# Министерство просвещения Российской Федерации Федеральное государственное бюджетное образовательное учреждение высшего образования «Башкирский государственный педагогический университет им. М. Акмуллы» Дом дружбы народов Республики Башкортостан

#### ФОЛЬКЛОР И ФОЛЬКЛОРИСТИКА XXI В.: АКТУАЛЬНЫЕ НАПРАВЛЕНИЯ И ПЕРСПЕКТИВЫ ИССЛЕДОВАТЕЛЬСКИХ ПРАКТИК

Материалы
IV Международной научно-практической конференции, посвященной 70-летию доктора филологических наук Р.А. Султангареевой

#### Рекомендовано к изданию Редакционно-издательским советом БГПУ им. М. Акмуллы

Под общ.ред. Р.А. Султангареевой

Ответственный редактор: Ш.Р. Шакурова

Составители: З.С. Аманбаева, Ш.Р. Шакурова, Л.И. Шарафитдинова.

Рецензенты: д.филол.н. Л.Х. Самситова (АН РБ), к.ист.н. Г.Р.Шагапова (БГПУ им.М.Акмуллы)

Фольклор и фольклористика XXI в.: актуальные направления и перспективы исследовательских практик. Материалы IV Международной научно-практической конференции, посвященной 70-летию доктора филологических наук Р.А. Султангареевой (28 мая, 2025 г., г. Уфа) / под общ. ред. Р.А. Султангареевой; сост. 3.С. Аманбаева, Ш.Р. Шакурова, Л.И. Шарафитдинова. — Уфа: Издательство «Самрау», 2025. — 300 с. — ISBN 978-5-00251-042-9.

В сборнике представлены статьи известных ученых-исследователей в области отечественной и зарубежной фольклористики, литературоведения, лингвистики, этнографии, археографии и др. Сборник рекомендуется для ученых-специалистов, преподавателей и студентов вузов, а также широкого круга читателей, интересующихся вопросами гуманитарной науки, жизнью и деятельностью известного фольклориста Р.А. Султангареевой.

УДК 398 ББК 82

ISBN 978-5-00251-042-9

© Коллектив авторов, 2025



Розалия Асфандияровна Султангареева

#### ПРИВЕТСТВИЕ РЕКТОРА БГПУ ИМ. М.АКМУЛЛЫ С.Т. САГИТОВА



Многоуважаемые коллеги, гости, участники IV Международной научнопрактической конференции «Фольклор фольклористика XXI актуальные В.: направления и перспективы исследовательских практик»! Выражаю вам признательность и благодарность за участие на Конференции!

Конференция посвящена 70-летию видного башкирского и российского ученогофольклориста, доктора филологических наук, кавалера ордена Салавата Юлаева, почетного

профессора Актюбинского университета им.С.Баишева, почетного академика Академии «Манас» Кыргызской Республики, заслуженного работника культуры Башкирской АССР, Заслуженного деятеля науки Республики Башкортостан, лауреата премий им.М.Акмуллы, Г.Альмухаметова, лауреата Международных и Всероссийских конкурсов, народного сэсэна Розалии Асфандияровны Султангареевой.

Р.А. Султангареева – руководитель НИ Центра Башкирского фольклора ФГБОУ ВО «БГПУ им. М. Акмуллы», внесла огромный вклад в науку, культуру, общественную жизнь как талантливый ученый, сэсэн-сказитель, крупный общественный деятель. Более 28 монографий, пособий, 500 научных трудов – это серьезные и ценные исследования обрядового фольклора, народных песен, танцев, игр, сказительства, мифологии, в целом традиционной культуры башкир. Сказительская деятельность Р.А. Султангареевой, начатая в 1987 году и успешно продолжающаяся по сей день – особо значимая историческая заслуга, ценность и феноменальность которой сохранит свою актуальность на долгие годы.

Народное творчество представляет бесценную кладезь знаний и мудрости, традиций, служивших веками своим творцам и поныне представляют собой руководства, живые учебники жизни. Постижение духогенеза, истории народа, ярко отразившихся в фольклоре, раскрытие духовно-нравственных, глубоких философских, мифопоэтических кодов востребовано во все времена. Объективные результаты исследований напрямую связаны с поддерживанием гармонии в жизни общества, эволюции человечества, которое может процветать только на основе идеологии Якшылык-Добродетели. В фольклоре нет двойных стандартов, всегда побеждают справедливость, честь — Намыс, Добро и Правда.

Общество все больше обращается к наследию предков как доказательным знаниям не только в целях исследовательского изучения, но и как к практическим инструментам пользования во благо общества, воспитания поколений на принципах высших человеческих качеств и умения выбрать верный путь служения. В XXI веке особо важно и актуально собирание,

дополнение, комплексное изучение и систематизация мифов, эпоса по новой методологии, пропаганда, вовлечение молодежи в фольклор и возвращение народу посланий предков, высоко-ценностное к ним отношение. Все это представляется как программные задачи для прогрессивной линии жизнедеятельности обществ.

Башкортостан, Урал являются особой территорией сложения духовных сокровищ общечеловеческого значения. На основе разных научных дисциплин учеными доказаны архаичные пласты духогенеза протобашкир, связанные с финно-угорским, индоиранским, древнетюркским компонентами в материальной, духовной культуре. Феномен евразийства нашло четкое отражение в фольклоре, языке башкир, определив уникальность, величие национального творчества. Собранный на священной уральской земле огромный фонд составил корпус многотомника «Башкорт халык ижады» на двух языках.

Современная гуманистика должна быть междисциплинарна, опираться не только на филологические подходы, а для объективного постижения, расшифровки кодов культуры охватывать антропологию, этнопсихологию, социологию, археологию, биогенетику, этнографию, историю, что предоставит обществу актуальную систему опорных знаний и подвижнический инструмент для пользования во имя процветания и будущности стран.

Фольклор каждого народа является сложным архетипом творений интеллектуалов многих цивилизаций и искусством жизненесущей мысли и благородного слова, что призывает не только передовые методы изучения, но и высокую гражданскую позицию ученого. Фольклорные ценности важны ныне в образовании, культуре, практике празднеств и т.д. Фольклористика — наука, конкретнее чем другие,имеет огромный потенциал воспитания патриотизма, отчизнолюбия, образования духа, механизмы по сохранению ценностности родного языка и этико-поведенческие нормы личности.

Преемственность научной мысли и духовно-подвижнической деятельности исследователей, представителей разных народов в XXI веке — это гарант солидарности ученых сообществ и цивилизованного развития общества. На IV Международной фольклористической конференции принимают участие видные ученые Кыргызстана, Алтая, Башкортостана, Татарстана, Якутии, Казахстана, Калмыкии, Хакасии, Мордовии, труды которых широко известны и востребованы.

Выражаю уверенность, что теоретические, методические, практические исследования и решения внесут весомый вклад как в фольклористику, так и в дальнейшее созидательное развитие нашего общества

Желаю всем плодотворной работы, здоровья и новых открытий!

@5

#### **ЧАСТЬ І**

УДК: 894.343

Хуббитдинова Н.А.,

д.ф.н., гл. науч. сотр. БГПУ им. М. Акмуллы, г. Уфа

#### РОЗАЛИЯ СУЛТАНГАРЕЕВА – УЧЕНЫЙ, ПРАКТИК И СЭСЭН: ТРИ ИПОСТАСИ ЛИЧНОСТИ

Аннотация. В статье дан обзор биографии и научно-исследовательской, культурно-просветительской деятельности видного башкирского и российского ученого-фольклориста Султангареевой Розалии Асфандияровны. В частности, отмечается о том, что Р.А. Султангареева широко известна общественности Республики Башкортостан, России и стран СНГ в трех ипостасях: как замечательный ученый, практик и одаренный сэсэн-сказитель. В статье раскрываются эти грани ее деятельности, указываются успехи и достижения.

**Abstract.** The article is devoted to the coverage of the biography and scientific research, cultural and educational activities of the famous Bashkir and Russian folklorist Sultangareeva Rozalia Afandiyarovna. In particular, it is noted that R.A. Sultangareeva is known to the public of the Republic of Bashkortostan, Russia and the CIS countries in three roles: as a scientist, practitioner and sesen-storyteller. The article reveals these aspects of her activities, indicates her successes and achievements.

**Ключевые слова:** ученый, практик, сэсэн-сказитель, Р.А. Султангареева, наука, исследования, открытия, эпос, обрядовый фольклор, фольклор.

**Keywords:** scientist, practitioner, sesen-storyteller, R.A. Sultangareeva, science, research, discoveries, epic, ritual folklore, folklore.

Султангареева Розалия Афандияровна — известный башкирский и российский ученый-фольклорист, видный общественный деятель и народный сэсэн-сказитель, родилась в 1955 г. в дер. Ново-Сепяшево (Кайып) Альшеевского района БАССР. После завершения учебы в Башкирском государственном педагогическом институте (ныне — БГПУ им. М. Акмуллы) окончила заочную аспирантуру БФАН СССР, с 1982 г. работала в Институте истории, языка и литературы нынешнего УФИЦ РАН, где от младшего научного сотрудника выросла до должности главного научного сотрудника. В 1988 году защитила кандидатскую на тему «Башкирская свадебно-обрядовая поэзия: особенности и традиции», в 2003 году — докторскую диссертацию на тему: «Семейно-бытовой обрядовый фольклор башкирского народа».

С 2022 г. – главный научный сотрудник, руководитель Научноисследовательского центра Башкирского фольклора БГПУ им. М. Акмуллы.

В научном мире есть такая избитая фраза: есть кабинетные ученые теоретики, есть – практики, ученые-полевики. Розалия Асфандияровна долгие годы не разделяет, а органично совмещает в своей жизнедеятельности эти две

ипостаси. Уникальность и отличительный успех ее научной деятельности объясним неразрывностью сильного теоретика и неустанного полевикаисследователя. Все ее монографические труды по большому счету основываются не только на архивных, но и на ее практических изысканиях, материалах, долгие годы по крупицам собранных во время фольклорных, фольклорно-этнографических экспедиций и на непрерывной деятельности по возвращению народу ценных достояний.

Розалия Султангареева – ученый широкого профиля. Кроме обрядового фольклора, в ее исследовательскую орбиту вот уже многие годы вошли изыскания в области игрового, хореографического, эпического, песенного, сказительского, религиозного фольклора, также широко и неотрывно подробно рассматриваются мифология, семантика артефактов, образов. целительские, наследие, заговорные практики, семантико-структурные мифопоэтических, компоненты освещаются комплексном единстве этнографических, лингвистических, исторических и др. данных, т.е. с упором на междисциплинарность. Этот метод, самый актуальный ныне, осваивают немногие ученые. Для расшифровки загадок фольклорных образов, мотивов, сакральных слов она применяет комплексность, т.е. – для понимания сути и функций фольклорных, этнографических, традиционных артефактов и единиц привлекает визуально-антропологические, археологические, мифологические, также социокультурологические, этнопедагогические, этнопсихологические и др. данные. И это – не предел. Потому многие ученые не только Республики Башкортостан, но регионов России, Алтая, Якутии, Хакасии и зарубежья – Кыргызстана, Казахстана, Бурятии, Монголии признаются, что благодаря трудам Р.А.Султангареевой полнее постигли основы семантики функций, мотивов, мифопоэтики фольклора своих народов.

даром сочинительского, исполнительского искусства Р.А.Султангареева впервые возродила забытые было в XX веке национальные сказительские традиции башкир. С 1986 года сказительство в Республике Башкортостан как из пепла возродилось благодаря ее таланту и начинаниям за многие лета прерванного периода. Ее пламенные импровизации, яркие выступления с кубаирами собственного сочинения явились феноменом доказательства о неумирающей традиции сказительства-сэсэнства башкир. Эти философские, поэтические, вдохновенно, страстно исполняемые кубаиры-импровизации – откровения сэсэна, возникшие в конце XX века, в годы перестроечной эпохи, встрепенули общество, заставили очиститься, посмотреть каждого на себя и пробудить совесть, честь и идею служения народу, родной земле, культуре как жизнесмысловую. Каждый ее выход на сцену был ожидаем народом, встречи с Розалией Султангареевой и исполнения кубаиров превращались в акты воспитания и защиты народа в тревожные и решающие моменты истории. Сегодня многие состязания, конкурсы – айтышы сказителей-сэсэнов в республике проходят благодаря ее методическим консультациям и практической поддержке, мастер-классам и регулярным встречам с молодыми и старшего возраста импровизаторами.

Розалией научно-исследовательском мире достигнут Султангареевой благодаря многомерному, многоуровневому комплексному анализу и установлению архетипов жанров, мифозамыслов, образов народных В неразрывности связей жизненными произведений c реалиями. позиционируется проведение обрядов, праздников, народных собраний строго соблюдая правила их реконструкций и норм пользования в современности. Приоритетное направление науки – обрядовый фольклор благодаря ее новой многоуровневой и глубокой аналитике открыт как гарантийный инструмент для гармонизации общества, воспроизводства духовно-нравственных ценностей и солидаризации народов Республики Башкортостан, России комплексного, мифосемантического постижения фольклора, традиционной культуры Р.А. Султангареевой признана в российской науке и успешно используется учеными самых разных дисциплин.

Научно-теоретические исследования были обобщены в многочисленных публикациях Розалии Султангареевой. Она – автор более 500 научных трудов, в том числе более 25 монографий, книг по обрядовому, танцевальному, игровому, песенному, религиозному, сказительскому фольклору, мифологии, целительским традициям, также сборников, учебных пособий. Самые крупные монографии среди них: «Башкирский свадебно-обрядовый фольклор» (1994), башкирского «Семейно-бытовой обрядовый фольклор народа «Башкирская юрта» (2002), «Жизнь человека в обряде» (2006), «Башкирский (2009),«Башкирская школа сказительства» куреш» (2012),фольклор башкир» (2013), «Йола – система и нормы «Танцевальный жизневедения башкир» (2015), «Башкорт халык бейеуе» (2009), «Башкирский фольклор: семантика, функции и традиции» в 2-х томах (1 том, 2018; 2 том, 2019), «Башкирский народный эпос в XXI веке: бытование и исполнительские традиции», монографическое исследование с фотоиллюст., с видеофлешкой» (Уфа: Самрау, 2022, 140 с.), «Башкирский народный эпос в XXIвеке: бытование и исполнительские традиции» (Уфа: Самрау, 2023 II изд. Доп., на русском и башк. языках, 235 с.).

Р.А.Султангареева — член редколлегии энциклопедии «Фольклор народов Башкортостана» (2020), Скопус и ВОС журнала СВФУ им. Аммосова «Эпосоведение», Международного научного журнала «Эпос» и мн. др.

Розалия Султангареева — составитель, автор предисловий и комментариев томов из серии многотомного академического издания «Башкирское народное творчество» — «Башкорт халык ижады» на башкирском и русском языках (Йола фольклоры. 1т. Уфа, 1995; Обрядовый фольклор. XII т. 2010; Мөнәжәттәр. XV том. Уфа, 2018), сост., авт. вступ.ст. и ответственный редактор научного сборника «Башкирский фольклор: исследования и материалы» (VI вып., 2011), руководитель Проекта и ответственный редактор тома «Фольклор и искусство» из серии «Духовная культура башкирского народа» (Башэнцикл.2018).

Р.А. Султангареева – ученый с передовым взглядом и убеждениями о том, что профессиональным фольклористом можно стать только при систематической, долговременной и целенаправленной собирательской работе,

используя четкую методу и принципы фиксаций. Именно по инициативе и большой организаторской инициативе Р.А.Султангареевой после 14-летнего перерыва (1989-2003) в ИИЯЛ УНЦ РАН была возрождена работа экспедиций, совершено более 42 научных командировок и экспедиций (в 35-ти – руководитель), некоторые из них были осуществлены при финансовой поддержке научных грантов РФФИ, РНФ. Она – автор Проектов, предисловий и сосоставитель сборников «Экспедиционные материалы» «Фольклор гайнинских башкир» (2013), «Духовные сокровища башкир Саратовской и Самарской областей» (2008), «Фольклор учалинских башкир» (2014), «Экспедиция материалдары-2018: Салауат районы («Экспедиционные материалы – 2018: Салаватский район. Исследования и материалы» в двух томах (2022), «Фольклор башкир столицы Республики Башкортостан» (2024). Книга «Башкорт алғыштары, теләктәр» (Башкирские благопожелания» (2024), которые были осуществлены в рамках ее инициатив. Таким образом, в ее материалах и исследованиях реконструирован полный корпус многожанровой башкирской традиционной культуры, фольклора, собранного по живой памяти соблюдением единства этнографических, народа антропологических, мировоззренческих, диалектальных компонентов.

Статьи Розалии Султангареевой часто публикуются в журналах, рекомендованных ВАК, цитируемых на платформах Скопус, ВОС, научных журналах России и зарубежом.

Р.А.Султангареева успешно совмещает научно-исследовательскую деятельность с преподавательской работой. Так, в период преподавания в Уфимском государственном институте искусств им. З. Исмагилова в 2008-2009гг. получила звание доцента, а с 2009-2013 гг. – профессора кафедры этномузыкологии института; с 2004-по 2006 гг. – профессор кафедры социально-культурной работы В Восточном институте гуманитарных наук, управлении и права (ВЭГУ, в 2008 г. переименован на Академию ВЭГУ). Отмечая высокие засдуги в науке, преподавании и пропаганде знаний присвоены звания Почетный профессор Актюбинского университета им. С.Баишева (Казахстан, 2012 г.), Почетный академик Академии «Манас» Кыргызской Республики (2023 г.), а в 2025 году-«Залуженный деятель науки Республики Башкортостан».

Розалия Асфандияровна создала свою научную школу. Под ее руководством подготовлены два кандидата наук. На очереди – подготовка и защита диссертаций ее нынешних аспирантов.

Розалия Султангареева, как многогранная личность, имеет большие достижения и в области культуры. Свои научные знания и опыт она с успехом внедряет в творческую деятельность. Получили высокую признательность ее работы в постановках фольклорных произведений на сценах ведущих театров Башкортостан («Башкорт туйы», «Сәсәндәр», желаний», «Урал-батыр» (реж Р. Хакимов) и вторая постановка – с мировой Борисовым А.С. известности режиссером (2018,БГАТД), «Шаура» (Молодежный театр им М.Карима). «Кара юрга» («Черный иноходец» (Русский госдрамтеатр, реж.М.Рабинович), спектаклей по собственному сценарию на основе народных песен, игр, обрядов: «Акбузатка атлан, башкортом!» (реж. Р.А. Исмагилов 1995 г.), «Рух асылы» (Стерлитамакский драмтеатр, 2018) и мн. др. Р.А.Султангареева – автор, сценарист телевизионных фильмов «Сабантуй», «Башкирские йола», «Башкирская свадьба», «Календарные обряды» (четыре фильма), вошедших в золотой фонд ТВ РБ.

Вот уже более тринадцати лет Р.А.Султангареева является неизменным руководителем снискавшей звания Народной студии «Школы сэсэнов» БГПУ им. М.Акмуллы, ставшей лауреатом многих Всероссийских, Международных конкурсов.

Р.А. Султангареева активно внедряет научные знания в масштабных практиках: разработаны Положения Республиканских фольклорных конкурсов «Зову вас, сэсэны!», «Ашкадар тандары», «Праздник эпоса Урал-батыр», сама является бессменным председателем жюри конкурсов чтецов эпоса «Урал-батыр», фольклорных ансамблей, Всероссийского конкурса сэсэнов и сказителей (2018, 2020, 2022); тесно сотрудничает с общеобразовательными организациями, проводит семинары по фольклору, мастер-классы, выступал во многих городах Республики Башкортостан и России. Под ее руководством были заключены соглашения о сотрудничестве с гимназиями и лицеями муниципальных районов Альшеевского, Салаватского, Татышлинского, Дюртюлинского, Гафурийского, Бурзянского, Дуванского районов.

Розалия Султангареева — видный общественный деятель. В 2010-2017 гг. — председатель Региональной общественной организации «Общество башкирских женщин» РБ, сегодня — заместитель председателя Общества.

Заслуги Р.А. Султангареевой были высоко оценены Республике Башкортостан. Она награждена Почетной Грамотой Российской Академии наук (2002); Почетной грамотой УНЦ РАН (2010); Почетной Грамотой Госсобрания РБ (2011), Почетной Грамотой Республики Башкортостан (2016), Почетной грамотой Администрации городского округа г. Уфа (2020). Она – Кавалер ордена Салавата Юлаева (2005), медали Всемирного курултая (конгресса) башкир «Ал да нур сәс заслуженный работник культуры БАССР (1990).Асфандияровна – мать двоих детей. Сын Ильшат Муслимов, музыкант-скрипач, народный артист Республики Башкортостан, концертмейстер и Первая скрипка Национального симфонического оркестра РБ, дочь – Гульназира Муслимова, выпускница РГГУ г. Москвы (факультет международных отношений).

За большой вклад в развитие науки, высокий профессионализм, долголетний добросовестный труд во имя как благ Республики Башкортостан, так и России в целом доктор филологических наук Р.А. Султангареева удостоена высокого звания «Заслуженный деятель науки Республики Башкортостан». Искренне поздравляем юбиляра и желаем одаренной личности, многогранному таланту и неустанному труженику науки, культуры, образования, общественности и сэсэнию, которую всегда ждет и любит народ — еще долгого служения Добродетели-Якшылык!

Аçыл юбилейығыз котло булһын, озон ғүмерегез бәрәкәт һәм именлектә дауам итһен, хөрмәтле Розалия Әсфәндиәр кызы!

Бакчиев Т.А.,

д.ф.н., манасчи, доцент Кыргызско-Российского Славянского университета им. Б.Ельцина г. Бишкек, Кыргызстан

#### ЭПОС ВЫБИРАЕТ УЧЕНОГО И СКАЗИТЕЛЯ

Р.А. Султангареева, как один из видных эпосоведов Российской Федерации и как выдающийся ученый башкирского народа, обращается к башкирским народным сказителям XXI века, к их творческой лаборатории и мастерству. Следует понимать, что во все времена сказители являлись не только творителями эпоса, но и носителями национального духа и поэтому они и являлись духовными лидерами своего народа. В этой связи закономерно, что автор в своей книге затрагивает вопрос о национальной идеологии, получившей отражение эпосе. Этим ярко a Р.А. Султангареева даёт достойную оценку народному эпосу, который выработан в национальном сознании башкир и с которым неотрывно жил народ столетиями. Сегодня, когда человечество находится в состоянии глубокой трансформации, наука, которая занимается изучением духовного наследия народов, должна внести свой вклад в формирование здорового, духовнонравственного общества. И в этом отношении Р.А. Султангареева, как патриот своей страны, как носитель такого духовного явления, как народный эпос, достойно выполняет свою высочайшую миссию, распространяя сакральные идеи башкирского народа, народа, обладающего древней духовной матрицей.

внимание на новой монографии vченой**.** Остановлю заинтересовавшей меня как эпосоведа. В книге содержатся тексты кубаиров и анализ редкого явления как живое сказывание великого башкирского эпоса «Урал-батыр» в современности, а также других крупных эпических сказаний. Этот факт обнаружения автором великого эпоса «Урал-батыр» и записи в аутентичном живом сказывании весьма значителен и феноменален, т.к. отражает состояние и формы сохранения великой традиции сказительства у башкир. В книге глубоко, всесторонне изучены особенности памяти и передачи эпоса, история его преемственности, также стиль, язык, манеры сказителей А. Усмановой, З. Тугашевой, М. Салимова, Г. Мамлеевой. Примечательно то, апробирована методология аудиовизуального фольклористического описания процесса сказывания с охватом всего культурного поля – т.е. уклад жизни, родословная сказителя, одежда, состояние здоровья, настроение, а в переносе на бумагу соблюдены и фиксированы все тонкости рассказчика вплоть до вдоха, остановок, передышек, поведения, движений в подаче пересказываемого им текста. В научной аналитике даны расшифровки мифологических кодов, древних смысловых основ и символики мотивов, образов эпических произведений. Исследовательские выводы сделаны на основе найденных новых текстовых аргументов об архетипах небесного коня

Акбузата, Хумай, детей Урал-батыра, а в «Заятуляк и Хыухылу» – подробно исследована сакральность горы Балкантау, мифологемы «юрта в воде», семантические коды сюжета и мн. др. Народные напевы, мелодии, записанные по живому исполнению, представляют особый интерес, т.к. являются собственноэпическими, переданными из поколения в поколение. Исследование уникально еще и тем, что в него вложена флежка с видеозаписями эпосоказывания сказителей. Асма Усманова сказывала эпос «Урал-батыр» почти два часа, напевала мелодии, отображала содержание в телодвижениях, несмотря на свой пожилой возраст. Именно видеофиксация такого культурного факта о бытовании народной традиции и предметное исследование делает книгу особо актуальной, ценной и фундаментальной в науке. По сути, в истории башкирской фольклористики это самое крупное экспедиционное открытие за последние полвека. Потому как не только текст, но и исполнительские манеры, родословная сказителя зафиксированы впервые проведено тщательное аудиовизуальное, видеоноситель, фольклористическое и мифопоэтическое исследование. Все это делает этот труд особо значительной вехой в многолетней плодотворной научной деятельности Р.А.Султангареевой, свидетельствует о важном ее вкладе не в национальную, НО отечественную фольклористику. Ведь обнаружения таких редкостных явлений народной культуры необходимы большой опыт, интуиция, высокий профессионализм и такой феномен как яркий дар сказителя – самого ученого. Потому как настоящий ученый находит то, что хранит память народа, интуитивно об этом знает и хочет его найти, а народ оказывает высокое доверие именно сказителям и одаренным личностям для передачи сокровенных знаний. Это мне хорошо знакомо как собирателю, исследователю и манасчи. Пусть такие находки ждут исследователей.

В исследовательских концепциях, научно-аналитическом содержании книги «Башкирский народный эпос в XXI веке: бытование и исполнительские традиции» (Уфа, 2023 г.) не только раскрываются идеи общенационального значения, но и предлагаются практики, эффективные пути продвижения эпоса как инструмента воспитания масс в духе отчизнолюбия, гуманизма.

© Бакчиев Т.А., 2025.

УДК 398.22 (470.57)+004.93

Садалова Т.М.

д.ф.н., ответственный секретарь Национального Комитета по делам ЮНЕСКО в Республике Алтай

# АКТУАЛЬНОСТЬ АУДИОВИЗУАЛЬНОГО ИССЛЕДОВАНИЯ ЭПОСА В ЕГО СОВРЕМЕННОМ БЫТОВАНИИ (ПО КНИГЕ РОЗАЛИИ СУЛТАНГАРЕЕВОЙ)

В фольклористике в настоящее время наиболее противоречивыми остаются вопросы, связанные с современным устным бытованием исполнения эпических сказаний. В связи с этим значение книги «Башкирский народный эпос в XXI веке: бытование и исполнительские традиции» Р.А. Султангареевой возрастает, так как в нее включены тексты, как раз зафиксированные в последнее десятилетие. Они, во-первых, подтверждают аутентичное бытование сказаний в современный период, можно даже допустить, что в отдельных случаях это были записи от информаторов, когда источниками текстов могли быть книжные варианты. Но, перейдя в устную форму пересказа, они снова становятся сказаниями, передаваемыми в традиционной манере исполнения. исполнения достоверность текстов автором подтверждается приложением аудио-видеозаписей. Так, в данной книге Р.А.Султангареевой впервые башкирский народный эпос в современном его бытовании представлен в комплексном единстве – история записи, биография сказителя, текст эпоса с аутентичным переносом на бумагу и на двух языках (на языке оригинала и русском), видеоприложение и системное научно-теоретическое исследование с сравнительным анализом с известным, опубликованным ранее эпосом «Уралбатыр». Такому же анализу подвержены все представленные в книге эпические сказания.

Таким образом, применение современной методики фиксации текстов с частью их теоретического анализа способствует комплексному подходу поставленной задачи издания. В связи с этим книга Р.А. Султангареевой «Башкирский народный эпос в XXI веке: бытование и исполнительские традиции» будет востребована не только у башкирских фольклористов, но и у специалистов других регионов, исследующих современное состояние эпического наследия своих народов.

© Садалова Т.М., 2025.

УДК 398

**Кульсарина И.Г.,** к.ф.н., доцент УУНиТ, г. Уфа

### ВКЛАД Р.А. СУЛТАНГАРЕЕВОЙ В СОХРАНЕНИЕ И ИЗУЧЕНИЕ БАШКИРСКИХ БЛАГОПОЖЕЛАНИЙ

Аннотация. В статье рассматривается вклад Р.А. Султангареевой в башкирских благопожеланий. Анализируется сохранение изучение научно-популярный «Башкорт составленный сборник алғыштары. Теләктәр» («Башкирские благопожелания») (Уфа, 2024). Отмечается научная и практическая работы, уникальность значимость приведенных ней фольклорных текстов. Особое внимание уделено тематическому разнообразию материала и композиционному оформлению сборника.

**Abstract.** The article discusses the contribution of R.A. Sultangareeva to the preservation and study of Bashkir good wishes. The popular science collection "Bashkort algyshtary. Telakter" ("Bashkir good wishes") (Ufa, 2024) compiled by her is analyzed. The scientific and practical significance of the work, the uniqueness of the folklore texts presented in it are noted. Particular attention is paid to the thematic diversity of the material and the compositional design of the collection.

**Ключевые слова:** башкирские благопожелания, Р.А. Султангареева, научно-популярный сборник, фольклорный текст.

**Keywords:** Bashkir good wishes, R.A. Sultangareeva, popular science collection, folklore text.

Благопожелания как древний жанр фольклора основаны на вере людей в силу и магию слова. Речевые формулы, используемые в функции пожелания, благословения человека по какому-нибудь поводу, занимают особое место в народа, 0 чем свидетельствует духовной жизни каждого применениеэтих паремиологических единиц в живом общении и в наши дни. По своему генезису традиционные благопожелания связаны с обрядовым в некоторых случаях имели и религиозное современном мире благопожелания уже не воспринимаются как молитвы или обрядово-религиозные формулы, а используются чаще как добрые ситуативные пожелания.

В башкирской филологии жанр благопожелания изучался в разном аспекте. Так, в лингвистике известны работы Г.Х. Бухаровой, З.И. Саляховой и др. [Бухарова, 2008; Саляхова, 2022]. В них отмечается особый стихотворномелодический ритм, поэтическая образность и функционально-семантические особенности указанных речевых формул.

Особое внимание уделила этому жанру в своих трудах известный исследователь башкирского фольклора, доктор филологических наук Р.А. Султангареева. В ee монографиях благопожелания рассматривались в составе башкирского обрядового комплекса [Султангареева, 2005; 2018]. Она отмечает важную роль благопожеланий в фольклоре брачного союза, выделив определяющую идейную направленность этого жанра благословление, нравоучение: «Эмоционально-экспрессивный строй и форма благопожеланий граничит с заговорами, заклинаниями, т.к. в их истоках также лежит верование в магию слова. Слово здесь как жертвоприношение, заклинание, кодирование желаемого» [Султангареева, 2005: 125].

2024 году увидел свет научно-популярный сборник Р.А. Султангареевой Теләктәр» («Башкирские «Башкорт алғыштары. котором собран и систематизирован благопожелания»), уникальный материал. В аннотации к изданию отмечается, что работа состоит из архивных и опубликованных материалов, а также фольклорных текстов, собранных автором-составителем за время многолетних полевых экспедицийв районах Республики Башкортостан, а также в Курганской, Оренбургской, Челябинской и др. областях Российской Федерации. Научно-практическая ценность сборника

представляет собой заключается TOM, что ОН ОДНО первых специализированных изданий башкирских благопожеланий часть фольклорных текстов увидела свет впервые. Как известно, язык и стиль метафоричностью, пожеланий отличается иносказательностью лаконичностью. В них отраженыгуманистические идеи и мудростьпредков, поколения Автор-составитель В поколение. самобытность народных текстов, сохранив их фонетическое произношение и диалектные особенности.

Научно-популярный сборник снабжен предисловием, комментариями и вступительной использованной литературы. В своей «Башкирские благопожелания – школа совести и души народа» («Башкорт милләтең намыс һәм рух мәктәбе») Р.А. Султангареева размышляет о специфике данного жанра в фольклоре, приводит терминологическое определение в тюркских и русском языках. Отмечая функциональное его сходство в фольклоре разных народов, она указывает на древность происхождения, семантическую широту имасштабность термина «благопожелание» («алғыш») по сравнению со словом «пожелание» («теләк»). По справедливому мнению исследовательницы, функционирование благопожеланий на первый взгляд имеет прагматическую цель, при этом в них содержатся высокие морально-этические ценности [Солтангәрәева, 2024: 9]. Они являются результатом словесно-поэтического оформления богатого опыта народа и представляют собой основу башкирского национального кодекса этики.

Представленный в сборнике материал распределен по нескольким группам:

- 1. Древние благопожелания, встречающиеся в известных эпических сказаниях («Урал-батыр», «Идукай и Мурадым» и др.).
- 2. Благопожелания, относящиеся к календарно-обрядовым празднествам: словесные формулы, произносимыеновой луне, солнцу, радуге, первому дождю и др. Особый интерес у читателей вызовут, на мой взгляд, благопожелания, произносимые во время праздников Науруз, Нардуган, Сюмбюля и т.д. Как известно, в последнее время в культурных центрах и образовательных учреждениях особое внимание уделяется воспроизведению элементов традиционных народных праздников. В анализируемом сборнике собран богатый материал, который может стать хорошим подспорьем в составлении театрализованных сценариев народных обрядов и обычаев.

Большой практической ценностью обладает также раздел, состоящий из благопожеланий, произносимых на свадьбе. В него вошли речевые формулы, связанные с благословлением молодых. Например, невесту в доме жениха встречали такими словами:

«Акка бат, таштай бат, Акка бат, таштай бат. Төплө аяғың менән, Төплө фекерең менән, "В белое утони, камнем утони, В белое утони, камнем утони, С легкой ноги, С разумной думою,

Тәүфиғең менән кил! С благочестием войди! Көләс битлә бул! С ликом светлым будь! Тәмле телле бул, Сладкоязычной слыви, Милосердною будь,

Ырыуға кеше бул, Роду нашему членом стань,

Кешелекле бул, Человечной будь,

Кеселекле бул!» Добросердечной будь!"

Приговаривая так, угощают маслом, медом или преподносят муку в посуде, куда невестка должна погрузить руки [Солтангэрэева, 2024: 50]. Метафоры "в белое утони", "камнем утони" являются производными от ритуальных действий и примечаются к магии белого, значит, светлого и сытного будущего; примечается навечно как камень оставаться в доме мужа. В сборнике приведен фонд обрядовых благопожеланий, связанных с фольклором инициации невесты и жениха.

3. Благопожелания, произносимые вповседневной бытовойи духовной жизнедеятельностичеловека: напутствия в дорогу, пожелания передновой работой (они сгруппированы потематике, видам и назначению), перед началом и послезавершения трапезы (табын теләктәре) и др.

Безусловно, в собранном фонде благопожеланий особое место занимают словесные формулы, связанные с трудовой и хозяйственной деятельностью башкир, что повышает практическую ценность сборника (добрые пожелания строящему дом, новоселам; слова, произносимые при выгоне скота на пастбище, при сбивании масла, во время посева и др.). Например, надевшему новую одежду, говорили:

«Кейемең тиз тузhын, Одежда пусть износится, Гүмерең озон булhын! А жизнь будет долгой!

Бешеге булhын, Пусть одежда добротной будет, Бешеге булhын! Пусть одежда добротной будет!

Күлмәгең – сүплеккә, Платье – в мусорную,,

Үзең – күплеккә!» А тебе самой – жизни долгой!

[Солтангәрәева, 2024: 69].

В коротких изречениях, лаконичных фразах умещаются пространные мысли о том, чтобы одежда износилась в здоровье, а хозяину примечается долголетие.

Стилеобразующими средствами благопожеланий традиционно являются формулы "Будь!", "Пусть будет!", а также использование повторов, приемов иносказательности и метафоризации.

Благопожелания являются важным источником для изучения ментальных ценностей народа и его национального этикета. Материал научно-популярного сборника может быть использован как в культурно-образовательной сфере, так и в повседневной жизни каждого человека. Автор Р.А.Султангареева точно и лаконично называет алгыш-благопожелания как «поэтический кодекс башкирской народной чести и национального этикета».

В сохранении жанра башкирских благопожеланий огромна роль самой Розалии Султангареевой как поэта-сказителя. Она не только пополняет арсенал благопожеланий за счет создания новых сочиненных самой же текстов, отражающих реалии нынешнего времени, но и внедряет ихв практику во время фольклорных праздников, массовых мероприятий. Так, Р.А.Султангареева произносит на всех значимых мероприятиях алгыш и проводит флешмобы по благопожеланиям. Они везде ожидаемы уже и воспринимаются с большим воодушевлением участников. Ее называют уже в народе алгышсы. телэксе, как было ранее принято в народе. Эти обряды коллективного благопожелания эффективно действуют на обновление эмоций, увеличение радостных ощущений и волевых качеств, дают прилив новой жизненной жнергии. Образцы народной мудрости, переданные поэтическим языком, благотворно влияют на человека, вызывая положительные эмоции как у адресанта, так и уадресата. Ведь главная цель благопожеланий – сделать добро другому человеку: пожелать ему здоровья, удачи в делах и счастья, увеличения его волевых, духовно-эмоциональных сил.

Книга Р.А.Султангареевой «Башкорт алғыштары, теләктәр» — первое в национальной науке собрание, в котором системно представлены ценные тексты пожеланий, произносимых по самым разным событиям жизни и ситуациям. Благопожелания важны и нужны каждому человеку как для произношения, так и приятия, потому остро актуальные в повседневной жизни человека слова, навеянные пронзительной добротой и теплом, найдут применение для широкого круга читателей. Книга имеет важное значение как для научных исследований, так и для пользования широким массам населения, увеличения позитивного настроя, эмоционального обновления людей в сегодняшней жизни.

#### Литература

- 1. Башкорт халык ижады. Йола фольклоры. І том / Төз., баш һүз, аңлатмалар авторзары Ә.М. Сөләймәнов, Р.Ә. Солтангәрәева. Өфө: Китап, 1995. 560 б.
- 2. Бухарова Г.Х. Башкирский народный эпос «Урал-батыр»: когнитивнодискурсивный и концептуальный анализ: монография. – Уфа: Вагант, 2008. – 352 с.
- 3. Саляхова З.И. Традиционные башкирские благопожелания (алғыш) // Сохранение и развитие языков и культур коренных народов Сибири: материалы V Международной научной конференции, посвященной 160-летию со дня рождения выдающегося востоковеда, тюрколога Н.Ф.Катанова. Абакан: Хакасское книжное издательство им. В.М. Торосова, 2022. С. 127-129.
- 4. Солтангәрәева Р.Ә. Башҡорт алғыштары, теләктәр. Өфө: М.Аҡмулла ис. Башҡорт дәұләт педагогия университеты, 2024. 96 б.
- 5. Султангареева Р.А. Жизнь человека в обряде: фольклорно-этнографическое исследование башкирских семейных обрядов. Уфа: Гилем, 2005. 344 с.
- 6. Султангареева Р.А. Башкирский фольклор: семантика, функции и традиции. Т.1: Миф. Обряд. Танец. Сказительство. Шаманский, религиозный, музыкальный фольклор. Современные традиции. Уфа: Башкирская энциклопедия, 2018. 520 с.

Кунафин Ғ.С.,

 $\phi.\phi.\partial.$ ,  $\Theta\Phi$  hәм ТУ профессоры,  $\Theta\phi\Theta$  к.  $(\partial.\phi.н., профессор УУНиТ, г. Уфа)$ 

## РОЛЬ УЧЕНОЙ Р.А. СУЛТАНГАРЕЕВОЙ В ИЗУЧЕНИИ БАШКИРСКОГО ОБРЯДОВОГО ФОЛЬКЛОРА

#### ҒАЛИМӘ Р.Ә. СОЛТАНГӘРӘЕВАНЫҢ БАШКОРТ ЙОЛА ФОЛЬКЛОРЫН ӨЙРӘНЕҰЗӘГЕ РОЛЕ

Аннотация. Обрядовый фольклор как сложная синкретическая форма начала формироваться в дородовой период жизни человеческого общества. У каждого этноса он кроме типологических черт имеет особенности в своем историческом развитии и видоизменении. В этой статье основное внимание уделяется освещению роли доктора филологических наук Р.А. Султангареевой в изучении обрядового фольклора древнего башкирского народа. Она впервые в истории башкирской фольклористики начала твердо придерживаться метода системного, комплексного исследования этого сложного синкретичного вида народного творчества, являющегося многовековым сводом социально-экономической, бытовой и духовно-культурной жизни народа.

**Ключевые слова:** башкирский обрядовый фольклор, метод системного исследования, вклад Р.А. Султангареевой визучение обряда — синкретичного вида народного творчества.

Йола фольклорыкешелек йәмғиәтенең ырыусылық королошона тиклем ук формалаша башлаған синкретик тәбиғәтле катмарлы ижад төрө. Һәр этностың тарихи үсеше барышында ул үзендә ниндәйзер дөйөм, типологик hызаттарзы hаклау менән бер рәттәнбик тә үзенсәлекле hызат-сифаттарға, усеш-үзгәрештәргә эйә була барған. Башкорт фольклористиканы тарихында боронғо дәүерзәрзә үк формалашкан халкыбыззың бына ошо йолалары менән кызыкныныу осрактары урта быуаттарзан калған сығанактарзан ук күзгә ташлана. Мәсәлән, ғәрәп сәйәхәтсе зыялылары Ибн Фазлан (Х б.) менән Әбү-Хэмит эл-Fарнати (XIII б.) сәйәхәтнамәләрендә башҡорттарзың төрлө илаһи заттарға, тәбиғәт күренештәренә, алпамышаларға инаныуы кеүек мәжүсизәргә хас йолалары телгә алына [4; 8]. Башкорт йолаларын сағылдырған мәғлүмәттәр урта быуаттарза иғтибарзарын башкорт иленә йүнәлткән Юлиан, Карпини, Рубрук, Масса, Витсен кеуек көнбайыш миссионерзары һәм ғалимдары, рус тикшеренеуселәре В. Татищев, П. Рычков, И. Георги, И. Лепехин язмаларында - XX быуат баштарында инде Рэсэйзэ капиталистик XIX бәйле Башкортостан мөнәсәбәттәрзең үçә барыуына рәүештә кызыкныныу бермә-бер көсәйә барған шарттарза рус ғалим-әзиптәренең төп халыктың йолаларына иғтибар итеуе әуземләшә төшә (П. Кудряшев, В. Даль, П. Размахнин, В. Черемшанский, Л. Берхольц, Р. Игнатьв, С. Рыбаков, Д.

Зеленин, И. Салтыков, С. Руденко h. б.) [1, с. 39-48; 2, 7-8-се бб.; 11, с. 3-14]. Башкорттарзың үззәре араһынан сыккан укымышлыларзың да тыуған халкының йолаларына иғтибар итеуе, күпмелер кимәлдә йыйыу эштәре XIX быуаттың һуңғы сиреге – ХХ быуат баштарында ярайһы күзәтелә (П. Назаров, Б. Юлыев, М. Өмөтбаев, Ғ. Вилданов, Н. Таһиров, Х. Ғәбитов, Ғәббәс Дәүләтшин, З. Вәлиди-Туған, Ф. Сөләймәнов (А. Инан) һ.б. Был изге эште артабан XXбыуаттың 30 \_ 80-ce йылдары һузымында күп фольклорсыларыбыз, эзэбиэтселәребез, тарихсы-этнографтарыбыз дауам итә (Ғ. Амантай, Ә. Харисов, К. Мәргән, М. Сәғитов, С. Галин, Н. Шоңкаров, Ф. Нэзершина, Әхмәт һәм Риф Сөләймәновтар, Г. Хөсәйенова, Б. Байымов, Р. Кузеев, Н. Бикбулатов, Л. Нагаева h.б.) [11, с. 3–14; 16, с. 3–13].

Башҡорт йола фольклорын системалаштырып *гилми йәһәттән* өйрәнеү эше уны йыйыуға қарағанда һуңғарақ башланһа ла, үткән быуат һузымында был йүнәлештә байтақ қына эштәр башқарылған. Был яқтан М. Буранғоловтың туй йолаларының тасуирламаһы, Ә. Харисовтың сеңләүзәрзең поэтикаһы, Л. Лебединскийзың уларзың музыкаль тәбиғәте, Кирәй Мәргән менән С. Галиндың башҡорт йолаларының иң мөһим күренештәре, уларзың этнографик һәм поэтик тәбиғәте хақындағы хезмәттәре вә күзәтеүзәре иғтибарға лайық [2, 8 –10-сы бб.].

Әммә, нисек кенә булмаһын, беззә ХХ быуаттың 80-се йылдарына тиклем башкорт йолаларын бик катмарлы, күп функциялы ижади күренеш буларак ғилми планда максатка ынтылышлы, системалы өйрәнеу етешмәне әле. Ошо важытта мәсьәләнең мөһимлеген тәрәндән аңлап, ең һызғанып эзләнеүзәргә тотоноусы кеше Розалия Әсфәндиәр жызы Солтангәрәева булды. 4-5 йыл буйына эзләнеүзәре, материал туплауы, системаға уларзы классификациялар яһап ғилми баһалама биреуе һөзөмтәһе буларак 1988 йылда уның башҡорт туй йолаларының тарихи, мифологик нигеззәрен, поэтик репертуарын тулайым күзаллаған кандидатлық диссертацияны хасил булды һәм дәррәү хуплау астында Алма-Ата калаһында якланды. "Башкорт туй-йола поэзияны" тигән был диссертация эшен ғалимә артабан да камиллаштыра, яңы материалдар һәм фекер-күзәтеүзәр менән байыта барып, "Башкирский свадебно-обрядовый фольклор" тигэн монография рәуешендә бастырып сығарзы [11].

Максатка ынтылышлы, ныкышмал тәбиғәтле ғалимә был хезмәте менән генә хушһынып калмай, халык ижадының зур бер төркөмөн тәшкил иткән бик тә үзенсәлекле, мифологик тәрән тамырлы, синкретик тәбиғәтле йола фольклорын эзмә-эзлекле өйрәнеүзе дауам итә. Хәтерем яңылышмаһа, 2002 йылда инде ул "Башкорт халкының ғаилә-көнкүреш йолаһы фольклоры" тигән темаға язылған докторлык эшен Башкор дәүләт университетында тикшереүгә куя. Бына ошонда йола фольклорының мин әле генә телгә алған синкретик тәбиғәтле, төрлө этнографик, мифологик элементтарзың катнашлығында хасил булған халык ижады төрө булыуын аңлап бөтмәүзең бер ғибрәтле күренеше хакында әйтеп китеүзе урынлы, тип таптым. Диссертация хакында фекер алышыу барышында тәжрибәле генә әзәбиәт белгесе, кафедра мөдире

эштең фольклористика буйынса куйылыуының урынлы булыуына шиген басым яһай-яһай белдереп, уны яклауға этнография буйынса ғына сығарырға булалыр, тип әйтеп һала. Уның фекерен йөпләуселәр, көйөн көйләуселәр зә табыла. Ләкин әллә күпме фольклор экспедицияларында жатнашжан йә үзе үк уларзы етэклэгэн, йола һәм йоланан тыш фольклорзың уртак вә айырмалы яктарын анык күзаллаған, уларзың өлгөләрен туплауза һәм фәнни-теоретик планда өйрәнеүзәзән тәжрибә туплаған, башҡорт фольклористикаһы тарихында 1995 йылда беренсе тапкыр күренекле фольклорсы Ә.М. Сөләймәнов менән фольклорының өлгөләрен бығасанан айырмалы төркөмдәргә классификациялап -(a) хөрәфәттәр, боронғо ызан йолалар; б) тәбиғәт-ызан йолалары, халық байрамдары; в) ғаилә-көнкүреш йолалары – айырым зур том итеп донъяға сығарған [2], шул ук йылда шул ук фольклорсы ғалим менән берлектә халқыбыззың йыйындары һүрәтләмәрен [5], ике йылдан һуң, йәғни 1997 йылда, йола уйындарын айырым йыйынтықтар итеп бастырған [3] ғалимә базап жалманы, бер йыл тигәндә докторлык эшен Мәскәузә М.А. Шолохов исемендэге дәүләт педагогия университетындағы диссертация советында тап фольклористика йүнәлешендә уңышлы якланы ла кайтты. Эште баһаларға билдәләнгән төп ғилми учреждениеһы ла ниндәй М. Шолохов ис. Мәскәү Дәүләт Гуманитар Университеты (2015 йылдан МПДУ). Ә яклау вакытында диссертация эшен юғары баһалап, йола фольклорын өйрәнеүсе профессор, РФА академигы, Университет ректоры, исеме донъяға билдәле Ю.Г. Круглов авторефератына иһә былай тип язып куйған: "Нам, российским фольклористам, надо у Р.А. Султангареевой учиться расшифровывать загадки обрядового фольклора. Комплексное изучение с только дает объективные выводы в исследовнии этнографии фольклора в целом". Хәйер, быға аптырайны ла түгел, сөнки уның докторлык диссертациянының бөтә асылын билдәләгән күләмле монографияны 1998 йылда ук донъя күргәйне [16] һәм ғилми йәмәғәтселектә лә, халык ижады менән жызыжһыныусыларза ла киң хуплау тапжайны. Тикмәгә генә уның үрзә телгә алынған монографиялары, Ә.М. Сөләймәнов менән берлектә бастырып сығарған йола фольклоры өлгөләре тупланмалары Башкортостандың Мәзәниәт министрлығы тарафынан традицион мәзәниәтте ғилми-теоретик эштәрен күзалларға булышлык итеу,мәзәни-ағартыу практик тормошка ашырыуөсөн ярзамсы кулланма эсбаптар сифатында иң төп итеп тәкдим ителмэгэн бит.

Ғөмүмән, Розалия Әсфәндиәр кызы — халкыбыззың әлмисактан формалаша башлаған, үзендә мифология һәм сәнғәтте, художестволы-эстетик категорияларзы, тормоштоң прагматик, ғәмәли-практик сара-күренештәрен, ташка язылмаған кағизәләрен берләштергән йола фольклорын өйрәнеү эшенең торғаны бер фанатик бөтмөрбикәһе ул. Асылда, ул уны, фольклорзы тегеләйбылай һибелеп яткан айырым өлгөләр итеп кенә түгел, ә төзөк бер системаға, тәртипкә килтерелгән ғилми-методологик нигез таштарын һалыусыһы булды. Тап уның хезмәттәрендә фольклористикабыз тарихында бығаса кайһы бер функциональ яктары һәм идея үзенсәлектәре бер аз каралып кына килгән йола

жанр-формалары беренсе тапкыр тарихилык принцибы фольклорының мифологик позициянынан уларзың генезистарын, үсеш-үзгәрештәрен, тамырзарын, эпизодтарзың үз-ара логик бәйләнештәрен, һәр элементтың мәгәнәһен асып өйрәнелә. Унда иһә халыктың ижтимаги-тарихи, философик, боронго мифологик караштары, социаль-иктисади һәм рухи-мәзәни тормошо үзенсәлектәре айырылғыныз бер логик бәйләнештә карау ерлегендә бер бөтөн этнографик, тәрбиәүи, ижтимағи күренеш рәуешендә тулайым, йәғни, комплекслы өйрәнелә. Йола жанр итеп кенә түгел, ә милләтте тота торған мәшһүр мәктәп, рухи, гәмәли корал рәүеше икәне асықлана. Быны уның үрзә телгә алынған күләмле хезмәттәре менән бер жатарзан рус телендә донъя күргән "Кеше тормошо йолала" [14], "Башкорт халык көрәше" [9], "Башкорт халык бейеүе" [10], "Башҡорт халҡының бейеү фольклоры" [17],башҡорттарзың тормош алып барыуының системаһы һәм нормалары" [15] һәм башка монографиялары асык дэлиллэп тора. Ә инде ғалимәнең "Бөтә донъя фольклориаданы – 2020"гә арнап 2018 һәм 2019 йылдарза ук сығарған ике томдағы "Башкирский фольклор: семантика, функции итрадиции" [12, Т.1; 13, Т.2] тигэн хезмэте ошо йүнэлештэге, ғөмүмән, башҡорт фольклористикаһы өлкәһендәге фундаменталь хезмәте, тәрән эзләнеүзәренең бик сағыу бер балкышы булды. Ундағы зур-зур бүлектәрзең ошондай атамалары ғына ла быға асык ишара яһап тора: "Башҡорт йола фольклоры: функциялары, семиотикаһы һәм мифопоэтикаһы", "Палеохореографияның актуаль мәсьәләләре һәм хәл итеу перспективалары", "Дини фольклор: сығанаҡтары, үзенсәлектәре һәм үзгәрештәре", "Музыкаль фольклор: рухи-әхлаки традициялары", "Башкорт эпосы. Сәсәнлек һәм башҡарыу традициялары", "Хәзерге трансформацияла йола фольклоры" h.б. Fалимәнең был ике томлығына жарата шәхсән минең фекер-карашым шундай: ул уның үзенең ғилми эзләнеүзәренең тәрәнлеген, офоктарының киңлеген бәлки генә түгел, бөгөнгө фольклористика ның фәнни-теоретик нәм ғәмәли-практик кимәлен дә сағыу күрһәтеп торған фундаментальхезмәт булыптора.

Ошонда үрзэ эйтелгэндэргэ күпмелер кимэлдэ туранан-тура бэйле булғанбер күренеш хакында ла әйтеп үтеү урынлы булыр. Эш башы шунда: беззә Розалия Әсфәндиәр кызының ошондай эзмә-эзлекле, тәрән һәм киң коласлы ғилми эзләнеүзәренә кәзәр йола фольклорын өйрәнеүзе мәктәп программаһына индереү хакында уй, асылда, бөтөнләй булманы. Бары 2016 йылда ғына һүз сәнғәтебеззең 1917 йылға тиклемге үсеш-үзгәреш тарихын яктырткан 9-сы класс өсөн минең М.Х. Изелбаев менән берлектә язылған дәреслеккә "Йола фольклоры" бүлексәһе индереп ебәрелде [7, 20–22-се бб.]. Уғаса донъя күргән 9-сы (элекке 8-се) класс дәреслектәренең береһендә лә халык ижадының был үзенсәлекле төрө хакында ләм-мим һүз булманы. Хатта фольклор буйынса вуз программаһы, дәреслеге һәм укыу әсбаптарында ул ярым-ярты, урык-һурык сағылыш тапты. Мәсәлән, күренекле фольклорсы, языусы Кирәй Мәргәндең 1981 йылда вуздар өсөн бастырып сығарған "Башкорт халык ижады" дәреслегендә (был хезмәт, асылда, бөгөн дә вуздарза төп сығанак булып йөрөй) ул "Йола поэзияһы" исеме менән генә бирелә, төп

иғтибар уның аткарылыу мәлен, мөхитен, ниәт-максатын асыклауға ғына йүнәлтелә [6, 32–56-сы бб.].

Бында мин юлайкан Розалия Әсфәндиәр кызының башкорт һүз сәнғәте, художестволы-эстетик, эхлаки-этик фекере тарихында 1917 йылға тиклемге дәуерзә гөрләп торған сәсәнлек институтының совет осоронда ажрынлап быскый, һүнә барған осконон 1986-1987 йылда ук яңынан дөрләтеп ебәреүгә ифрат зур өлөш индереүен дә билдәләп китмәй булдыра алмайым. Был инде ғалимәнең был физакәрлегенә үзе бер айырым һөйләшеүзе, уртаға һалып фекер алышыузы талап иткән тулы канлы ижади һәм фәнни-ғәмәли эшмәкәрлеге өлкәһе. Ошо эшмәкәрлеге менән ул хаклы рәүештә Башкортостандың халык сәсәне исеменә лайық булды (2019), әллә күпме кешене импровизаторлық донъянына әйзәне, үзенең сәсәнлек мәктәбен тыузырзы, Шуға дәлил рәуешендә, ситкэ китмәйерәк кенә, үземә үк бәйле булған бер фактты килтереп үтәйем әле. Минең 75 йәшлек юбилейым уңайынан Ғафури районы сәсәндәр мәктәбе етәксеће Фәузиә Котлогилдина шиғри бәйге ойоштора. Шуныћы ғәжәп вә кыуаныслы: шарт буйынса биш көн эсендә ойошторолған котлау әйтеше шул кыска ғына вакыт араһында латөбәк-ара бәйгегегә әйләнеп китә, Силәбе, Ырымбур өлкәләренән, Өфө, Салауат, Стәрлетамак, Белорет калаларынан, Әбйәлил, Бөрйән, Учалы, Баймаж, Ғафури райондарынан сыккан сәсәнсәсәниәләр миңә арналған 25 кобайыр койоп ук ташлай [18]. Был инде ана шул Розалия Солтангәрәеваның сәсәндәр мәктәбе йоғонтоһоноң, традициялары дауам иттерелеше һәм үстерелешенең, бәләкәй генә булһа ла,бер сағыу күрһәткесе.

Розалия Әсфәндиәр ҡызы Солтангәрәеваның башҡорт йола фольклорын өйрәнеүзәге роле хаҡындағы ҡыҫҡаса әйтелгән фекер-күзәтеүзәремде ошондайыраҡ тезмәүер, йәғни шиғри юлдар менән тамамлап ҡуйыу урынлы булыр, тим:

Эй, кәрзәшем, һин шуны бел: Кешене кеше аяһа, Рухландырһа, һанлаһа, – Афарин! – тип, хөрмәт кылһа, Бына шул булыр инсанлык!

Эй, кәрҙәшем, һин шуны бел: Йолаға таянһа кеше, Алға барыр илдең эше. Йолалы ил – әҙәпле ил, Шунда уның рухи көсө!.

#### Әҙәбиәт

- 1. Башкиры / Отв. редакторы Кузеев Р. Г., Данилко Е. С. М.: Наука, 2016. 662 с.
- 2. Башкорт халык ижады. Йола фольклоры / Төзөүселәре Сөләймәнов Ә., Солтангәрәева Р. Өфө: Китап, 1995. 560 бит.
- 3. Башҡорт халыҡ йола уйындары / Төзөүселәре Сөләймәнов Ә., Солтангәрәева Р. Баш һүз авторыСолтангәрәева Р. Өфө: РФА ӨФҮ, 1997. 118 бит.

- 4. Иванов В.А. Путь Ахмеда ибн-Фадлана. Уфа: Китап, 2010. 64 с.
- 5. Йыйындар. Башҡорт халҡының йола байрамдары, йыйындары һүрәтләмәре / Төзөүселәре Сөләймәнов Ә., Солтангәрәева Р. Баш һүз авторы Сөләймәнов Ә. Өфө: РФА ӨФҮ, 1995. 96 бит.
- 6. Кирәев Ә.Н. Башҡорт халыҡ ижады. Вуздарҙың филология факультеттары өсөн дәреслек. Өфө: БДУ, 1981. –232 бит.
- 7. Кунафин F.C., Изелбаев М.Х. Башкорт эзэбиэте. 9-сы класс өсөн дәреслек. 2016. 296 бит.
- 8. Путешествие Абу Хамида аль-Гарнати в Восточную и Центральную Европу / Перевод с арабского, вступительная статья Большакова О. Г. М.: Наука, 1971. 134 с.
  - 9. Султангареева Р.А. Башкирский народный куреш. Уфа: Китап, 2009. 142 с.
  - 10. Султангареева Р.А. Башкирский народный танец. Уфа: Белая река, 2009. –110 с.
- 11. Султангареева Р.А. Башкирский свадебно-обрядовый фольклор. Уфа: УНЦ РАН, 1994. 191 с.
- 12. Султангареева Р.А. Башкирский фольклор: семантика, функции итрадиции. Миф. Эпос. Танец, Сказительство. Шаманский, религиозный, игровой фольклор и современные традиции Т.1. Уфа: Башк. энцикл., 2018. 520 с.
- 13. Султангареева Р.А. Башкирский фольклор: семантика, функции итрадиции. Календарный фольклор:миф и ритуал Т.2. Уфа: Башк. энцикл., 2019. 296 с.
  - 14. Султангареева Р.А. Жизнь человека в обряде Уфа: Гилем, 2006. 343 с.
- 15. Султангареева Р.А. Йола система и нормы жизневедения башкир. Уфа: Китап, 2015. 216 с.
- 16. Султангареева Р.А. Семейно-бытовой обрядовый фольклор башкирского народа. Уфа: Гилем, 1998. 241 с.
  - 17. Султангареева Р. А.Танцевальный фольклор башкир. Уфа: Гилем, 2013. 127 с.
  - 18. Сәсән, шағирзар тауышы. Кунафин жунақтары. Өфө: БДУ РНҮ, 2021. 64 бит.

© Кунафин F.C., 2025

УДК: 894.343

Назаров Н.А.,

д.ф.н., профессор Чирчикского государственного педагогического университета г. Чирчик, Узбекистан

#### УЧЕНАЯ, КОТОРАЯ СТАЛА НЕОТЪЕМЛЕМОЙ ЧАСТЬЮ СЕРДЕЦ ЛЮДЕЙ, ИЗУЧАЯ НАРОДНОЕ ТВОРЧЕСТВО

**Аннотация.** Статья посвящена широко известной башкирской и российской ученой, фольклористке Султангареевой Розалии Асфандияровне.

**Ключевые слова:** Сказительская традиция, сэсэн-сказитель, Р.А. Султангареева, фольклор, башкиры, эпические школы, эпосы, обрядовый фольклор, народы Евразии.

Обычно, когда речь идет о человеческих качествах ученого, первое, что приходит на ум, — это знания о деле всей его жизни, о его исследованиях и творчестве. Отсюда иотношения, которые возникают в результате знакомства с

этой работой. Когда мы говорим о докторе филологических наук Розалии Асфандияровне Султангареевой, мы представляем себе филолога, впитавшего в себя народную мудрость всем своим существом. В то же время ее ораторское мастерство и уникальный голос в сочетании с концептуальными теориями, размышлениями на ряде международных симпозиумов и конференций (я был в них участником) свидетельствуют овысоком научном, педагогическом и организаторском потенциале почетного профессора Розалии Султангареевой.Все это говорит о таланте,многогранности жизненного пути ученого, также свидетельствует и её многолетней деятельности по обеспечению связи теориинауки с многолетними полевыми исследованиями.

гуманизм \_ ЭТО способность пропагандировать национальную культуру среди других народов и наций, такжепоказывать ее положительные и феноменальные стороны. На совместных участиях доктора филологических Розалии Султангареевой в международных филологических и тюркологических конференциях мне еще раз посчастливилось увидеть доказательства широты и глубины ее знаний и мышления, а также умении использовать тонкие возможности фольклора там, где это необходимо. А эти аспекты являются свидетельствами об умении излагать глубокие мысли красивым, грамотным языком, т.е. о научно-ораторских способностях и высоком потенциале ученого. Гуманистическая деятельность проявляется не только на лекциях и выступлениях, она проявляется в практической деятельности личности, также обогащает мышление других людей позитивным отношением к окружающим.

Выступления Розалии Султангареевой на трибунах международных конференций как исследователя и пропагандистки башкирской мудрости вызывают у нас, ее коллег, а также у представителей молодого поколения, чувство радости и гордости, мы открываем для себя качества и значения фольклорных образов, о которых не знали.

Особенно книги ученого «Свадебно-обрядовый фольклор» (1994) и «Жизнь человека в обряде» (2006) содержат ценную информацию о свадьбах, обычаях и традициях башкирского народа. Труды Р.А. Султангареевой обогащают наши знания, расширяют в сознании народов Евразии целостные представления о мировоззрении, о традициях башкирского народа. Её работы последних по времени лет дополнили, развили предыдущие концепции и определили особую ценность исследований ученого. Они свидетельствуют еще большее усовершенствование её научных взглядов, концепций и потому обогатили мировоззрение, знания читателей по постижению фольклора, но и мифологии, философии, этнолингвистики. «Башкирский фольклор: семантика, функции, традиции» (изданы в двух томах в 2018-2019 гг.) отличаются насыщенностью научных выводов и богатством содержания, новизной И смелостью взглядов, являясь продолжением Вышеперечисленные предыдущих исследований ученого. работы не только отражают обычаи, традиции и обряды, свойственные только башкирскому народу, но и способствуют формированию у исследователей знаний и умений по теоретическим и логическим аспектам анализирования фольклорного материала своих народов, дают ценные методологии по сбору и систематизации фольклорных материалов и изданию, возвращению народу и читателям.

В целом, Розалия Асфандияровна своими научными и практическими исследованиями предоставила не только ценную информацию о традиционном образе жизни, обычаях и традициях башкирского народа и не только представителям своего народа, но и народам России и также Евразии. В ее трудах дана не только информация, а представлены глубоко научные теоретическиеположения, систематика взглядов, мифологических кодов и философии башкир на материале фольклора. Такая обширная и многогранная деятельность заслуживает всяческой похвалы.

Если бы меня спросили: Что главное вы почерпнули из устного творчества этого народа и произведений, ему посвященных? Не задумываясь, я бы ответил: Толерантность и креативность. И здесь я бы также сослался на труды Почетного профессора Розалии Султангареевой и других искренних исследователей, подобных ей. Без сомнения, Розалия Султангареева воплощает в себе самые яркие стороны феномена талантливой личности благодаря широте и глубине мыслей, свойственных мудрому ученому.

Чтобы стать настоящим ученым, недостаточно просто прочитать много книг и придерживаться какой-либо школы. Ученый также должен обладать глубоким мышлением и способностью многогранно изучать, анализировать и передавать плоды этих исследований окружающим. Эти качества Розалии Султангареевой сделали ее известной за пределами Башкортостана и Российской Федерации. Почетный профессор Актюбинского Университета Казахстана и почетный академик академии "Манас" Кыргызской Республики Розалия Асфандияровна как плодотворная ученая, автор десятков монографий, книг и многих сотен научных статьей, заслуживает уважения за свои благородные усилия по популяризации мудрейших образцов башкирского народного устного творчества по всей Евразии.

Стоит также признать заслугу в изучении устного народного творчества в Башкирском государственном педагогическом университете им. М. Акмуллы, а так же тот факт, что во главе НИ Центра Башкирского фольклора и фольклористической школы стоит Розалия Султангареева. Так как, было бы правильно подчеркнуть, что эта личность, несущая в одной руке бремя знаний и креативности, а в другой — человечности и наставничества, с гордостью и достоинством, свойственными Томирис, и великодушием, свойственным народам Евразии — она является отражением гуманистического феномена в образе конкретной личности.

О широте мышления Розалии Асфандияровны, как искреннего человека, свидетельствует тот факт, что она использует возможности устного народного творчества в кругу друзей и коллег, чем приносит радость в сердца других людей. Искренность учителя свидетельствует о глубине человеческой культуры и натуры этого ученого.

Человечность человека также отражается в его отношении к другим. Равное и уважительное отношение Розалии Асфандияровны ко всем окружающим показывает, что она неравнодушна к своим друзьям и коллегам, а также к своим ученикам и воспитанникам. Готовность Розалии Султангареевой брать на себя ответственность и не обижать чувства других в трудные времена также является ее характерной чертой, и потому она является образцом подражания для других.

Мы также желаем ей успехов в её работе в данной области, поскольку она продолжает обеспечивать связь между наукой, т.е. мудростью и воспитанием молодых поколений в духе взаимовыручки, патриотизмаи гуманизма.

У народов Евразии возраст семидесяти лет почитается как символ благословения, гармоничного сочетания знаний и опыта. Поэтому мы можем ожидать гораздо большего от Розалии Асфандияровны в деле продвижения нашей Евразийской науки и духовности. Так как это является признаком чистоты сердца и широты мыслительных возможностей, характеризующих зрелого ученого.

Благословенные семьдесят лет профессора Розалии Асфандияровны Султангареевой – время научной и творческой зрелости ученого и педагога. Большинство великих произведений, ставших достояниями человечества, были созданы именно в такие годы. Да пусть будет так – булсын!

Поэтому мы желаем Розалии Асфандияровне крепкого здоровья и творческого духа, успехов в покорении новых научных горизонтов, еще не покоренных учеными!

© Назаров Н.А., 2025

УДК 398:821 (470.57)

**Хусаинова Г.Р.,** д.ф.н., зав. отделом фольклористики ИИЯЛ УФИЦ РАН г.Уфа

#### АКТИВНЫЙ СОБИРАТЕЛЬ БАШКИРСКОГО ФОЛЬКЛОРА: К 70-ЛЕТИЮ Р.А. СУЛТАНГАРЕЕВОЙ

Аннотация. В истории башкирской фольклористики хорошо известно имя Р.А. Султангареевой, а ее исследования популярны и высоко цитируемы. Важная область фольклора – источниковая база, которая постепенно пополняется за счет полевых исследований фольклористов. Огромный вклад внесла в источниковую базу башкирского фольклора и Р.А. Султангареева, за которой несколько десятков как индивидуальных, выездов с целью сбора образцов устно-поэтического экспедиционных творчества башкир – и не только. Среди ее материалов имеют место сведения об истории, быте, материальной культуре народа. В статье дан краткий экскурс в ее собирательскую, а также публикационнуюдеятельность по башкирскому фольклору, основанную на ее собственных записях.

**Abstract.** In the history of Bashkir folklore, the name of R.A. Sultangareeva is well known, and her research is popular and highly cited. An important area of folklore is the source base, which is gradually being replenished through field research by folklorists. R.A. Sultangareeva also made a huge contribution to the source base of Bashkir folklore, which has several dozen individual and expedition trips to sample Bashkir oral poetry, and not only. Among its materials there is information about the history, way of life, and material culture of the people. In this article, we provide a brief overview of her collecting and publishing activities on Bashkir folklore based on her own recordings.

**Ключевые слова**: собиратель и популяризатор, башкирский фольклор, индивидуальные и экспедиционные выезды, материалы экспедиций, источниковая база башкирского фольклора

**Keywords:** collector and popularizer, Bashkir folklore, individual and expedition trips, expedition materials, source base of Bashkir folklore

В истории башкирской фольклористики полевые исследования всегда занимали важное место. Это были и индивидуальные выезды, и групповые, и экспедиционные, о чем довольно подробно изложено в одной из статей автора этих строк [Хусаинова, 2022]. Любой выезд башкирских фольклористов всегда был результативным и способствовал пополнению фольклорного фонда. Вспоминая с благодарностью имена предшественников-фольклористов, чьи полевые материалы, исследования являются бесценными для последующих поколений, также необходимо отдать должное активной научной деятельности современных фольклористов.

В начале 1980-х годов сектор фольклора Института истории, языка и литературы Башкирского филиала Академии наук СССР пополнился сразу на три молодых сотрудника, которые навсегда связали свою судьбу с институтом и с фольклористикой. Одной из этих сотрудников была ныне известный фольклорист с многочисленными регалиями, огромным научным багажом, несколькими десятков книг и монографий, большим количеством статей по актуальным проблемам разных жанров башкирского фольклора Розалия Асфандияровна Султангареева. В одной статье невозможно охватить ее многогранную научную и творческую деятельность, поэтому остановимся на одном из важных направлений фольклориста — собирательской.

По правильному утверждению калмыцкой коллеги, "Р.А. Султангареева с самого начала работы до сегодняшнего дня — активный собиратель фольклора, народных знаний, этнографических материалов" [Басангова, 2020: 172]. Собирательская деятельность будущего фольклориста началась с экспедиции в Белокатайский, Мечетлинский и Дуванский районы (1982, рук. Н.Д. Шункаров) и индивидуальных выездов в Баймакский (1983), Бакалинский, Туймазинский (1984) районы. Объемные материалы этих командировок и последующих, а также экспедиций обработаны и сданы Р.А. Султангареевой в НА УФИЦ РАН.

Ей повезло в том, что она успела поработать в составе настоящих экспедиций с опытными старшими коллегами-фольклористами. Это были экспедиции, уже упомянутая выше в Белокатайский, Мечетлинский и Дуванский районы (1982, рук. Н.Д. Шункаров), Баймакский район (1984, рук. М.М. Сагитов, Бирский, Мишкинский и Караидельский районы (1988, рук. Ф.А. Надршина), в Давлекановский район (1989, рук. Ф.А. Надршина). Из каждой экспедиции Розалия Асфандияровна возвращалась с богатым материалом. Из всех упомянутых с 1982 по 1989 гг. командировок и экспедиций хотелось бы остановиться на материалах командировки в Баймакский район объемом 140 машинописных страниц [НА УФИЦ РАН. Ф. 3. Оп. 2. Д. 887], потому что этот район один из немногих в плане богатства и сохранности фольклорного наследия. Именно баймакские материалы, особенно раздел сказок, 23 сказки были записаны в ту поездку Р.А. Султангареевой, сразу привлекли внимание опытного фольклориста Н.Т. Зарипова, на тот момент работавшего над составлением томов сказок двенадцатитомного свода "Башкирское народное творчество" на русском языке. В томе "Богатырские сказки" как варианты учтены следующие сказки Р.А. Султангареевой: "Кагарман-катил", записанный в дер. Нижне-Идрисово от Маннанова Г.С., 1909 г.р., "Кинья-батыр", записанный в дер. Верхне-Идрисово от Утябаевой М.С., 1922 г.р. [БНТ, 1988: Достойны 423]. внимания сказки, И другие записанные Р.А. Султангареевой во время этой командировки. Это вариант сказкина сюжет "Мачеха и падчерица". К сожалению, начало сказки не записано, даны лишь сведения: "ебәк менән субәк ептәр теманы қабатлана" (повторяется тема шелка и пакли), "урманга үгэй кыззы ярык һауыттар менән озатыу темаһы" (тема проводов девушки в лес с треснутой посудой). В отличие от других вариантов, в этой сказке необычен хамак о новорожденном, разлученным с матерью:

| Карас күзле Комбәмбәт*  | Черноглазый Комбамбат      |
|-------------------------|----------------------------|
| Күз йәше түгеп илайзыр. | Плачет, слезами обливаясь, |
| Байзың кырк бишнөгәре   | 45 телохранителей бая      |
| Бәүетһә лә тынмайзыр    | Качают в люльке, не могут  |
|                         | успокоить.                 |

Такой хамак ни в одном варианте этого сюжетного типа еще не встречался. Сказка еще интересна тем, что муж подмененной жены (мачеха подменяет ее своей родной дочерью) спрашивает у своей жены, с чего все началось. Услышав в ответ: "Нинә озатылып килгәндә ярык калак, йыртык күлдәк, тишек иләк, аккан күнәк бирзе" (В приданое мне положила треснутую ложку, порваное платье, сито с дырой, дырявое ведро), отвозит дочь мачехи домой с треснутой ложкой, дырявыми сито и ведром и с предупреждением никогда не показываться ему в глаза. Это тоже не встречающийся ранее в

\_

<sup>\*</sup>Текста исем шулай бирелгән. Коломбәт түгел.

других вариантах сказки эпизод. Отправление девушки с треснутыми, порванными и дырявыми вещами символизирует ее отправление на тот свет.

Далее ею были записаны также сатирическая сказка "*Тотам*", волшебная сказка "*Ос hакау экиәте*" от Ягудиной Р.Х. (1911 г.р.), богатырские сказки "*Кырам батыр*", "*Канарман Катил*", записаны от Маннанова Г.С. (1909 г.р.), "*Кинйә батыр*" – от Утябаева М.С. (1922 г.р.), "*Сәлимәкәй*", "*Күк һыйыр*", "*Алты таз*", "*Алтынсәс*" – от Мухитовой Закии. (1940 г.р.) и др., еще более десяти сказок. Среди них – очень популярные в народе сказки на сюжет АТУ 403 "Подмененная невеста", АТУ 485 А "Мачеха и падчерица", АТУ 402 "Царевна-лягушка", АТУ 533 "Подмененнная служанкой царевна" и т.д.

Судя по году рождения и репертуарам информантов, это были хорошие носители и хранители фольклорной традиции того времени в своем регионе.

Во время этой поездки Р.А. Султангареевой в деревне Куянтау от Якупова А.Х. (1912г.р.) был записан также вариант эпического сказания "Кузыйкурпос менон Маяннылыу", в котором привлекают внимание наличие трех братьев Маянхылу, у которых сестренка, думая, что они убили ее возлюбленного, спрашивает:

| Кузыйкүрпәсте үлтереп,   | Убив Кузыйкурпяса,          |
|--------------------------|-----------------------------|
| Канъяғалар кан булып,    | Торока все в кровь измазав, |
| Үсең жанып, йәнең тынып, | Отомстив, душу отвел и -    |
| Килдеңме һин, ағай?      | Пришел что ли. брат?        |

Братья отвечают, что не трогали его. Затем она обращается к приближающемуся Карагулу:

| Канъяғаларың кан булып, | Торока вся в крови,               |
|-------------------------|-----------------------------------|
| Кара үсеңә тонсоғоп,    | Захлебываясь своей черной местью, |
| Кузыйкүрпәсте үлтереп,  | Убив Кузыйкурпяса,                |
| Киләһеңме, Карағол?     | Возвращаешься, Карагул?           |

Тот, ликуя, признается, что убил Кузыйкурпяса:

| Зићененде сихырлаған,    | Разум твой заколдовавшего,     |
|--------------------------|--------------------------------|
| Акылыңды әүрәткән,       | Умом твоим завладевшего,       |
| Йолкош каскын көтөүсеңде | Нищего, беглого пастуха твоего |
| Мин үлтерзем.            | Я убил.                        |

Все три хамака записанного варианта являются оригинальными, как и завершение сказания. На могиле влюбленных, как и в других вариантах, вырастает парный тополь. Отличие в том, что "Кәбер өстөнә үлән үсмәй, һәр сак бер яра һымак тора икән. Тирәкте кисеп караһалар, кызыл ком һымак һыу аға икән" (на могиле не растет трава, она незажившую рану напоминает. Если на тополе надрез делали, из него текла вода, похожая на красный песок),

символизируя трагичную историю любви, завершившуюся смертью влюбленной пары.

Судя по записям хамаков из эпических сказаний "Заятулэк менэн Һыуһылыу", "Акһак-кола" (два варианта), "Куңыр буға" [НА УФИЦ РАН. Ф. 3. Оп. 2. Д. 887. ЛЛ. 12-13; 13-15; 15-16; 27], можно предположить, что в свое время в регионе бытовали и эти эпические сказания.

Довольно интересен раздел легенд и преданий. Особое внимание привлекают легенды о батырах "*Каным түрэ*" (два варианта), "*Сура-батыр уғы*", предание "*Баяс-батыр көйө*", [НА УФИЦ РАН. Ф. 3. Оп. 2. Д. 887. ЛЛ. 20-22].

Добрую часть материалов тома составляют интереснейшие образцы свадебного фольклора (78 машинописных страниц). Это "килен һөйөү такмактары", "шаян такмактар", "төртмә такмактар", "йыуаса йырзары", "сеңләүзәр", "сыбырткылау һамактары", "һыу башлатыу йырзары", а также описание самой свадьбы.

Из протяжных песен записаны "Абдулла ахун", "Сәлимәкәй" (два варианта), "Талкаç күле", "Кәкүккәй" (два варианта), "Әйһәйлүк", "Ғилмияза" h.б.

Настоящее боевое крещение и благословение, на наш взгляд, Р.А. Султангареева получила в 1984 году в команде опытных к тому времени башкирских фольклористов Н.Д. Шункарова, М.М. Сагитова, Ф.А. Надршиной, Р.С. Сулейманова, в фольклорной экспедиции в Баймакский район, которая стала для нее уже четвертым по счету выездом, и тоже вернулась с богатым материалом. В НА УФИЦ РАН хранятся записанные в этой экспедиции образцы фольклора, составившие два солидных тома, хранящихся сегодня в НА УФИЦ РАН [НА УФИЦ РАН. Ф. 3. Оп. 2. Д. 890, 891]. Среди записанных в той экспедиции материалов Р.А. Султангареевой также есть очень популярная в народе по сегодняшний день сказка "Сулмак апай" на сюжет "Мачеха и падчерица", "Таз" и др.[НА УФИЦ РАН. Ф. 3. Оп. 2. Д. 890. Л. 12-13; 17-19].

Надо отметить, что нами одной из первых две сказки упомянутой экспедиции введены в научный оборот при рассмотрении проблемы разновременных записей. Одна из них под названием "Йылан-малай" была записана Р.А. Султангареевой в мае 1984 года в деревне Иткулово Баймакского района от Махмузы Ибрагимовой, 1901 г.р. [НА УФИЦ РАН. Ф. 3. Оп. 2. Д. 890. Л. 14-16]. Именно эту сказку мы выбрали для исследования сохраняемости сказки во времени и 7 июня 1990 г. сами осуществили запись из уст этого же информанта, уточнив при этом, как часто она ее рассказывает [Хусаинова, 2000: 71-72]. Данная информация свидетельствует о том, что выявленные и записанные Р.А. Султангареевой фольклорные произведения с первых лет ее полевых исследований оказались значимыми и пополнили не только фольклорный фонд института, а вошли в научный оборот.

В середине 1980-х годов полевые исследования продолжались малыми группами под руководством Р.А. Султангареевой в Учалинский (1986), Миякинский (1987) районы.

Темой исследования Р.А. Султангареевой по решению сектора и с ее согласия стал обрядовый фольклор, поэтому этот жанр в комплексе с обрядами стоял на первом месте во время ее полевых исследований. С удивительным упорством, с большим интересом и старанием она выявляла и фиксировала материалы по обрядовому фольклору, большая часть которых была новой в башкирском фольклоре, т.е. обнаружена впервые. Фактически она возродила целостную картину обрядового фольклора башкир. В скором времени ею совместно с А.М. Сулеймановым был составлен первый в истории башкирской фольклористики объемный том "Йола фольклоры", который увидел свет в издательстве "Китап" в 1995 году и с восторгом принят не только научной общественностью, широкими массами читателей Республики НО И Башкортостан.

Невероятная трудоспособность Розалии Асфандияровны позволила ей не только собирать, обрабатывать, систематизировать, но и издавать материалы, т.е. возвращать народу ее этнокультурное достояние в виде книг "Йыйындар" (1995), "Башкорт халык йола уйындары" (1997), "Мин — тәбигәт балаһы" (2001), "Хәтер көйө" (2003).

В 1990-е годы выезды с целью сбора фольклора были приостановлены по объективным причинам. Несмотря на это, Р.А. Султангареева упорно продолжала выезжать. Так, по ее инициативе состоялись выезды с целью сбора фольклора в Салаватский (1994), Мелеузовский (1995), Гафурийский (1999) районы, Челябинскую обл. (2001). Здесь необходимо отметить, что в отличие от других коллег, Р.А. Султангареева фиксировала сведения не только по духовной, но и по материальной культуре народа. На основе изначально разработанной ею методики комплексного сбора народных знаний фольклорист создавала базуданных, касающихся этнографии, этнологии, антропологии, этнолингвистики, в целом, мировоззренческому миру, истории, бытохозяйству и мн.др.

XXI Начало века характеризуется активизацией фольклорных экспедиций. С 2003 года, т.е. после 15-летнего перерыва, по инициативе и Р.А.Султангареевой возобновились полевые исследования фольклористов. Состоялись экспедиции под руководством Р.А. Султангареевой (2004),Зилаирский (2003),Альшеевский Караидельский (2007),Абзелиловский (2008,2009), Учалинский (2010),Белорецкий (2011),Нуримановский, Иглинский (2012), Зианчуринский (2013), Ишимбайский (2014, 2016), Салаватский (2018 летом и осенью), Куюргазинский (2019) районы Республики Башкортостан, Самарскую и Саратовскую области (2005), Пермский край (2003, 2006). Она также принимала участие в работе экспедиций Янаульский руководством (2005),Бураевский нашим В Хайбуллинский (2010) районы Башкортостана. Наиболее значимые на взгляд Султангареевой образцы башкирского фольклора, выявленные по 2004 г., отмечены записанные ею во время выездов с 1982 биобиблиографическом указателе исследователя [Султангареева, 2005, с. 28-34]. Часть ее полевых материалов XXI в. опубликованы с сборниках

материалов экспедиций [ЭМ], первые пять сборников из этого перечня подготовлены к изданию по инициативе и под научным руководством Р.А. Султангареевой. Перечень экспедиций показывает активность и широту ареала территорий Р.А. Султангареевой. исследованных Одновременно рассматриваемых нами направлениях ее деятельности она вела работу по подготовке томов научного свода "Башкирское народное творчество". Так, в 2010 г. увидел свет том, посвященный обрядовому фольклору на русском языке [БНТ, 2010], в 2015 г. – том "Мунажаты" на башкирском языке [БХИ, 2018]. На основе собственных записей изданы книги по народной хореографии "Башкорт халык бейеүе"(в соавт. 2009), "Танцевальный фольклор башкир, 2013), издано множество научных работ, а также фундаментальная монография в двух томах "Башкирский фольклор:семантика, функции и традиции" (2018 г. 1-ый, 2019 г. 2-ой том) [Султангареева, 2018, 2019]. В научный оборот здесь внесены материалы, редкие образцы этнокультуры, собранные полевые целенаправленному опросу иосвещающиееще неизученные башкирской гуманистики. Подготовлен ею также том "Игровой фольклор и народный спорт", который еще не издан. Все тома, подготовленные Р.А. Султангареевой, являются первыми истории башкирской В фольклористики и состоят из большого объема ее собственных записей, т.е. благодаря ей, сегодня мы имеем богатую источниковую базу по башкирскому обрядовому фольклору мунажатам, народной хореографии, мифологии, песенному, религиозному фольклору, а также народной медицине, заговорно-заклинательномуфольклору имн др.

Таким образом, вышесказанное дает представление о собирательской деятельности известного башкирского фольклориста Р.А. Султангареевой, внесшей огромный вклад в башкирский фольклор и фольклористику в период работы в Ордена Знак Почета Институте истории, языка и литературы УФИЦ РАН и продолжающей успешно работать в должности Руководителя НИ Центра Башкирского фольклора БГПУ им М.Акмуллы. Уверена, в будущем о ее жизни и творчестве будут написаны не одна диссертация и монографии с глубоким и всесторонним анализом.

#### Литература

- 1. Басангова Т.Г. Ученый и сказитель Р.А. Султангареева // Эпосоведение. 2020. № 2 (18). С. 171-173.
- 2. Башкирское народное творчество. Т.3. Богатырские сказки / Сост. Н.Т. Зарипов. Уфа: Башкирское книжное издательство, 1988. 448 с.
- 3. Башкорт халык ижады. Йола фольклоры / Төз. Ә.М. Сөләймәнов, Р.А. Солтангәрәева. Өфө:Китап, 1995. 560 б.
- 4. Башкирское народное творчество. Т. 12. Обрядовый фольклор / Сост., авт. вст. сл., ком. Р.А.Султангареевой, А.М. Сулейманова. Уфа: Китап, 2010. т.1. 592 с.
- 5. Башкорт халык ижады. XV том: мөнәжәттәр / Төз., инеш мәкәлә, аңлатмаларавторы Р.А. Солтангәрәева. Өфө: Китап, 2018. 296 б.
  - 6. НА УФИЦ РАН. Ф. 3. Оп. 2. Д. 890
- 7. Султангареева Розалия Асфандияровна: Биобиблиогафический указатель. Уфа: Гилем, 2005. 56 с.

- 8. Султангареева Р. А. Башкирский фольклор: семантика, функции и традиции. Т.1. Уфа: Башк. энцикл., 2018. 520 с.
- 9. Султангареева Р.А. Башкирский фольклор: семантика, функции и традиции. Календарный фольклор:миф и ритуал Т.2. Уфа: Башк. энцикл., 2019. 296 с.
- 10. Хусаинова Г.Р. Поэтика башкирских народных волшебных сказок. М.: Наука,  $2000.-247~\mathrm{c}.$
- 11. Хусаинова Г.Р. Вековая история башкирской полевой фольклористики // «Академическая гуманитарная наука в XX начале XXI в.: Достижения, тренды и перспективы развития (К 100-летию Ордена Знак Почета Института истории, языка и литературы УФИЦ РАН)». Уфа: ИИЯЛ УФИЦ РАН, 2022. С. 274-280.
- 12. Экспедиционные материалы: 1) Һамар, Һарытау өлкәһе башкорттарының рухи хазинаны / Төз. Солтангэрэева Р.Ә., Сэлмэнова Л.К., Ғайсина Ф.Ф., Юлдыбаева Г.В. – Өфө, 2008. – 284 б.; 2) Ғәйнә башкорттары фольклоры / Авт.-төз. Р.А. Солтангәрәева, Ф.Ф. Ғайсина. – Өфө: БР ФА "Ғилем" нәшриәте, 2012. – 172 б.; 3) Учалы башҡорттары фольклоры (Кыуакан, тиләү, барын-табын, кара-табын ырыузары) / Төз. Солтангәрәева Р.Ә., Ғайсина Ф.Ф., Зинурова Р.Р., Ваһапова Р.Р. – Өфө: Ғилем, 2014. – 252 б.; 4) Экспедиция материалдары – 2018: Салауат районы (материалдар һәм тикшеренеузәр). І кисәк / Төз-ре, ғилми мәкәләләр авт.-ры Солтангәрәева Р.Ә., Юлдыбаева Г.В., Ишкилдина Л.К., Сәләмова 3.P. – Өфө, 2022. – 332 б. 5) Экспедиция материалдары – 2003: Йылайыр районы / Төз. Хөсәйенова Г.Р., Солтангәрәева Р.Ә., Сәлмәнова Л.К., Әхмәтшина Г.М., Юлдыбаева Г.В., Гайсина Ф.Ф., Файзуллин Т.И., Ғәлиева Р.Р. – Өфө, 2006; 6) Экспедиция материалдары – 2004: Әлшәй районы / Төз.: Солтангәрәева Р.Ә., Хөсәйенова Г.Р., Юлдыбаева Г.В., Ғайсина Ф.Ф. – Өфө, 2006; 7) Экспедиция материалдары – 2005: Янауыл районы / Төз.: Хөсәйенова Г.Р., Солтангэрэева Р.Ә., Юлдыбаева Г.В., Сэлмэнова Л.К., Хэкимйэнова А.М, Ғайсина Ф.Ф., Г.Р. Якупова. – Өфө, 2009; 8) Экспедиция материалдары – 2006: Борай районы / Төз. Хөсәйенова Г.Р., Солтангәрәева Р.Ә., Әхмәтшина Г.М., Юлдыбаева Г.В., Ғайсина Ф.Ф., Сэлмэнов А.С. – Өфө, 2008.

© Хусаинова Г.Р., 2025

#### ЧАСТЬ II

УДК 398.2.

**Аманбаева З.С.,** БГПУ им. М.Акмуллы, г. Уфа

#### БАШКИРСКИЙ НАРОДНЫЙ ЭПОС: ЦИКЛИЗАЦИЯ И КЛАССИФИКАЦИЯ

**Аннотация.** В статье рассматривается проблема циклизации башкирских эпосов, основанная на объединении отдельных эпических сюжетов в циклы. Особое внимание уделяется башкирскому эпосу «Урал-батыр», образцу устнопоэтического творчества, сформированного объединением нескольких сюжетных линий, а также связанному с другими эпическими произведениями хронологически и через общие мотивы и образы. В статье также представлена классификация башкирских эпосов и краткий анализ эпического цикла об Урал-батыре.

**Abstract.** The article explores the issue of cyclicality in Bashkir epics, which is based on the consolidation of individual epic plots into cycles. Special attention is given to the Bashkir epic «Ural-batyr», which serves as an example of oral poetic creativity formed by combining multiple plot lines and interconnected with other epic works chronologically and through common motifs and images. The article also includes the classification of Bashkir epics and a brief analysis of the epic cycle about Ural-batyr.

**Ключевые слова**: циклизация, башкирские эпосы, устное народное творчество, формирование эпоса, «Урал-батыр», классификация.

**Keywords:** cyclicality, Bashkir epics, oral folklore, epic formation, "Uralbatyr," classification.

Циклизация башкирских эпосов подразумевает процесс объединения отдельных образцов устного народного творчества в циклы, что способствует их структурной и тематической организации.

Разные эпосы народов на своем пути формирования проходят несколько этапов: от отдельной песни, основанной на конкретном историческом событии, до цельного органического эпического произведения. Впервые о развитии жанра героического эпоса упомянул Ф. Вольф [3], анализируя гомеровские поэмы. Позже его идеи были использованы К. Лахманом при исследовании германского эпоса «Песни о Нибелунгах». В дальнейшем Гастон Парис и Леон Готье применили их концепции к старофранцузскому эпосу. Теория, предложенная Вольфом и Лахманом, сводится к тому, что эпос формируется из отдельных кантилен (кратких лирико-эпических песен), которые связаны между собой как главы одного произведения, образованные из редакционного собрания безымянных песен [1], авторы которых остаются неизвестными.

Формирование башкирского эпоса «Урал-батыр», как и других национальных эпических произведений, происходит благодаря объединению нескольких связанных сюжетных линий или расширению одного основного сюжета. Эти сюжеты, возникающие из событий или коллективной фантазии народа, переплетаются друг с другом, создавая единое эпическое произведение.

Тема об Урал-батыре оформилась как эпическое сказание «в результате объединения относительно мелких сюжетов вокруг одного, сравнительно крупного события — борьбы Урал-батыра за освобождение своей родины от мифических сил» [2, с. 65]. Под мелкими сюжетами подразумеваются легенды, смыкающиеся с эпосом «Урал-батыр» как по мотивам, так и по идейнотематическому содержанию. А.Н. Киреев предполагал, что сюжет иртэка «Урал-батыр» не имеет цельности, в виду того, что он скомпонован из нескольких отдельных отрывков и кусков [2].

Связь между мелкими сюжетами и эпосом «Урал-батыр» проявляется через общие мотивы и темы, которые объединяют различные сказания и легенды. Эти мелкие сюжеты могут служить фрагментами, дополняющими и обогащающими основную сюжетную линию «Урал-батыр». Они позволяют глубже понять культурный контекст и идеологию, отраженные в эпосе. Кроме того, как упоминал А.Н. Киреев, составные элементы этих мелких сюжетов могут быть разрозненными [2, с.70], что свидетельствует об их гибкости и адаптивности в рамках большой эпической структуры.

Структурные элементы (т.е. «краткие лирико-эпические песни») не только укрепляют композицию, но и обеспечивают преемственность в устной Социально-культурный контекст также является оказывающим влияние на формирование циклов. Традиции, исторические события, а также общественные ценности и нормы, присущие конкретному сообществу, формируют специфическую структуру произведений, адаптируя их к историческим и культурным реалиям. Это, в свою очередь, влияет на особенности самих циклов и создает уникальные для отдельных культурные следы. Исполнительская практика носителей устного творчества представляет собой еще одну значимую составляющую. Мастера этого жанра часто подстраивают свои произведения под специфические циклы, что упрощает процесс запоминания и исполнения. Такой подход не только облегчает работу НО И поддерживает традиционность И произведений, поскольку обеспечивает их актуальность и легкость восприятия. Наконец, эстетические предпочтения аудитории также могут способствовать формированию новых циклов. Восприятие и предпочтения слушателей могут влиять на структуру произведений. Таким образом, циклы в устном народном творчестве формируются не только под воздействием традиционных элементов, но и в соответствии с изменяющимся вкусом и восприятием аудитории.

Таким образом, цикл представляет собой набор произведений, объединенных несколькими общими признаками, такими как тема, используемые материалы, общее настроение или повторяющиеся герои [6]. В сущности, цикл — это комплекс элементов, объединенных в единую структуру.

Хотя каждое эпическое произведение может рассматриваться как самостоятельное и отдельное от других, они могут находиться в тесной связи с другими произведениями на уровне идеи и тематики. Это соединение формирует группу или цикл эпических рассказов, которые отражают общие, схожие мотивы, являющиеся косвенным показателем единства и закономерной эволюции общественного сознания [2, с. 70].

А.М. Сулейманов башкирские эпические памятники условно делит на несколько гнезд или циклов. Его классификация приведена по принципу локализации. Гнездо Асылыкул-Уршак-Дим: «Заятулэк менэн Һыуһылыу» («Заятуляк и Хыухылу»), «Һанайһары менән Шайтанһары» («Санай-сары и Шайтан-сары»), «Илеукэй, Келэйле, Яйык батырзар» («Илеукей, Келяйле, Яик батыры»), «Изеукәй менән Моразым» («Идеукей и Мурадым»), «Киссы веков» («Заманалар жиссаһы»), «Казанфари заманы – ике Килмәт низағы» («Время Казанфари-бея – спор двух Кильметов»). Гнездо Табын – Юрматы: «Акташ хан», «Хан кызы Алтынсэс» («Дочь хана Алтынсес»), «Әбрэй батыр һәм албирмэс Аласабыр» («Абрай-батыр и неуловимы Аласабыр»), «Татыгэс бей» («Татыгес-бий»), «Кинйәкәй» («Кинйекей»). Гнездо Ай – Юрузань: «Юлай менэн Салауат» («Юлай и Салават»), «Байык Айзар сэсэн» («Баик Айдар сэсэн»). А также эпос «Кузыйкурпэс менэн Маянһылыу» («Кузыкурпяс и Маянхылыу») широко был известен в Челябинском и Курганском областях. От представителей племен Барын-Табын, Кубаляк-Теляу, Тунгаур (Учалинский, Абзелиловский районы) были записаны «Куңыр буға» («Кунгыр буга»), «Карас менэн Акша» («Карас и Акша»), «Билал менэн Дусэн» («Билал и Дусан»), «Әбдрәш батыр» («Абдраш-батыр»). К гнезду или циклу Бурзян относятся эпосы «Урал-батыр», «Изел менән Яйык» («Идель и Яик»), «Акбузат» («Акбузат»), «Минэй батыр менэн Шүлгэн батша» («Миней-батыр и царь Шульген»), а так же «Кара юрға» («Кара юрга») и «Акхак кола» («Акхак кула»), локально связанные с озером Шульген (или Йылкысыкканкуль), пещерой Шульген и его окрестностями [5].

А.С. Мирбадалова, предположив существование единого цикла вокруг имени Урал-батыра, пишет о возможности заключительной части эпоса «Уралбатыр», где повествуется о сыновьях Урала — Яике, Иделе, Нугуше и Хакмаре, быть отрывком из самостоятельного сказания «Идель и Яик», попавшим в сказание «Урал-батыр» в результате контаминации сюжетов [4].

Известно, что от сэсэна-сказителя Габита Аргинбаева М.А. Бурангуловым был записан кубаир «Изел менән Яйык» («Идель и Яик»). Однако его запись не сохранилась. Гайса-сэсэн Хусаинов создал критический сводный текст этого эпоса, который впервые был опубликован в журнале «Ватандаш». В 2001 г. в архиве известного сэсэна Мирхайдара Мугаллямова был обнаружен вариант эпоса «Миней-батыр и царь Шульген». Если эпос «Изел менэн Яйык» («Идель продолжением эпоса «Урал-батыр», является то хронологически занимает последующее положение, а в эпосе «Минэй батыр («Миней-батыр батша» И царь Шульген») менән нелкуШ разворачиваются уже после подвигов Хаубена, героя сказания «Акбузат». Так же сказание «Куңыр буға» («Кунгыр буга») является непосредственным продолжением последнего.

Обладающий титанической силой Урал-батыр, преодолевая неимоверные трудности, уничтожает дэвов и змей, добывает «живую воду» для того, чтобы победить смерть во имя вечного существования человека и природы. Одним из предсмертных заветов Урал-батыра, является призыв к объединенной борьбе (что им самим не проводится). Слова-покаяния Урала о том, что он, «успехом своим упоенный, совета не спрашивал у других, решал все собственным умом» («меня лишь вините в ошибках моих»), являются поздним привнесением в сюжет. Эпический культурный герой, демиург, совершает великие деяния обычно один. (В якутском олонхо архаического типа «Эр-Соготох» это обстоятельство отражено даже в самом названии: «Эр-Соготох» переводится как одинокий мужчина). Пожелание батыра начинает действовать — сыновья и племянник вместе рассекают реки.

Такая формальная концовка дает начало новым сюжетам. Так как созданная Урал-батыром суша нуждается в окультуровании. Так рождаются эпосы «Изел менэн Яйык» («Идель и Яик»), «Акбузат» («Акбузат»), «Минэй батыр менэн Шүлгэн батша» («Миней-батыр и царь Шульген»). В эпосе «Уралбатыр» поднимаются проблемы глобального характера: экологии (земли и воды), добычи водных источников для жизни на земле, обеспечения вечной жизни поколений и т.д., т.е тема связана с общечеловеческой проблемой поисков живой воды, чтобы покончить со Смертью. Как известно, понятия «живая вода», «живой родник» связаны с мифологическими воззрениями многих народов, в том числе тюркских. В подвиге героя башкирского эпоса высвечиваются глубинные пласты первобытного мышления. Урал-батыр, победивший смерть, является одним из величественных образов башкирского фольклора.

В центре сюжетной линии эпосов «Урал-батыр», «Акбузат» («Акбузат»), «Минэй батыр менэн Шүлгэн батша» («Миней-батыр и царь Шульген») стоит борьба эпических героев с темными силами, нечистью, угнетателями во имя бессмертия природы и счастья людей на земле.

Эпические сказания, такие как «Алпамыша», «Кузыйкурпэс менэн Маяннылыу» («Кузыкурпяс и Маянхылыу»), «Алдар менэн Зөһрэ», («Алдар и Зухра») проповедуют идею кровно-родственного единства и согласия. В некоторых других произведениях устного народного творчества, например, «Акхак кола» («Акхак кула»), «Кара юрға» («Кара юрга»), «Куңыр буға» («Кунгыр буга»), «Заятүләк менән Һыуһылыу» («Заятуляк и Хыухылыу»), в характерной для башкир поэтической форме изображаются приключения героев, поиск и выбор ими невесты, воспевается любовь между молодыми.

Так, башкирские эпосы можно рассматривать в двух аспектах. Во-первых, эпосы, имеющие прямое отношение к образу Урал-батыра, где герои этих продолжают дела, начатые их отцом, прадедом. В отличие от первого поколения, которое сталкивалось с глобальными человеческими проблемами,

представители второго и третьего поколений сосредотачиваются на более узких идеях, акцентируя внимание на социальных вопросах, поднятых Урал-батыром.

Во-вторых, эпосы продолжающие традиции, зародившиеся в древности, касающиеся вопросов, с которыми Урал-батыр сталкивался. В любом случае, центральной темой всех эпосов остается идея служения народу. Таким образом, сегодня существует единый цикл эпосов, объединенных вокруг фигуры Уралбатыра. Их связывают не только общие образы, такие как птица-дева Хумай, крылатый конь Акбузат и чудесный алмазный меч Урал-батыра, но и ряд географических объектов: Уралтау, реки Агидель, Яик, Нугуш, Хакмар, а также озеро и пещера Шульген и подводное царство Шульгена.

Циклизация башкирских эпосов – это значимый процесс, объединяющий отдельные элементы устного творчества в целостные произведения с общими структурными Это способствует тематическими И характеристиками. культурного башкирского сохранению развитию наследия народа, единство разнообразие подчеркивая И эпического творчества через пересекающиеся мотивы и героические идеи.

Таким образом, формирование эпических циклов определяется множеством ключевых факторов, каждый из которых играет значимую роль в организации и структурировании эпосов. Во-первых, тематика и содержание произведений имеют решающее значение, так как определенные темы и эпические мотивы, могут регулярно встречаться в различных сказаниях, что создает условия для появления циклов. Эти повторяющиеся темы становятся основой для создания не только сюжетных линий, но и характеров персонажей, что способствует их многократному использованию в разных контекстах. Вовторых, структурные элементы также служат важным аспектом в образовании циклических форм. Наличие повторяющихся сюжетных элементов, таких как мифологические мотивы, типовые конфликтные ситуации или характерные действия персонажей, создает устойчивые схемы, способные объединять различные произведения в циклы.

#### Литература

- 1. Жирмунский, В.М. Народный героический эпос: Сравнительно-исторические очерки / В.М. Жирмунский. М.; Л.: Гос. изд-во художеств. лит., 1962. С. 33.
- 2. Киреев, А.Н. Башкирский народный героический эпос / А.Н. Киреев. Уфа: Башкирское книжное издательство, 1970.
- 3. Лосев, А.Ф. Гомер: Жизнь замечательных людей / А.Ф. Лосев. Изд: Молодая гвардия, 2006. C.56.
- 4. Мирбадалева, А.С. Башкирский народный эпос / А.С. Мирбадалева. 1977. С.33, 50.
- 5. Сөләймәнов, Ә.М. Урал батыр образы тирәһендә кобайырҙар хасил булғаны / Ә.М. Сөләймәнов // «Урал-батыр» и духовное наследие народов мира: Материалы Международной ІІ научно-практической конференции, посвященной Году укрепления межнационального согласия в Республике Башкортостан. Уфа: ИИЯЛ УНЦ РАН. 2011. С. 104.
- 6. Краткий словарь литературоведческих терминов / ред. сост. Л.М. Тимофеев, С.В. Туроев. М.: Просвещение, 1985. С. 193.

### НАЦИОНАЛЬНАЯ КУЛЬТУРА ХАКАСОВ КАК СИСТЕМНАЯ ЦЕЛОСТНОСТЬ

**Аннотация.** Статья посвящена анализу развития хакасской национальной культуры как феномена в условиях взаимодействия процессов глобализации и деглобализации. Методологической основой исследования стало рассмотрение национальной культуры как открытой динамически развивающейся, сложноорганизованной и саморазвивающейся системы.

**Abstract.** The article is devoted to the analysis of the development of the Khakass national culture as a phenomenon in the context of the interaction of globalization and deglobalization processes. The methodological basis of the research was the consideration of national culture as an open dynamically developing, complexly organized and self-developing system.

**Ключевые слова:** глобализация, деглобализация, национальная культура, синергетика, система, хакасы.

**Keywords:** globalization, deglobalization, national culture, synergetics, system, khakas people.

Стало «общим местом» ссылаться на глобализацию, ведущую к ассимиляции народов, как малочисленных, так и считающих себя «великими». Действительно, под влиянием научно-технического прогресса, политических, экономических, социокультурных процессов мирового масштаба национальные культуры теряют способность к сопротивлению и перспективному развитию. Усугубляющими ассимиляцию факторами становятся цивилизационные, экономические, внутриполитические, геополитические, демографические, социокультурные процессы. Справедливая обеспокоенность национальных акторов этими «перспективами» способствует стремлению к восстановлению национальной культурной целостности в той или иной форме. Именно поэтому ученые, а также акторы – практики (индивидуальные и институциональные) все больше говорят о деглобализации как реальном мировом феномене. Эти два процесса развиваются не параллельно и независимо друг от друга, а находятся в противоречивом взаимодействии друг с другом. Потребность в осмыслении формирования эффективной вышеназванных процессов ДЛЯ восстановления целостности национальной культуры различных народов во времени и пространстве проявляется все чаще и настойчивее.

Сообщества, возникая в определенной природной среде, формируют этническую культуру как систему эффективной адаптации к ней. Хозяйственная деятельность, кровно-родственные отношения, политические и экономические элементы, искусство, религиозные и нравственные аспекты культуры в синкретическом единстве формируют традиционную культуру как

*целостность*. Как правило, одним из глубинных маркеров традиционной культуры становится сохраняющаяся сакрализация всех сфер жизни общества.

Использование методов синхронно-диахронного анализа в единстве позволяет рассмотреть процесс возникновения и развития национальной культуры как *складывающейся системной целостности во времени и пространстве*. В этом случае применение синергетического подхода позволяет исследовать развитие культуры национальных сообществ как открытых, динамически развивающихся, сложноорганизованных, саморазвивающихся систем. Чрезвычайно полезным становится своевременное выявление состояний *открытости-закрытости*, *простоты-сложности*, *хаоса-порядка*, *поведение системы в точке бифуркации*, *субъектности* — внесубъектности акторов, роли и места сложных и случайных аттракторов и т.п.

Сообщества, возникая в определенной природной среде, формируют традиционную культуру как форму адаптации [1] к ней. Хозяйственная деятельность, кровно-родственные отношения, искусство, политические и экономические элементы, религиозные и нравственные аспекты культуры в синкретическом единстве [2] формируют традиционную культуру целостность. Как правило, одним из явных маркеров традиционной культуры становится сохраняющаяся сакрализация всех сфер жизни общества [3]. Защитный пояс культуры сообщества (традиции, ритуалы, символы и пр.) играет доминирующую роль во всех сферах, что неизбежно приводит к тому, что традиционная культура является закрытой, простой и малодинамичной структурой, в которой акторы (творцы), как правило, не субъектны. Они в своей деятельности выполняют охранительную функцию традициям, канонам, догматам), не являются новаторами, формирующими стратегические цели (аттракторы) [4].

По мере развития традиционных сообществ появляются новые тенденции в культуре народов, связанные с созревшими внутренними противоречиями (хаос, точка бифуркации), межкультурным взаимодействием и растущей проникновением общецивилизационных секуляризацией культуры, культуры (система образования, наука, светское искусство и мораль и пр.). Постепенно формируется национальная культура, совмещающая в себе, в противоречивом единстве, традиционные и национальные аспекты культуры. Национальная культура, в отличие от традиционной, является открытой, развивающейся сложноорганизованной, динамически саморазвивающейся системой. И если творцы традиционной культуры, как правило, анонимны и выступают как коллективные акторы, то в национальной культуре они активными субъектами, влияющими на динамику развития культуры народа, определяющими стратегические цели развития культуры и сообщества.

Методологические аспекты исследования национальных культур в современных условиях не могут не носить системный характер. На наш взгляд, культура —многофункциональная система, вбирающая в себя разнообразные аспекты человеческой деятельности. Поэтому национальная культура — это

также совокупность форм коллективной деятельности членов нации как целостности во времени и пространстве. Структура национальной культуры, по нашему мнению, это ценностное ядро, элементы (экономика, политика, право, мораль, искусство, религия и пр.), «защитный пояс» (традиции, обряды, ритуалы). Она обладает определенной консервативностью и иерархичностью. Национальная культура выполняет многочисленные функции. Перечислим лишь основные, базовые:

- *интегративную* формирование оснований устойчивого, коллективного существования, накоплению социального опыта и расширенного воспроизводства членов нации;
  - познавательную накопление социально значимых для нации знаний;
- *коммуникативную* обмен информацией и социальным опытом между людьми, в виде процессов символизации объектов и явлений (формирование понятий, слов, знаков, символов и пр.);
- *психотерапевтическую* использование принятых норм и форм охраны здоровья, в том числе психической коррекции членов этноса.

Осмыслим вышеназванные процессы на примере хакасского народа.

Этиноним. До 1917 г. хакасы называли себя «тадарлар». По инициативе ученого и общественного деятеля С.Д.Майногашева на 1-2 съездах хакасского народа (апрель, июль 1917 г.) было принято решение об общем этнониме «хакасы», который отождествлял коренных жителей Хакасии с енисейскими кыргызами (родом, возглавлявшим народ в Средневековье). По-видимому, была принята китайская транскрипция. В китайских источниках династии Тан (9-10 вв.) слово «кыргыз» произносилось как «хягас».

Материальная и духовная культура хакасов. Территория Хакасско-Минусинской котловины, чрезвычайно богатая памятниками археологического наследия, репрезентируется современными хакасами как сакральная Родина. Материальная культура хакасов (хозяйственная деятельность, национальные пища, одежда и пр.), в целом, сохранялась в сельской местности до середины XX века.

Современная хакасская письменность основана на русской графике, но в период Средневековья хакасы имели свою, орхоно-енисейскую письменность, которая полностью утрачена. Создан литературный хакасский язык (в некоторой степени, искусственный), однако он преимущественно используется как язык СМИ и образования. К сожалению, богатейший язык хакасского героического эпоса все больше становится архаикой, мало понятной большинству населения.

Духовная культура народа представлена богатейшим наследием. Многообразны высокохудожественны жанры хакасского фольклора: героические сказания и сказки, легенды и предания, пословицы и поговорки, загадки, лирические песни. Гордостью народа является героический эпос. Богатыри и богатырки ведут нескончаемую борьбу Добра со Злом. Сказители – хайджи вели свое повествование речитативным горловым пением (хай), аккомпанируя себе на музыкальном инструменте – чатхане. К сожалению, после 1960-х годов хакасские хайджи долгое время не были посланы народу Великим Синим Небом.

Демографические процессы. Современные хакасы, коренной Республики Хакасия, составляет ок. 12% населения региона, что привело к ускоренными темпами развернулись здесь И разворачиваться ассимиляционные процессы (утрата родного языка, культуры и девальвация национального самосознания). В течение 20 в. произошла коренная ломка всех видов традиционной деятельности хакасов. Существовавшие ранее скотоводство и земледелие в рамках возникших совхозов и колхозов отрасли значительно видоизменились, появились новые территории Хакасии в советское время был размещен мощный Саянский территориально-производственный комплекс. Это, в решающей степени, привело к тому, что доля коренного населения в общем населении региона катастрофически снизилась. Ассимиляционные процессы второй половины XX века стали практически необратимыми.

*Научные исследования хакасского этноса.* Теоретической базой исследования динамики становления национальной культуры хакасов служат публикации российских, советских и современных ученых.

Одной из важнейших составляющих культуры каждого народа является язык. Открытая и переведенная впервые в Хакасии орхоно-енисейская письменность, была исследована как дореволюционными, так и советскими учеными [Кормушин, 2020; Малов, 1951; Древние письмена Хакасии... 1970]. Дореволюционные исследователи хакасского языка, больших и малых форм фольклора В.В. Радлов [Образцы народной литературы... 1907; Наречия урянхайцев (сойотов)...1907], Н.Ф. Катанов [Катанов, 2000], С.Д. Майногашев [Майногашев, 1913, 1914, 1916] и др. описали диалекты хакасского языка, традиции и обычаи народа.

Труды Бутанаева В.Я., в которых представлены результаты исследований хакасской традиционной культуры как объекта этнографического исследования, рассмотрели сложившуюся систему традиций как «защитного пояса» хакасской традиционной культуры. [Бутанаев В.Я., 2003; 2015; 2020].

Труды доктора философских наук, родоначальника культурологии в Хакасии Котожекова Г.Г. [Котожеков, 1984; 1991] были посвящены развитию культуры хакасского народа в XX веке.

Синергетический подход, использованный нами в исследовании хакасской культуры, позволяет выделить три бифуркационных процесса:

- влияние русской, православной культуры в течение 17-19 вв., приведшее к «двоеверию»;
- становления и развития хакасской национальной культуры в 20 веке, в которой практически исчезла традиционная этническая культура;
- процессконструирования хакасской культуры под влиянием глобализации (к. 20-нач. 21 вв.) как крайне противоречивый, однако, позволяющий испытывать осторожный оптимизм, связанный с ревитализацией этнической культуры хакасов как базис развития национальной культуры.

Таким образом, с конца XX века хакасская культура испытывает радикальные, прямо противоположные тенденции: ускоренная универсализация всех сфер жизни народа с внедрением разнообразных новаций (глобализация); в то же время идет постоянный поиск современного подхода по сохранению и популяризации художественного наследия, в том числе, воссоздания национальных традиций (деглобализация).

Однако пока целостного исследования роли традиций и новаций в динамике развития культуры хакасского народа во времени и пространстве не осуществлено. И в этом смысле, можно только порадоваться впечатляющим успехам российского и башкирского ученого, фольклориста, доктора филологических наук, руководителя Научно-исследовательского Башкирского фольклора БГПУ им. М. Акмуллы Р.А. Султангареевой. Простое знакомство библиографическим списком исследователя разнообразием тематики, знакомство глубиной cсамими трудами проникновения в материал. Знакомя нас с уникальным феноменом культуры башкирского народа, автор пишет: «вся духовная, правовая, жизненно-бытовая, художественно-поэтическая, образовательная, здравоохранительная бытность башкирского народа регламентировалась йола – принципами и правилами, установленными издревле. Жесткая дисциплинарность, демократизм и высокая гуманность института йола, поддерживаемые народом, образованной знатью и обеспечили поразительную жизнестойкость духа и башкирского народа, пережившего многие годы лихолетий, социальных бедствий и религиозных гонений» [Султангареева, 2015: 20].

### Литература

- 1. Бутанаев В. Я. Бурханизм тюрков Саяно-Алтая. Абакан: ХГУ им. Н. Ф. Катанова, 2003. 260 с.
  - 2. Бутанаев В. Я. Будни и праздники тюрков Хонгорая. Абакан, 2015. 316 с.
  - 3. Бутанаев В. Я. Национальная одежда хонгорцев. Абакан, 2015. 336 с.
  - 4. Бутанаев В. Я. Древнее искусство Саяно-Алтая. Абакан, 2020. 112 с.
- 5. Котожеков Г.Г. Художественная культура народностей СССР: диалектика развития / Г.Г. Котожеков. Москва: Мысль, 1984. 137 с.
- 6. Котожеков Г.Г. Генезис национальной культуры: (Опыт филос.-социол. и ист. анализа на материале культуры народов Юж. Сибири) / Г.Г. Котожеков; Акад. обществ. наук при ЦК КПСС, Каф. теории и истории культуры. Абакан: Краснояр. краев. изд-во: Хакас. отд-ние, 1991.-192 с.
- 7. Катанов Н.Ф. Таллап алган піліг тогыстары. Хакас фольклорынын паза этнографиянын тексттері = Избранные научные труды. Тексты хакасского фольклора и этнографии / предисловие, составление, подготовка научных статей и текстов, перевод, редактирование В.Е. Майногашевой; подбор научных статей В.Н. Тугужековой. Абакан: Хакасское книжное изд-во, 2000. 551 с. На хакас., тур. и рус. яз.
- 8. Кормушин И.В. Язык орхонских и других рунических памятников как древнетюркское литературное койне смешанного-уйгуро-огузского характера// Mongolica. Том XXIII, 2020, №2: СПБ: Петербургское востоковедение, 2020. С. 26-29.
- 9. Малов С.Е. Памятники древнетюркской письменности. М.-Л., 1951; Древние письмена Хакасии / Хакасский научно-исследовательский. институт языка, литературы и истории; составители: О. В. Субракова, И.А. Батманов. Абакан: [б. и.], 1970.Вып. 1. 1970. 52 с.

- 10. Майногашев С.Д. Из материалов по шаманству у сагайцев и соседних племён. // Живая старина. Выпуск III–IV. Петроград, 1913.
- 11. Майногашев С.Д. Из материалов по шаманству у сагайцев и соседних племён. // Живая старина. Выпуск III–IV. Петроград, 1913.
- 12. Майногашев С.Д. Жертвоприношение Небу у бельтиров // Сборник Музея антропологии и этнографии имени Петра Великого при Императорской академии наук. Петроград, 1916. Том XIV, Выпуск 3. С. 93–102.
- 13. Малов С.Е. Памятники древнетюркской письменности. М.-Л., 1951; Древние письмена Хакасии / Хакасский научно-исследовательский. институт языка, литературы и истории; составители: О. В. Субракова, И.А. Батманов. Абакан: [б. и.], 1970.Вып. 1. 1970. 52 с.
- 14. Радлов В.В. Образцы народной литературы тюркских племен, изданные В. Радловымъ. Репринтное издание 1907 г. [Красноярск: б. и., 2013?]. Ч. 9:
- 15. Радлов В.В. Наречия урянхайцев (сойотов), абаканских татар и карагасов: тексты, собранные и переведенные Н. Ф. Катановым: перевод. [Красноярск: б. и., 2013?]. [2], VI, XXV, [I], 658, [16] с., [10] л. ил.: ил., портр.
- 16. Султангареева Р.А. Йола система и нормы жизневедения башкир / Р. А. Султангареева. Уфа: Китап, 2015. 216 с.
- 17. Шакурова Ш.Р. Опыт реконструкции древнебашкирской мифопоэтической модели мира на материале эпоса «Урал-батыр» (Москва, 2001) https://ruthenia.ru/folklore/shakurova1.htm
- 18. Шакурова Ш.Р. Древнебашкирская модель мира на материале эпоса «Урал-Батыр» /Шакурова Ш.Р. Башкирский народный эпос «Урал-Батыр» архивный первоисточник и его текстологический анализ. Уфа: «Гилем» 2007, 389 с.

© Анжиганова Л.В., Челтыгмашев Ю.П., 2025

УДК 7.031. 1.

Багаутдинов А.М.,

Уфимский университет науки и технологий, г. Уфа

# ЗНАКИ И РИСУНКИ ВЕРХНЕПАЛЕОЛИТИЧЕСКИХ ПЕЩЕР ШУЛЬГАН-ТАШ И ЯМАЗЫ-ТАШ (ЯЗМАЛЫ-ТАШ) – ИСТОЧНИКИ БАШКИРСКИХ МИФОВ, ЭПОСОВ И ЛЕГЕНД

Аннотация. В статье представлены результаты дешифровки рисунков и знаков пещер Шульган-Таш и Ямазы-Таш. Доказано, что рисунки и знаки пещер фиксируют календарно-астрономические знания первобытных людей. В пещере Шульган-Таш дешифрованы календари успешной беременности женщин в 10 лунных месяцев и неудачной беременности в 8 лунных месяцев. Установлено, что панно «Решетка» в Купольном зале пещеры является древней картой звездного неба и солнечным календарем. Открытые автором рисунки коровы и женщины – это созвездия Тельца и Девы. Рисунки быка и женщины в пещере Ямазы-Таш — тоже созвездия Тельца и Девы. Доказано, что источниками духовной культуры башкирского народа, его мифов и легенд являлись артефакты материальной культуры — рисунки и знаки древних пещер и сама природа. Обосновано, что основой мифов, эпосов, легенд и сказок

являлись календарно-астрономические знания древних башкир.

**Ключевые слова**: башкирские мифы, эпосы, легенды; созвездия; лунный календарь; лунно-солнечный календарь.

Abstract. The article presents the results of decoding the drawings and signs of the Shulgan-Tash and Yamazy-Tash caves. It is proven that the drawings and signs of the caves record the calendar and astronomical knowledge of primitive people. In the Shulgan-Tash cave, calendars of successful pregnancy of women in 10 lunar months and unsuccessful pregnancy in 8 lunar months were deciphered. It was established that the panel "Lattice" in the Dome Hall of the cave is an ancient map of the starry sky and a solar calendar. The drawings of a cow and a woman discovered by the author are the constellations of Taurus and Virgo. Drawings of a bull and a woman in the Yamazy-Tash cave are also the constellations of Taurus and Virgo. It is proven that the sources of the spiritual culture of the Bashkir people, their myths and legends were artifacts of material culture - drawings and signs of ancient caves and nature itself. It is substantiated that the basis of myths, epics, legends and fairy tales were the calendar and astronomical knowledge of the ancient Bashkirs.

**Keywords**: Bashkir myths, epics, legends; constellations, lunar calendar; lunar-solar calendar.

В 2023 году в пещере Шульган-Таш мы обнаружили схематический рисунок коровы [1, с.135–136]. Особенность вертикального рисунка коровы в панно «Решетка» Купольного зала пещеры Шульган-Таш состоит в том, что он, на наш взгляд, однозначно символизирует созвездие Тельца. Корова изображена вертикально, прямыми рогами вверх, в природе такое положение коровы невозможно. Рисунок беременной женщины в панно «Решетка» — это созвездие Девы. Таким образом, перед нами древнее изображение созвездий ночного звездного неба, где доминирующую роль играет Луна. Поразительно то, что рисунок коровы очень похожна схематический рисунок самца бизона, который изображен на потолке Дальнего зала палеолитической пещеры ЯмазыТаш (Игнатиевская) в Челябинской области.

Очень важно, что сгущение красок в правой задней нижней части быка повторяется и на рисунке коровы в пещере Шульган-Таш. С учетом дешифровки знаков Луны и фаз Луны в Большом зале Игнатиевской пещеры, бык и женщина на панно «Жизнь» на потолке Дальнего зала пещеры Ямазы-Таш расшифрованы нами как созвездия Тельца и Девы. Одиночные красные пятна и группы красных пятен мы впервые трактуем как звезды. В пещерах Европы широко распространена тема первобытного искусства «зверь — женщина» в формах: «бык-женщина», «корова-женщина». До настоящего времени в Уральском регионе только в пещере Ямазы-Таш была обозначена данная тема. Наша дешифровка схематического изображения коровы и рисунка женщины на панно «Решетка» доказываетналичие темы «корова — женщина» и в пещере Шульган-Таш. Наличие одинаковой темы и похожих схематических рисунков животного говорит о том, что первобытные люди пещеры Шульган-

Таш и пещеры Ямазы-Таш (Игнатиевская) общались друг с другом. Кроме того, дешифрованные нами ранее в пещере Шульган-Таш знаки рождения и смерти повторяются и в пещере Ямазы-Таш [2, с.19]. Это доказываеттесные связи двух древних сообществ людей, которых отделяло 200 км.

Учитывая, что рисунки и знаки пещеры Ямазы-Таш (Игнатиевская) были нарисованы на несколько тысячелетий позже, можно предположить, что рисунок быка (созвездие Тельца) Игнатиевской пещеры был срисован со схематического изображения коровы пещеры Шульган-Таш. Мы выдвигаем гипотезу о том, что в период перехода от матриархата к патриархату, утвердившееся в первобытном искусстве сочетание «корова-женщина» меняется на мотив «бык-женщина». В период окончательного установления патриархата в обществе (Минойская цивилизация, Древняя Греция) остается только одно сочетание «бык-женщина», что находит свое отражение в различных мифах Древней Греции (Зевс – бык, Минотавр и другие), а также в культурных явлениях (тавромахия).

Важно, что тема первобытного искусства периода матриархата «корова — женщина» пещеры Шульган-Таш со временем эволюционировала в тему переходного периода от матриархата к патриархату — «бык — женщина» и созвездий Тельца и Девы. На наш взгляд, очень важно, что орбитальная плоскость Луны и планет лежит близко к созвездию Тельца, поэтому Луну и видимые планеты можно найти в области созвездия в течение некоторого времени каждого года. То есть можно вычленить определенный ритм нахождения Луны в пределах созвездия Тельца.

В греческой мифологии Телец ассоциировался с богом Зевсом. В башкирских мифах Телец нашел свое отражение в вере в то, что Земля покоится на рогах быка. В эпосе «Урал-Батыр» Урал борется с быком падишаха и у быка прямые рога как в созвездии Тельца. После того, как Урал одолел быка, то сказал ему «Рога, что держал я в руках, согнутыми останутся навсегда» [8, с. 291]. Есть также другой известный башкирский эпос «Кунгыр буга» [8, с. 455]. В своей научной статье в журнале «Ватандаш» доктор филологических наук, Султангареева Р.А. достаточно подробно проанализировала мифологические основания данного эпоса, обнаружив коды звездной мифологии, космологии [10].

Начало года первобытный человек пещеры Шульган-Таш связывал с днем весеннего равноденствия. Счет времени велся им ежегодно, начиная с весны. Солнечный календарь для человека пещеры Шульган-Таш был жизненно важным, поскольку от знания времени начала весны напрямую зависела жизнь первобытного сообщества, которое жило за счет охоты на промысловых животных. Человек в отличие от животных осознавал угрозу своему существованию из-за недостатка пищи.

Необходимо учитывать тот факт, что, возможно, Солнце для первобытного человека эпохи палеолита представляло угрозу и поэтому люди большее время скрывались в пещерах и выходили на охоту ночью, при свете Луны. Поэтому люди пещеры Шульган-Таш вели ночной образ жизни. У

древних египтян в изображении бога солнца Ра есть характерная особенность: на концах одних лучей Солнца есть знаки рождения, а на концах других лучей – знаки смерти [5, с. 26].

Во время ночной охоты люди, скорее всего, ориентировались по положению звезд и созвездий. Надо учитывать, что 30 тысяч лет до нашей эры Луна была на более близком расстоянии, ее диаметр, который виден с Земли, в несколько раз был больше нынешнего. Поэтому Луна ночью для человека была вторым солнцем, более мягким и добрым, чем само Солнце. Луна приносила успех в охоте, способствовала воспроизводству человека, в целом обеспечивала существование человечества. Поэтому отсюда внимание к фазам Луны, особенностям движения и затмениям. Все эти знания положили начало календарному счету и записям в верхнем палеолите [6].

В своих наблюдениях первобытный человек пещеры учитывал время не только по традиционным 4 фазам Луны (синодическое), но также и периоды возврата Луны к определенным созвездиям (сидерическое) и пересечения солнечного пути — эклиптики. Данные знания однозначно давали возможность человеку верхнего палеолита предсказывать затмения.

Период первобытного общества, первобытных представлений о мире трактуется как космологический, поскольку содержание палеолитического текста (рисунки и знаки верхнего палеолита) связано с космическим упорядочивающим началом. Способ постижения мира человеком амбивалентен: мифологический способ мышления и естественно-научный тип мышления. Первобытное сознание осуществляет коммуникацию в виде знаковых систем. Исходной базой для палеолитического текста выступают космологические схемы [2, с. 22–23].

Космологическое мифическое мировоззрение человека исходило из жесткой детерминации и зависимости Вселенной и реального, будничного, наличествующего окружающего мира человека. Сам человек, в понимании первобытного сознания, являлся одним из крайних и последних элементов космологической схемы бытия. Человек понимал, что он, как и все живые организмы и животные, является частью природы и характерные свойства неживой и живой природы присущи и ему. Первобытное сознание каждодневно воспринимало и перерабатывало информацию, которая поступала из природы, в первую очередь, о системе бинарных признаков и свойств. Поэтому двоичный способ классификации объектов является древним способом научного изучения природы. Данный способ объективен и как нельзя лучше осознавался человеком и вписывался в систему первобытных представлений о мире. Кроме того, он определял поведение человека в первобытном обществе и в конкретных локальных группах. В жизни сообществ однозначно применялись несколько пар, возможно десятки пар, противоположных признаков, имевших положительное и отрицательное значение. Данная схема применялась к пространству: верх – низ, небо – земля, левый – правый; к времени: день – ночь, весна – зима, лето – осень; к природе: мужское – женское, молодой – старый, рождение – смерть; к обществу: добро – зло, предок – потомок, свой – чужой и другие. Первобытное сознание все эти наборы двоичных кодов (признаков) проецирует на непонятный и хаотичный окружающий мир и в итоге появляются универсальные знаковые системы.

показателем эволюции сознания первобытного человека, формирование абстрактного мышления явилось тяготение к геометризации предполагающее независимость формы находящихся в нем объектов. Это выразилось: 1) в составлении календарей беременности животных и первобытных женщин в форме трапеций на стенах верхнепалеолитических пещер (Шульган-Таш), квадратов, прямоугольников (пещеры Франции и Испании); 2) в распространении геометрических женских символов (круг, треугольник, крест, овал, линии и другие) [1, с. 155–156]. Резкое возрастание, по сравнению с Залом Рисунков на втором этаже, большого количества геометрических символов на первом этаже пещеры Шульган-Таш свидетельствует о переходе к другой исторической эпохе [3, с. 22–25].

Необходимо особо выделить, что структура геометрических символов пещеры Шульган-Таш связана с творческим поиском первобытным человеком центра данных символов, делением пространства на равные отрезки, выделением и построением границ нового пространства символов. Все это, на наш взгляд, однозначно свидетельствует о начале формирования теории геометрического пространства и первоначальных базовых элементов геометрии как науки (изотропия, пустота).

Геометрические символы становления новой исторической эпохи на рубеже 30 тысяч лет до нашей эры в пещере Шульган-Таш рассматриваются нами и как элемент языка науки, языка описания мира. Простота и некая символизирует геометрических стандартность символов объясняет стабильную во времени четкую точность моделирования объектов окружающего мира. Каждый геометрический знак и символ в пещере Шульган-Таш и в пещерах Европы имеет однотипный характер.

унификацию Установка реальных объектов помощью геометрических символов позволила создать в эпоху верхнего палеолита универсальный геометрический код, который был очень удобным для построения различных классификаций и создания универсальных схем. Фактический это был универсальный и понятный первобытному человеку язык, независимо от того, где он проживал, на Урале или на территории древней Найденный нами в Купольном зале пещеры Шульган-Таш схематический рисунок коровы (символ созвездия Тельца) нарисован именно в \_ стиле. Тело животного ЭТО прямоугольник, устремленные вверх, тоже представлены в виде геометрического знака V. Само животное нарисовано в вертикальном положении, как сидящее на задней части, чего в природе не бывает.

Дешифрованные нами знаки палеолита «рождения» («V»), и «смерти» (« $\lambda$ ») имеют прямые аналоги в современном мире. Треугольник с острием вверх –  $\Delta$  во многих народных культурах связан со смертью. Треугольник с острием вниз также связан с рождением, с женщиной [4, с. 25].

Геометрические символы наряду с моделированием реальных объектов мира в конце верхнего палеолита также обозначали сакрализованное пространство. Поэтому геометрические фигуры «треугольник острием вниз, символизирующий рождение», и «треугольник острием вверх, символизирующий смерть» еще не стали принадлежать только геометрии.

В истории науки, археологии, в трудах ученых широко распространено мнение о цикличности времени для первобытного человека. Дешифровка знаков и рисунков на первом этаже пещеры Шульган-Таш привела нас к другим выводам. Схема «рождение — жизнь-смерть — новое рождение» или вечное возвращение, характерная мифическому сознанию, 30 тысяч лет до нашей эры подверглась разрушению. Этому способствовало, прежде всего, убеждение первобытного человека в неотвратимости смерти человека, после которого его возвращение и новое возрождение — невозможны. Составление и рисование на стенах зала Хаоса календарей неудачной беременности и смерти матери и ребенка и их захоронений — это рациональные знания человека о неотвратимости смерти и линейности времени [3, с. 46]. Все это доказывало первобытному человеку, что «круговое время», цикличность времени в отношении конкретного человека и людей, «не работает».

На наш взгляд, это новое понимание и «выпрямление» времени оказало на первобытного человека колоссальное воздействие. Оно стало стимулом для развития научного мировоззрения и выработки научных методов познания мира. Новое понимание времени как линии происходящих событий, которые не всегда повторяются в жизни человека и в природе, увеличило глубину восприятия событий, которым ранее не придавалось значение. Уменьшение количества промысловых животных вокруг пещеры Шульган-Таш вынудило первобытного человека моделировать развитие событий будущего и рисовать на стенах пещеры подтвержденные временем опыты изучения сроков беременности самок мамонта, носорога, бизона, лошади и составлять календари их беременности. Линейное время вынудило человека размышлять о прогрессе и регрессе, подвигло к идее эволюции живой природы.

Дешифровка знаков и рисунков Игнатиевской пещеры (Ямазы-Таш) показала, что в пещере представлены три варианта вычисления фаз Луны и многочисленные знаки различных фаз Луны, связанные с числами 7, 14, 28. Пещера представляет собой древнюю астрономическую обсерваторию, где на потолке Дальнего зала нарисована карта звездного неба. Поскольку в пещере Ямазы-Таш часто можно встретить число 7, то мы приходим к выводу, что люди, жившие здесь, в своих воззрениях придерживались «семеричной модели мира» [2, с. 15]. В сюжете башкирского эпоса «Кунгыр-Буга» тоже реализована «семеричная модель мира». Наш подход в исследовании первобытной ЧТО мифологии основан на том, В мифах, наряду c художественной однозначно выявляется устойчивое ядро рационального, научного начала. Дешифровка знаков, календарей и рисунков пещеры Шульган-Таш позволило нам прийти к выводу: человек пещеры придерживался «десятичной модели мира».

Таким образом, в пещере Шульган-Таш, и в Ямазы-Таш (Игнатиевская), мы видим сложные описания созвездий и звездное небо в целом. Они связаны с практической целесообразностью: ориентировка в пространстве и во времени, организация охоты на животных, миграции которых совершались по времени и в определенные сезоны. Так, описание рисунка коровы (созвездие Тельца) и его мифическая трактовка напрямую зависели от практических потребностей первобытного общества. В последующих цивилизациях (в Древнем Египте, Месопотамии) Вселенная изображалась в виде коровы [5, с. 8-9]. Для древних башкир корова являлась наиболее ранним тотемным животным. Она – первопредок, покровитель, обеспечивающий достаток и плодовитость в семье [11, с. 355].

В пещере Шульган-Таш, как и в Ямазы-Таш, существовали определенные приемы счета времени по Луне и Солнцу, а также связанные с этими приемами космические мифы и рисунки. Выделение в календарях-трапециях на втором этаже и на первом этаже пещеры Шульган-Таш периоды по 7 и 10 лунных месяцев, а также рисунки женщины и коровы бизона подтверждают формирование лунарной мифологии в условиях матриархата. Женщины пещеры Шульган-Таш были хранительницами лунного календаря, по которому шел счет беременности и родов (10 лунных месяцев). Поэтому существовала идея связи женщины с Луной (28 или 29 дней женского цикла), плодородием, с коровой, у которой тоже беременность длится 10 месяцев.

Дешифрованные нами в пещере Шульган-Таш лунные календари беременности мамонта, лошади, бизона, носорога информируют о повышенном интересе первобытных людей к воспроизводству промысловых животных, поскольку от этих условий зависело существование первобытных общин, их жизнь или смерть [3]. Рациональный опыт астрономических, биологических, математических навыков человека пещеры Шульган-Таш переплетался с верой в силу космических чисел 3, 4, 5, 7, 10, в единение земных явлений и явлений Вселенной. Преобладание в пещерах Шульган-Таш, Ямазы-Таш и в западных пещерах лунарных изображений говорит о том, что мифов о Луне было создано намного больше, чем о Солнце.

На потолке Дальнего зала пещеры Ямазы-Таш нарисовано «Красное панно». Мы его дешифровали в 2023 году как «Панно Жизни» [2, с. 17]. «Красное панно» — это фиксация на стенах пещеры космогонического (происхождение Вселенной) и антропогонического (происхождение человека) мифов. Мифы представлены как первая попытка объяснения мира. Закрепление 7 недельного и 7 дневного отрезков времени у первобытного человека пещеры Ямазы-Таш (Игнатиевской) происходило через зрительные аналогии — 7 звезд созвездий Большой Медведицы и Малой Медведицы, 7 звезд в созвездии Плеяды и в других созвездиях. Фактически в семантике цифры 7, которая в пещере Ямазы-Таш (Игнатиевская), на наш взгляд, приобретает особый абсолютный статус, постоянно прослеживается Вселенная и время. В знаках пещеры мы видим тесную связь цифры 7 с такими темами как: 1) жизнь и

смерть; 2) плодородие и материнство; 3) абсолютный статус женщины; 4) сотворение мира и рождение человека.

Миф рассказывает о культе женщины-матери. Если мужчина — это охотник, который непосредственно убивает животное, то женщина опосредованно выполняет иную важную роль — своими чарами привлекает животное к охотнику. В мифе могли найти отражение представления первобытных людей о женщине как матери зверей. Анализ композиции «Красное панно» дает нам основание полагать, что первобытный человек представлял себе, что абсолютная власть мифологической женщины, возможно как лунного божества, берет свое начало из Вселенной и вся природа находится в ее власти.

Композиция свидетельствует о разделении окружающего мира в сознании первобытного человека, их взаимодействии в едином собирательном образе женщины, которая олицетворяет все живое в природе. Имея возможность сравнивать рисунки и знаки пещеры Шульган-Таш и пещеры Ямазы-Таш мы видим как происходила динамика изменений образа женщины: от реальной женщины и культа материнства до мифического женского существа обладающего абсолютной властью в природе.

Дошедшие до нас древние мифы, знаки и рисунки свидетельствуют об общих чертах, которые доказывают единство их истоков и эволюции: одушевление Луны и Солнца в образах животных и людей, круговорот жизни и смерти на небе и земле. Так в башкирских эпосах из воды выходит табун лошадей (символ Солнца и символ мужчин) и стадо коров (символ Луны и символ женщины). В пещере Шульган-Таш в Купольном зале в схематическом рисунке коровы реализован образ «лунной коровы», а в пещере Ямазы-Таш в рисунке быка реализован образ «лунного быка». В пещере много рисунков змей, на наш взгляд, — для первобытного человека это был символ времени и Луны [2, с. 16], поскольку змея, как и Луна, тоже обновляется, сбрасывая свою старую кожу.

Таким образом, в мифологии и фольклоре башкирского народа тема «женщина – корова» хорошо отражена. Открытие рисунков коровы и женщины Шульган-Таш дает основание утверждать, пещере что данный анималистический мотив в башкирском фольклоре и в народно-прикладном искусстве имеет древние корни. Тема «корова-женщина» составляет основу древнего башкирского эпоса «Кунгыр Буга». Она также отражена в современной башкирской литературе – в романе Гариповой Т.Х. «Буренушка». Писательница умело вплетает в основу романа легенды и предания, образы животных башкирских эпосов. В сути анималистического мотива романа лежит отражение культа различных животных.

Корова Кунгыр Буга — это бурая, рыжая корова. На наш взгляд, отражение цвета шерсти коровы в эпосе берет начало именно с рисунка коровы в пещере Шульган-Таш, где корова нарисована кроманьонцем именно алым или рыжим цветом охры. В произведении Гариповой Т.Х «Буренушка» символом плодородия, духа и счастья являются образы женщины и коровы.

Именно женщины поют песню «Буренушка» — это обоснование идеи о том, что символом плодородия и жизни на земле являются женщины. Налицо переход культового образа коровы из башкирской мифологии и фольклора в башкирскую литературу.

Архаический мотив и культ коровы выражен также в башкирских сказках, к примеру «Бурая корова», «Голубая корова» [7, с. 212]. Культ коровы в истории башкирского народа, да и других народов России, связан с плодородием, богатством и счастьем. У башкирского народа есть понятия «кот», «мал кото» — душа, жизненная сила. Корова Кунгыр Буга в эпосе является потомком быка, который вышел из озера «Шульган. Это прямая отсылка к рисункам коровы или быка на стене пещеры Шульган-Таш. Про быка написано в других эпосах — «Урал-батыр» и «Акбузат». Согласно свадебной традиции, башкирской девушке, которая шла в дом мужа, в качестве приданного давали корову, символизирующей достаток и плодородие новой семьи: будущих детей девушки и будущих телят коровы.

В эпосе «Кунгыр Буга» героиня Тандыса проходит тяжелый и трудный путь в поиске стада. На наш взгляд, поскольку в двух пещерах, которые были расположены на древних землях башкир и в которых есть рисунки бурой коровы (Шульган-Таш) и бурого быка (Ямазы-Таш), то дорога по горному хребту Южного Урала между этими двумя пещерами и есть «путь, дорога Кунгыр-Буги».

Древние рисунки коровы и женщины в верхнепалеолитической пещере Шульган-Таш и глубокое отражение мотива «корова-женщина» в фольклоре башкир, подтверждают наш вывод о том, что башкирский народ является древним автохтонным населением Урала.

Рисунки коровы и женщины и их календари беременности в пещере Шульган-Таш могли быть источниками возникновения в эпоху неолита тотемизма — веры человека в животных, от которых происходит его род. Первое место среди всех священных животных у всех древних народов, к которым можно отнести персов, африканцев, индусов, жителей острова Крит (минойская цивилизация), Древнего Египта, Древней Греции, занимала корова. Культ коровы особенно был развит в Древнем Египте (Богиня Хатор, Богиня Исида — жена Осириса) [5, с. 11].

Тема первобытного искусства «корова-женщина» нашла свое отражение и в религиозных текстах. Так, в главной книге мусульман — Коране — вторая, самая длинная сура называется «аль Бакара — Корова» [9, с. 3]. Корова желтого цвета [9, с. 10]. Четвертая сура Корана называется «Женщина». Корова также упоминается в 12 суре «Юсуф», когда царь рассказывает свой сон «И сказал царь «Вот, вижу я семь коров тучных, поедают их семь тощих; и семь колосов зеленых и других сухих» [9, с. 197]. На наш взгляд, семь тучных и семь тощих коров, а также семь зеленых колосьев и семь сухих колосьев обозначают фазы Луны. 7+7+7+7 равно 28 дней. Это один полный лунный цикл. Семь тучных коров и семь зеленых колосьев символизируют растущую Луну. Семь тощих коров и семь сухих колосьев символизируют фазы убывающей Луны.

В эпосе «Кунгыр Буга» корова также связана с Луной «Бурая корова каждый год приносила разномастных телят – от нее шел хороший приплод. Принесла она семь телят и издохла. Оставшаяся после нее седьмая телка тоже принесла семь телят и тоже издохла. Так прошло около 63 лет.... Седьмой телок от последнего, седьмого колена – и по масти и по нраву, и по всей своей стати – был похож на первую бурую корову» [8, с. 455]. Семь символизирует одну фазу Луны. Поэтому в эпосе «Кунгыр Буга» корова – это символ лунной коровы. Так, путь Тандыса изначально имеет астрономическую символику, а «корова, чьи рога касаются Неба», следует по небесному пути [10, с. 175-176]. На наш взгляд, сюжет эпоса описывает отношения людей и животного мира периода матриархата. В эпоху патриархата возникает новый образ. Корова трансформируется в быка и появляется образ лунного быка и созвездие Тельца на небе теперь связывается с быком, а не с коровой. Мотив «бык-женщина» в первобытном искусстве впервые появляется в период верхнего палеолита. В искусстве и культуре человечества сочетание «бык – женщина» окончательно становится устойчивым семантическим блоком в 3 тысячелетии до нашей эры.

На древней территории Башкирии в 1 тысячелетии до нашей эры кочевали древние тюркоязычные степные племена (огузы), которые приняли участие в этногенезе башкир. Название древних тюрков — Огуз (бык), на башкирском языке — Угез, связано с верой в небесного быка — созвездие Тельца.

#### Литература

- 1. Багаутдинова А.Ф., Багаутдинов А.М., Багаутдинов А.М. Первобытная наука пещеры Шульган-Таш и пещер Европы: дешифровка знаков палеолита. Уфа. 2024. 174 с.
- 2. Багаутдинов А.М. Расшифровка знаков и рисунков Игнатиевской пещеры. Карта звездного неба. Жизнь и смерть. Уфа. 2023. 47 с.
- 3. Багаутдинов А.М. Расшифровка знаков и рисунков Каповой пещеры. Рождение. Смерть. Культ Материнства. Уфа. 2023. 53 с.
- 4. Багаутдинов А.М. Знаки рождения и смерти в календарях беременности женщин и животных эпохи палеолита (семиотический анализ рисунков и знаков Каповой пещеры Башкортостана) // Доклады Башкирского университета. 2023. № 3. С. 7–26.
- 5. Багаутдинова А.Ф., Багаутдинов А.М. Дешифровка египетских иероглифов «Рождение», «Жизнь», «Смерть» (эволюция знаков палеолита). Уфа. 2024. 75 с.
- 6. Багаутдинов А.М. Лунный календарь на кости сурка и глиняной чашке, лунносолнечный календарь и созвездия на стене пещеры Шульган-Таш: дешифровка языковых знаков и чисел // Доклады Башкирского университета. 2025. № 1.
- 7. Башкирские народные сказки (на башкирском языке). Уфа. Башкирское книжное издательство. 1984.-223 с.
  - 8. Башкирский народный эпос. М.: Hayka. 1977. 515 с.
  - 9. Коран. Перевод И.Ю.Крачковского. Ростов на Дону. 2005. -544 с.
- 10. Султангареева Р.А. Башкирский эпос «Кунгыр Буга» (Бурая корова): мифологические основы и поэтика // Ватандаш. 2018. № 5. С. 157-178.
- 11. Хисамитдинова Ф.Г. Мифологический словарь башкирского языка. Москва. Наука. 2010.-452 с.

# ТОТЕМНЫЕ ТАНЦЫ В КАЛМЫЦКОЙ ТАНЦЕВАЛЬНОЙ КУЛЬТУРЕ

**Аннотация.** В статье исследуются древние тотемные танцы калмыков, которые из народных танцев пришли на профессиональную хореографию. Прослежена связь между танцами башкир и калмыков.

**Abstract.** The article examines the ancient totem dances of the Kalmyks, which from folk dances came to professional dancing. The connection between the dances of the Bashkirs and Kalmyks is traced.

**Ключевые слова:** народная хореография, тотем, тотемные танцы, животные.

**Keywords:** folk choreography, totem, totem dances, animals

Заметное место в трудах юбиляра Р.А. Султангареевой занимает народная хореография, образцы которой она записала в полевых экспедициях с 2005 по 2009 год и с 2012 по 2013 годы. Собранный полевой материал исследователь классифицирует как обрядовые, сказовые и игровые,с точки зрения количества исполнителей танцы делятся на коллективные и сольные [Султангареева, 2013: 10]. Данная классификация танцев,представленная Р. Султангареевой, весьма продуктивна и некоторым образом распространяется на образцы танцевальной хореографии калмыков. История калмыцкого танца и их терминология исследована в трудах Т.Б. Бадмаевой [Бадмаева, 1992: 95]. У многих народов танец в этнической культуре строится на подражании тотемным животным и птицам, об этом писал 3.Фрейд:«время от времени устраиваются праздники, во время которых сотоварищи по тотему в церемониальных танцах изображают или подражают движениям своего тотема» [Фрейд, 2015: 27].

У калмыков тотемные танцы представлены следующими образцами как «Текин би» – танец козла, «Тогруна би» – танец журавлей, «Туулан би» – танец зайца, эти образцы связаны с древними представлениями народа,с почитанием своего животного покровителя. У калмыков с древности бытовал культ орла, поэтому во многих танцах, возникших на основе тотемизма, наблюдается имитация полета орла. К птицам-тотемам у калмыков традиционно относятся журавль, ворон, культ журавля. Т.Г. Басангова исследует танец журавлей вкупе с сопровождавшей его музыкой. Фоном для исполнителя заклинательной песни, посвященной журавлям, является весенняя калмыцкая степь, а исполнитель восходит на гору, на которую слетаются журавли. Единственным исполнителем заклинательной песни, которая сопровождалась под ритмичную мелодию домбры,была видный знаток калмыцкой культуры Б.П. Амбекова [Басангова, 2019: 212-217]. Текст песни о журавлях впервые расшифрован, опубликован и переведен на русский Т.Г. Басанговой (Борджановой).

В песне обозначено телодвижение журавлей, исполнитель подбадривают их словами: «Журавль, покружись, танцуя, там прыгни, здесь прыгни» [Борджанова, 2007: 461-462]. В народной хореографии башкир также существует танец журавлей — торна би(еу). Башкиры также поклонялись белым журавлям. Во время башкирской свадебной церемонии исполнялся танец «Вход журавля». Записано несколько вариантов танца журавля, которые отражают отношение к птице как к родовому покровителю. В названии птицы «сынрау торна» (башк.досл. звенящий журавль), точнее, в частице «сын» автор прочитывает мотив повтора звона железа,оружия, что согласуется с легендой о журавлях, спасших башкир своим звонким криком. Предупрежденные священными птицами башкиры спаслись от гибели. Отсюда звонкий голос птиц сравнивается и с боевым кличем [Султангареева, 2013:10].

Заяц в культурных традициях мира является символом быстрого бега, магических превращений. В калмыцкой фольклорной традиции заяц как персонаж представлен в афористических жанрах фольклора, сказках, детском фольклоре, приметах и запретах, в народном танце *туула би*. Танец зайца — это мужской танец, вошел в репертуар калмыцкого ансамбля «Тюльпан». Задача исполнителя передать характер зайца, который по народным представлением отличается трусостью. В калмыцких сказках — это «зверек, который питается травой, очень пугливый,безобидный,красивый. Зайцу все враги: волк, лиса, черный орел, балобан и другие птицы» [Сандаловый, 2002:70].

Повадки и облик зайца описаны в детской дразнилке, в тексте которой запечатлен образ зайца, его повадки характер и повадки.

Туула, туула тоњес, тоњес, Туулан чикн делде, делде, Хойр нўднь — бўлте, бўлте, Оєтр сўўлнь — оњес, оњес, Теегин ца телте, телте.

Заяц подпрыгивает, тоњес, тоњес Уши прыгают, делдс,делдс Глаза выпучены,бўлтс,бўлтс, Короткий хвост дрожит оњес,оњес Виднеется издалека

[Басангова, 2021:75].

«Туула би» — танец зайца, во время исполнения которого танцор складывал перед грудью обе руки в виде заячьих лапок, втягивал в себя щеки, демонстрируя острую заячью мордочку. Этот танец, как и все подражательные танцы, как правило, исполнялся мужчиной. Текин би — танец козла отличали высокие прыжки во всех направлениях и громкое блеяние. Для тогруна би — танца журавля и шовуна би — танца цапли характерны взмахи руками, как крыльями, передача состояния полета, осторожная птичья походка на высоких полупальцах.

Впервые танец зайца был воспроизведен народными исполнителями на «Джангариаде» 1940 года, через десятилетия был восстановлен калмыцкими хореографами. П.Т. Надбитов вспоминает о первом знакомстве с этим подражательным танцем: «Через несколько дней к нам на репетицию пришел пожилой мужчина. По нашей просьбе он показал отдельные элементы танца, это было всего одно движение – мужчина, наклонившись вперед, положил обе руки на голову, кистями двигал вперед и назад попеременно. Эти движения рук

были похожи на уши зайца» [Надбитов, 2010: 34-35]. Танец козла *(текин би)* бытует у многих народов мира. В основе танца также лежит подражание козлу — это имитация движений, прыжки. Образ козы у многих народов символизировал урожайность. Этот танец в восприятии калмыков причисляется к шуточным, его исполняли под одноименный домбровый наигрыш в исполнении Б.М. Манджиевой, отличающийся быстротой исполнения» [https://my.mail.ru/music/songs].

Народная хореография калмыков представлена не только тотемными подражательными танцами, которые стояли у истоков танцевального искусства народа. Танцы тотемного происхождения демонстрируют единение человека и природы, их гармоничное взаимовлияние. Современная танцевальная культура калмыков вобрала в себя и сохранила многие древние элементы. Тотемные танцы калмыков и башкир восходят к культу животных и птиц.

#### Литература

- 1. Бадмаева Т. Б.Калмыцкие танцы и их терминология. Элиста: Калм. кн. изд-во, 1992.-95c.
- 2. Басангова Т.Г. Журавль в фольклорной традиции калмыков // Известия ВГПУ 2019. -№ 2. -c.212-217
  - 3. Басангова Т.Г. Детский фольклор калмыков. Элиста: КалмГУ, 2021. –200 с.
- 4. Борджанова Т.Г. Обрядовая поэзия калмыков. Элиста: Калм. кн.изд-во, 2007. 587 с.
- 5. Надбитов П.Т. Калмыцкий танец и современность // Танцевальный фольклор народов России, Элиста: КИГИ РАН, 2010.-C.34-35.
- 6. Сандаловый ларец. Калмыцкие народные сказки. Составление, перевод, предисловие Т.Г. Басанговой. Элиста: Калм. кн.изд во, 2002. 238 с.
  - 7. Султангареева Р.А. Танцевальный фольклор башкир. Уфа: Гилем, 2013. 127 с.
  - 8. Фрейд 3. Тотем и табу. СПб., 2015. 320 с.
  - 9. https://my.mail.ru/music/songs/% дата обращения 3 марта 2025 года.

© Басангова Т.Г., 2025

УДК: 398.838 (=512.145)

**Бекирова О.В.,** независимый исследователь, г. Симферополь

# ОТОБРАЖЕНИЕ ЭМИГРАЦИОННЫХ ПРОЦЕССОВ В ИСТОРИЧЕСКИХ ПЕСНЯХ РУМЫНСКИХ ТАТАР

**Аннотация.** Эмиграция — сложный и многогранный процесс, оставляющий глубокий след в истории и культуре любого народа. Для крымских татар, переживших несколько волн вынужденной и добровольной миграции, эта тема нашла отражение в исторических песнях — своеобразной

летописи переживаний, потерь и надежд. Эти песни, столетиями передаваемые из поколения в поколение, являются ценным источником информации о причинах, обстоятельствах и последствиях переселений, а также о духовном мире крымских татар, столкнувшихся с необходимостью покинуть родные места.

**Abstract.** Emigration is a complex and multifaceted process that leaves a deep mark on the history and culture of any nation. For the Crimean Tatars, who have experienced several waves of forced and voluntary migration, this theme is reflected in historical songs – a kind of chronicle of experience, loss and hopes.

These songs, passed down from generation to generation for centuries; they are a valuable source of information about the causes, circumstances and consequences of migrations, as well as about the spiritual world of the Tatars who were obliged to leave their native places.

**Ключевые слова**: исторические песни, крымскотатарский фольклор, эмиграция, Румынии, Добруджа.

**Key words**: historical songs, Crimean Tatar folklore, emigration, Romania, Dobrudja.

Крымские татары в Румынии – достаточно большая, сплоченная община, которая сумела сохранить свою самобытность и культурное наследие на протяжении веков, находясь вдали от исторической родины. Важную роль в этом играет песенное творчество, являющееся живым воплощением истории, языка и традиций крымскотатарского народа. Песни имеют функцию не просто развлекательную — это способ передачи знаний, ценностей и опыта от поколения к поколению. Они отражают радости и печали, мечты и надежды, повседневную жизнь и исторические события. Этот вид фольклора сыграл не маловажную роль в сохранении языка крымским татар в Румынии, не дал им исчезнуть как нации.

Несмотря на то, что песенное творчество крымских татар в румынской эмиграции нашло отражение в работах отечественных исследователей, охват материла весьма скудный.

Так, учебное пособие «Къырымтатар иджрет эдебияты» («Крымскотатарская зарубежная литература») [Куртумеров, 2002] знакомит с песенным фольклором румынской диаспоры. Текстовому материалу, однако, отведено лишь 16 страниц.

Изучению фольклора татар непосредственно в Румынии уделялось немногим больше места, однако даже на сегодняшний день огромный пласт народного творчества остаётся необработанным и даже не зафиксированным.

В сборнике «Boztorgay» Tatarca folklor derlemesi» / «Воробей. Сборник татарского фольклора», представлено около 100 татарских народных песен, баллад, коротких песен-частушек (манелер) [Boztorgay, 1980; 1996]. Материал подготовил к изданию Амет-Наджи Джафер Али (Ahmet-Naci Cafer Ali).

Третий том сборника «Romanya türk-tatar edebiyatı» / «Турецко-татарская литература Румынии» [Mahmut, 2009] посвящён исламской литературе, которая

создавалась на территории Румынии. Он представляет песни религиозного характера.

Румынский музыкант Гизела Сулицяну (Ghizela Suliţeanu) подготовила сборник «Din folclorul muzical al tătarilor dobrogeni» / «Образцы музыкального фольклора татар Добруджи» [Suliţeanu, 2013].

В представленных изданиях мы имеем дело с лишь текстами, не подвергшимся историко-лингвистическому анализу, что открывает обширный фронт работы для отечественных фольклористов.

В целом, в репертуаре румынских татар можно выделить несколько основных песенных жанров:

- 1. Лирические песни (lirik yırları) посвящены темам любви, разлуки. Отличаются мелодичностью, проникновенностью и поэтичностью текстов. Наблюдается частое обращение к образным средствам, метафорам и сравнениям, что характерно для татарской поэтической традиции.
- 2. Исторические песни (tarihiy yırları) рассказывают о важных событиях из истории крымскотатарского татарского народа, о героях и подвигах. Эти песни выполняют важную функцию сохранения исторической памяти и укрепления национального самосознания.
- 3. Бытовые песни (turmuş yırları) отражают повседневную жизнь татар, их обычаи, традиции, праздники. Они часто сопровождали различные обряды и ритуалы, связанные с земледелием, скотоводством, которое было распространено в степной части Румынии.
- 4. Колыбельные песни (beşik yırları) столетиями передавались от матери к дочери, подвергаясь минимальным трансформациям.
- 5. Детские песни (balalar yırları). Веселые, задорные, шутливые песни, которые дети исполняли во время игр и праздников. Замечены как архаичные песни, не сохранившиеся в Крыму, так и локальный детский фольклор, создавшийся уже в Румынии, возможно, под влиянием контактов с местным населением.
- 6. Свадебные песни (toy yırları) занимают особое место в песенном творчестве татар Румынии. Это не просто музыкальное сопровождение торжества, а важная часть обряда, отражающая древние обычаи и верования, большой пласт разноплановых музыкальных произведений. Они посвящены жениху и невесте, их семьям, пожеланиям счастья и благополучия. Исмаил Зияэтдин (İsmail Ziyaeddin) подробно описал фольклорную составляющую свадебного обряда в поэтическом произведении «Тоу» («Свадьба).

В свою очередь, исторические песни об эмиграции крымских татар в Румынию можно условно разделить на несколько тематических групп:

- песни о причинах эмиграции (например, «Şu vaporup dumanı» / «Дым этого парохода», «Çıqayım, gideyim, ğurbet eline» / «Иду, отправляюсь в заморские страны»). Они рассказывают о гонениях, войнах, социально-экономических трудностях, вынуждавших людей искать лучшей доли на чужбине. В них часто звучат мотивы несправедливости, безысходности, ностальгии по утраченной родине. Негативно оценивается сама суть процесса

эмиграции: «Bir terekte bin yaprak tögilse, kalır şıplak» («На дереве тысяча листьев, осыпятся – останется голым») [Boztorgay, 1996, с. 115].

- песни о самом процессе переселения (например, «Biz ketemiz Qırımdan» («Мы уезжаем из Крыма»). Эти песни описывают трудности долгих путешествий, опасности, подстерегавшие путешественников, горечь расставания с близкими. В них можно услышать мотивы страха, неизвестности, но и надежды на лучшее будущее. Характерны образы дороги, моря, парохода, символизирующие нелегкий путь эмигранта.

Рефрен «aytır da aglerim» в песне «Biz ketemiz Qırımdan» повторяется 28 раз, акцентирую внимание на полном моральном истощении лирического героя. Эта песня впервые была опубликована в 1926 г. резонансной книге Амета Озенбашлы «Къырым фаджиасы» («Трагедия Крыма»), где затрагивалась и проблема массовых миграций [Куртумеров, 2002, с. 11-12].

- песни о жизни на чужбине («Ğurbet» / «Чужбина», «Asretlik» / «Тоска», «Hasta oldum» / «Я заболел», «Asretlik yaman» / «Злая тоска», «Şu dağlar» / «Эти горы»). Они повествуют о трудностях адаптации в новой среде, столкновении культур, борьбе за выживание, тоске по родине. В них переплетаются чувства одиночества, отчуждения, но и гордости за сохранение своей идентичности.

Gurbet o kadar accı На чужбине горько мне, Ki, ne varsa içimde Что не съем – мне всё горчит. Epsi bana yabancı, Чужеродный ваш кафтан Epsi başqa biçimde. На мне ровно не сидит. Ne arzum, ne emelim, Не мечтаю, не ищу, Yaralanmıs bir elim. Будто сломано крыло, Ben ğurbette degilim, Мне чужбину через кровь Ğurbet benim içimde Прямо в сердце занесло [Куртумеров, 2002, с. 12]. [Бекирова, 2017, 6-7].

Следует отметить частый отсыл к трансформации вкусовых ощущений: на чужбине еда приобретает горечь; сахар, добавленный в пищу становится солью Добруджи («Dubrogea tuzi») [Dumitrescu, 1920, с. 174]. Отголоски этого явления встречаются в песнях «Ğurbet», «Elegie Tataresca», «Bostorgay».

Много внимания уделяется воспоминаниям о прежних днях в Крыму, образ которого идеализируется, становится почти мифическим.

Трогательная песня «Bostorgay» представляет собой плач ребёнка потерявшего мать. Лирический персонаж ведёт беседу с воробушком, спрашивает, где его мать, видел ли он её и почему он один. Многоплановость образов глубоко символична: маленький воробушек, «бродит по Добрудже» («Dobruça'nı dolaşa»), здесь у него гнездо. Но его мать «там», а он здесь, и дни проходят в слезах: «Anayım anda men mında da оу yarım оу, Ahdi ahdi kün keşe». Образ потерянной матери дублирует образ оставленного Крыма.

Репрезентация родины имеет как женское, так и мужское начало. В некоторых песнях мать и отец выступают как единое целое:

Ay anaylar, anaylar,Ай, матери, матери,Vay, babaylar,Вай, отцы,

Balam macir ketti dep Говорят – мой ребёнок уехал на

Bek cılaylar чужбину

[Boztorgay, 1996, с. 50]. И горько плачут.

Либо же, как в песне «Bostorgay», отец совместно с ребёнком оплакивает его мать.

Однако не совсем верным будет утверждать, что румынская земля воспринималась в народном творчестве абсолютно антагонистически. Обращение к историческим документам подтверждает наличие на территории румынских степей тюркского элемента ещё со времён средневековья. Османская империя только лишь закрепила этот элемент. Таким образом, Добруджа как историческая область оставалась в большей степени татарской, чем румынской вплоть до начала XX столетия, когда политика румынизации негативно сказалась на коренном тюркском населении.

Восприятие концепта «Добруджа» не было негативны, и изредка ассоциировалось с родиной, её географическим продолжением с условно размытыми границами. Так песня «Ei, Dobrogea, sanli vetan» наполнена почти фанатической одержимостью в проявлении любви к родной Добрудже.

Ei, Dobrogea, sanli vetan, Эй, Добруджа, знаменитая родина, Geanlar sena olsun feda; Пусть наши души будут для тебя

жертвой;

Dobrogea evladies! Milete şan vireris Vetani gean, vireris.

Мы дети Добруджи! Народу дадим славу Родине отдадим души.

Milet bughiun curban sena! Şann vetan, bin ler iaşa! [Dumitrescu, 1920, c. 176]

Народу сегодня жертва во имя тебя! Слава родине, пусть живёт тысячи лет!

Песня была распространена среди населения Добруджи начала XX столетия. Происхождение её и события, которые могли бы натолкнуть на написание столь патриотического текста, определить сложно. Предположительно, песню можно отнести к событиям войны 1877 года, однако фольклорист, впервые представивший текст в сборнике Analele Dobrogei, ставит эту версию под сомнение [Dumitrescu, 1920, с. 176]. Возможно, что текст написал Халим Иса Челеби (Halim Isa Celebi), проживавшим в коммуне Эодек-Кара-чиой, жудец Константа. Это бывший студент мусульманской семинарии г. Меджидия, участвовавший в турецких восстаниях.

Не исключено, что мы имеем дело с героическим маршем, популярным в среде «младотурков», и в этом отрывке географическое название «Dobrogea» заменяет исходное «Osmanli» (которое первоначально отсылало к Турции). Вполне вероятно, что Халим Иса Челеби взял за основу турецкий текст, осуществил замену двух этих понятий и адаптировал марш к современным ему реалиям.

Таким образом, песенное творчество татар Румынии — это неотъемлемая часть их духовной жизни и национальной идентичности, живой мост, соединяющий их с исторической родиной. Только благодаря этим связям крымским татарам удалось сохранить свою самобытность на чужбине. При этом фольклор татар Румынии выступает важной составляющей татарской культуры в целом. Исторические песни являются важной частью коллективной памяти народа. Они помогают понять и осмыслить исторический опыт, ценности и стремления. Изучение этих песен способствует сохранению и популяризации татарской культуры, а также формированию толерантного отношения к мигрантам и их проблемам в современном мире.

#### Литература

- 1. Бахшыш И. Къырымтатар халкъ йырлары / Ильяс Бахшыш. Симферополь: Къырым девлет окъув нешрияты, 2004. 384 с.
- 2. Бекирова О.В. Литература крымских татар в румынской эмиграции: история становления и развития / Ольга Бекирова // Ученые записки Крымского федерального университета имени В. И. Вернадского Филологические науки. Том 3 (69). N 3. 2017 г. С. 3-19.
- 3. Красев М. Песни крымских татар: революционные и общественно-бытовые для голоса и фортепиано Ч. 1. / Михаил Красев. М.: Государственное издательство Музыкальный сектор, 1926. 40 с.
- 4. Къуртумеров Э.Э. Къырымтатар иджрет эдебияты: Окъув къулланмасы / тертип эткенлер: Э.Э. Къуртумеров, Т.Б. Усеинов, А.М. Харахады; махсус муаррир Ш. Юнусов. Симферополь: Къырымдевокъувпеднешир, 2002. 256 с.
- 5. Олесницкий А. Песни крымских турок: текст, перевод и музыка / Алексей Олесницкий; под ред. Вл. Гордлевского. Москва: Лазаревский институт восточных языков, 1910. С. 7-12.
- 6. Bektöre, Y. Kırım türküleri yaşamdan müziğe yansımalar / Yalçin Bektöre. Eskişehir: Ülkü Ofset, 2014. 224 s.
- 7. Boztorgay. Folklor toplamı / Eleştirgen, tamamlagan, tertiplegen, tüzetken: Ahmet-Naci Cafer Ali. Bukreş: Kriterion kitap üyi, 1996. 411 s.
- 8. Dumitrescu I. Insemnări despre Tătarii din Pervelia / Ion Dumitrescu // Analele Dobrogei, 1920. An I, No. 1. P. 154-177.
- 9. Mahmut Nedret Ali. Romanya türk-tatar edebiyatı: 3 k. / Nedret Ali Mahmut. Köstence: Editura Europolis, 2009. 290 s.
- 10. Suliţeanu, Ghizela. Din folclorul muzical al tătarilor dobrogeni / Ghizela Suliţeanu. Cluj-Napoca: Kriterion, 2013. P. 5-9.

© Бекирова О.В., 2025

УДК 398.8

Борлыкова Б.Х.,

Калмыцкий государственный университет имени Б.Б. Городовикова, г. Элиста

# К ВОПРОСУ ИЗУЧЕНИЯ ТАНЦЕВАЛЬНО-ИНСТРУМЕНТАЛЬНОГО ФОЛЬКЛОРА САРТ-КАЛМЫКОВ КИРГИЗИИ

**Аннотация.** В статье на основе исследований Т.Б. Бадмаевой, записей Б.В. Меняева и личных полевых материалов автора, исследуется танцевально-инструментальный фольклор сарт-калмыков Киргизии. Танцы «Савардынг», «Чёрный иноходец», «Хромая сорока» исполнялись сарт-калмыками под аккомпанемент ойратского традиционного музыкального инструмента — товшур.

**Abstract**. Basedon the research of T.B.Badmaeva, B.V. Menyaev's notes and the author's personal field materials, the article examines the dance and instrumentalfolklore of the Sart-Kalmyks of Kyrgyzstan. The dances "Savardyng", "Black Pacer", and "LameMagpie" were performed by the Sar tKalmyks to the accompaniment of the Oirat traditional musical instrument, the tovshur.

**Ключевые слова:** сарт-калмыки, танцевально-инструментальный фольклор, товшур, полевые материалы, техника исполнения танцев.

**Keywords:** sart-Kalmyks, dance and instrumental folklore, tovshur, field materials, dance technique.

Народный танец как часть духовной культуры занимает важное место в жизни народа и является источником для изучения. Танец отражает практическую и духовную жизнь человека, охватывает все стороны его существования, как вид искусства является способом познания жизни человека и всего народа, его отношения к окружающей действительности. Известный хореограф, балетмейстер, народный артист СССР Махмуд Эсамбаев узнавал по танцам народ, так как танец создается народом, в него вкладывается душа, разум, находчивость, воображение народа. Танец он считал, что это «истинная энциклопедия жизни». По танцу можно определить национальный характер, уклад жизни и мировоззрение народа [Семяшкин 2024]. Фольклорист Р.А. Султангареева отмечает, что «народный танец представляет собой не только свод мифологических свидетельств, историко-этнографических знаний, также являет собой реальную модель воспроизводства духовных, психоэмоциональных, морально-нравственных сил этноса» [Султангареева 2013: 37]. Народное танцевальное искусство – это яркое проявление народного творчества, содержащее в себе нравственное и эстетическое начало народа. В настоящее время стал вопрос о необходимости всестороннего изучения народных танцев. Танцы, дают представления о социальных отношениях, эстетическом уровне этноса.

Изучение сарт-калмыцких народных танцев актуально, так как они являются частью исторического прошлого и настоящего сарт-калмыков<sup>1</sup>. Сарт-калмыцкие танцы, являясь частью культуры неразрывно связаны с жизнью народа, изменениями условий труда и быта, развитием народных традиций. В содержании сарт-калмыцких танцев отражены мировоззрение, трудовые

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Сарт-калмыки — это относительно небольшая монголоязычная народность ойратского происхождения, про живающая в Ак-Суйском районе Иссык-Кульской области Киргизии (села Челпек, Бёрю-Баш, Таш-Кыя, Бурма-Суу и город Каракол), исповедующая ислам [Борлыкова, Меняев 2022: 364].

процессы, менталитет народа. Сарт-калмыки отбирали из национальных игр, обрядов и трудовых процессов конкретные темы, удобные для воплощения в танце.

В 1979 году калмыцкий искусствовед Т.Б. Бадмаева, побывав экспедиции у сарт-калмыков (иссык-кульских калмыков), записала их танцевальный фольклор, который во многом схож с фольклором ойратов Синьцзяна. Исследователь в своей книге пишет: «Танцевальное искусство иссык-кульских калмыков сохраняет архаичные черты, чему способствует их Отличительной инонациональных влияний... изоляция танцевального искусства иссык-кульских калмыков можно считать большую активность верхней части тела. Их танцы в основном состоят из разнообразных движений плеч и рук, которые дополняются покачиваниями и разворотами торса. Движения ног состоят из простейших переступаний одной ноги на другую в определенном ритме и темпе... Танцы иссык-кульских калмыков исполняются в форме хореографического моноспектакля, состоящего из отдельных частей, имеющих самостоятельное название, мелодию и набор движений рук при однотипном движении ног» [Бадмаева 1992: 46].

Т.Б. Бадмаевой удалось зафиксировать технику исполнения пяти танцев «Сэврдн», «Шивэ сэвдн», «Хар жора», «Доhлн шаазhа», исследователь подробно изложил в книге «Калмыцкие танцы и их терминология» [Бадмаева 1992: 46-61]. Нотную расшифровку танцевальных мелодий выполнила музыковед В.К. Шивлянова [Бадмаева 1992: 88-90].



Исполнитель на товшуре Турганбай Исаев (1931 г.р.) Село Чельпек Ак-Суйского района Иссык-Кульской области Киргизии. Запись Б.В. Меняева. 2008 г.

Все танцевальные мелодии сарт-калмыков исполняются на традиционном музыкальном инструменте — *товшур*. *Товшур* — разновидность двухструнной шейковой лютни. Корпус товшура долбленый, овальной формы, изготовляется из

цельного куска сосны, кедра, акации, ивы, тутового или абрикосового дерева. Верхняя дека деревянная, в которой имеется четыре-пять резонаторных отверстий. Шейка длинная, заканчивается головкой. Лады отсутствуют. Струны из рыбной лески: вверху крепятся к двум деревянным колкам, внизу — к кожаному ремешку, прикрепленному к корпусу. Между струнами и декой — низкая деревянная подставка.

Рассмотрим, как определяется название инструмента в словарях. В «Монгольско-русском словаре» (далее MPC): тобшур 'трехструнная балалайка, употребляемая шаманами и простонародьем, тоже 'шутургу'; в словаре Г. Й. Рамстедта KW *товшур* '3-хструнная мандолина, балалайка' [Ramstedt 1935: 404], в КРС под редакцией Б. Д. Муниева товшур 'калмыцкий народный музыкальный 3-4 струнный щипковый инструмент' [КРС 1977: 500]; в БАМРС 'товшур (двух или трёхструнный музыкальный инструмент, имеющий чашевидную форму); балалайка; домбра; щипковый инструмент' [БАМРС III: 211]. Из словарных статей следует, что *товшур* мог быть не только двухструнным, но и трехструнным. Данный вопрос требует детального изучения. Вслед за С. С. Харьковой [Харькова 1993: 143], мы считаем, что слово товшур образовано от изобразительного слова товш и словообразующего аффикса -ур и имеет значение 'название инструмента, издающего звук «товш-товш». В настоящее время на инструменте товшур исполняют ойраты Монголии и Синьцзяна (Китай), волжскими калмыки данный инструмент заменен другим двухструнно-щипковым инструментом –домбра (калм. домбр).

В песне, сопровождающей танец «Саврдынг», описываются движения танца девушек: Sayixan küüken bīlēd bayinai / Saburdang-yēn cokīd bayinai / Sayixan küüken bīlēd bayinai 'Красивая девушка танцует, / сгибая плечи, лопатки, / сгибая плечи, лопатки, / Хай-хай, дин-дин, хай-хай, дин-дин'. Настоящий танец был зафиксирован в XIX веке среди волжских калмыков [Страхов 1810; Богданович 1934].

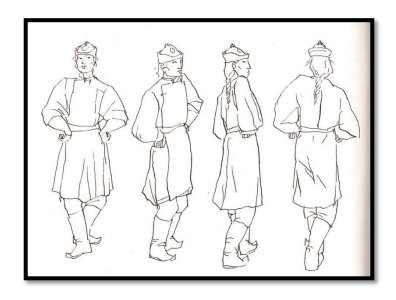


Схема движений сарт-калмыцкого танца «Саврдынг». Печатается по книге Бадмаева Т.Б. «Калмыцкие танцы и их терминология»[Бадмаева 1992: 50]



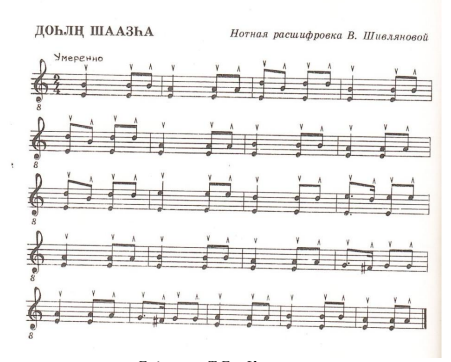
Печатается по книге Бадмаевой Т.Б. «Калмыцкие танцы и их терминология» [Бадмаева 1992: 89]

«В репертуаре танцевальном иссык-кульских калмыков два последовательно друг за другом исполняемых танца «Сэврдн» и «Шивэ Сәврдң» также воспринимаются как две части одного ТОГО же хореографического произведения, состоящего из однотипных танцевальных движений... У каждого из них своя мелодия: медленная и размеренная у «Сэврдн» и более быстрая, подвижная у «Шивэ Сэврдн»» [Бадмаева 1992: 48]. В ходе экспедиции 2012 года по Синьцзяну у хошутов, олётов и торгутов были записано несколько видов танца «Саврдынг», который также как и у сарткалмыков отличается по темпу: "Saburdang" (Саврдынг), "Baljin kēr" (Гнедой), "Töbknün saburdang" (Спокойный Саврдынг), "Türgen saburdang" (Скорый Саврдынг), "Küükün sayixan saburdang" (Девичий танец Саврдынг) [Борлыкова, Омакаева 2017: 40].



Печатается по книге Бадмаева Т.Б. «Калмыцкие танцы и их терминология» [Бадмаева 1992: 89]

Танец «Хар жора» («Чёрный иноходец») — «импровизационный, и в его композицию исполнители могут включать самые разнообразные движения в ритме и стиле этого танца: игру плеч с наклонами корпуса влево и вправо, с покачиваниями из стороны в сторону» [Бадмаева 1992: 58]. Танцевальные движения имитируют аллюр коня-иноходца. Танец записан на видеокамеру Б.В. Меняевым в экспедиции 2009 г. в селе Берю-Баш Ак-Суйского района Иссык-Кульской области Киргизии от Курманакуна Алкаева, 1938 г.р.



Печатается по книге Бадмаева Т.Б. «Калмыцкие танцы и их терминология» [Бадмаева 1992: 90]

Танец «Доhлң шаазhа» («Хромая сорока»). Музыка этого танца – яркая, своеобразная, легко запоминающаяся. Она подчинена двухчетвертному музыкальному размеру, темп умеренный. «Спотыкающийся» характер ритмического рисунка мелодии хорошо гармонирует с синкопированными движениями танца.

В этом танце, как и в других танцах сарт-калмыков, доминируют движения рук и торса, особо активны кисти рук с пальцами, складывающимися в позе, семантический смысл которых, то есть изначальное значение, исполнителями утрачен.

Мелодии всех вышеперечисленных танцев и других танцев («Исэн айс» (Мелодия Исы), «Бэвирсн» и др.) в исполнении на товшуре Турганбая Исаева (1931 г.р.) представлены в фоноархиве Калмыцкого института гуманитарных исследований РАН<sup>2</sup>. Запись произведена калмыцким фольклористом Б.Б. Оконовым в 1979 году. Все аудиозаписи с катушечных лент оцифрованы на электронные носители автором настоящей статьи Б.Х. Борлыковой.

-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Фоноархив КИГИ РАН. Ф. 16. Оп. 2. Л. 172.

В 2008 г. Б.В. Меняев от исполнителя на товшуре Турганбая Исаева (1931 г.р.) в селе Чельпек записал на катушечный магнитофон танцевальные мелодии: «Сэврдн» («Саврдынг»), «Шивэ сэвдн» («Саврдынг народности сибо»), «Доhлң шаазhа» («Хромая сорока»), «Тоhруна би» («Танец журавлей»), мелодию, сочиненную его отцом – «Исэн айс» (Мелодия Исы) и др.

На сегодняшний день в условиях глобализации очень важно сохранить танцевальное своеобразие сарт-калмыков Киргизии, многие танцы безвозвратно утрачены, исчезло традиционное исполнение танцев. Нет исполнителей, которые могли объяснить и показать движения самобытных традиционных народных танцев подрастающему поколению.

#### Литература

- 1. БАМРС III: Большой академический монгольско-русский словарь: Монгол орос дэлгэрэнгүй их толь. В 4-х т. Т. III. Ө-А. Отв. ред. Г. Ц. Пюрбеев. М.: Academia. 2001. 440 с.
- 2. Бадмаева Т.Б. Калмыцкие танцы и их терминология. Элиста: Калмыцкое книжное изд-во, 1992. 96 с.
- 3. Богданович И.Ф. Исторические и статистические сведения о калмыках, состоящих в Войске Донском. Новочеркасск, 1834 // Рукописный отдел Российской национальной библиотеки. Ф. f. IV. № 825. Т. 1.
- 4. Борлыкова Б. Х. Сарт-калмыки Киргизии: краткий этнографический очерк / Б. Х. Бор лыкова, Б. В. Меняев // Научный диалог. 2022. Т. 11. № 1. С. 362–378.
- 5. Борлыкова Б.Х., Омакаева Э.У. Песни и музыкальные инструменты ойратов Синьцзяна // Традиционная культура. 2017. № 3(67). С. 33-45.
- 6. КРС 1977 Калмыцко-русский словарь / под редакцией Б.Д. Муниева. Москва: Русский язык, 1977. 765 с.
- 7. Семяшкин Р. Чародей танца. К столетию со дня рождения выдающегося чеченского советского танцора Махмуда Эсамбаева // Интернет-портал Литературная Россия. 2024. № 25. 05.07.2024. URL: https://litrossia.ru/item/charodej-tanca/ (дата обращения: 12.01.2025).
- 8. Страхов Н.Н Нынешнее состояние калмыцкого народа, с присовокуплением калмыцких законов и судопроизводства, десяти правил их веры, молитвы, нравоучительной повести, сказки, пословиц и песни Савардин / соч. и изд. Николай Страхов. СПб.: Тип. Шнора, 1810. 95, [2] с.
- 9. Султангареева Р.А. Танцевальный фольклор башкир. Уфа: Гилем, Башкирская энциклопедия, 2013. 128 с.
- 10. Харькова С.С. Лексика, отражающая духовную культуру монгольских народов // Вестник института. Элиста: АПП «Джангар», 1993. С. 133-150.
- 11. Ramstedt 1935 Ramstedt G. J. Kalmückisches Wörterbuch. Helsinki, 1935. 560 s.

©Борлыкова Б.Х., 2025

УДК 394.21

Буркитбай Г.Ж.,

КазУМОиМЯ им. Абылай хана, г.Алматы, Казахстан

## ТРАНСФОРМАЦИЯ И ПОПУЛЯРИЗАЦИЯ НАРОДНЫХ ТРАДИЦИЙ В КАЗАХСТАНЕ

**Аннотация.** Народные традиции играют важную роль в сохранении культурной идентичности народа Казахстан, с его многовековой историей и разнообразными этническими группами, представляет собой уникальный пример страны, где традиции развивались и трансформировались в ответ на изменения в социальной, политической и экономической сферах. В современном мире наблюдается активная популяризация народных традиций, что связано как с государственной политикой, так и с глобализацией и стремлением сохранить культурное наследие.

Тема трансформации и популяризации народных традиций в Казахстане актуальна в свете усиливающихся процессов глобализации, когда многие традиции подвергаются серьезным изменениям, а некоторые из них начинают терять свою первоначальную ценность. Данная статья посвящена проблемам культурной идентичности, взаимосвязи, межкультурному диалогу, традициям и умению связать их с инновациями, толерантностью и взаимоуважением. В статье рассматриваетсятакже основные аспекты трансформации народных традиций в Казахстане, их актуализацию и роль в современной жизни общества.

**Abstract.** Folk traditions play an important role in preserving the cultural identity of the people of Kazakhstan, with its centuries-old history and diverse ethnic groups. It is a unique example of a country where traditions have developed and transformed in response to changes in the social, political and economic spheres. In the modern world, there is an active popularization of folk traditions, which is associated with both state policy and globalization and the desire to preserve cultural heritage.

The topic of transformation and popularization of folk traditions in Kazakhstan is relevant in light of the growing processes of globalization, when many traditions undergo serious changes, and some of them begin to lose their original value. This article is devoted to the problems of cultural identity, interconnection, intercultural dialogue, traditions and the ability to link them with innovation, tolerance and mutual respect. The article also examines the main aspects of the transformation of folk traditions in Kazakhstan, their actualization and role in the modern life of society.

**Ключевые слова:**народные традиции, культурная идентичность, толерантность, межкультурный диалог, трансформация, популяризация.

**Keywords:** folk traditions, cultural identity, tolerance, intercultural dialogue, transformation, popularization.

Казахстан – страна с богатым культурным наследием, в котором традиции, обычаи и ценности играют важную роль в жизни общества. В последние десятилетия, несмотря на глобализацию и стремительное развитие технологий, Казахстан продолжает сохранять и развивать свою культурную идентичность. В условиях изменений, происходящих в стране, инновации в сохранении и популяризации традиций становятся особенно важными. Эти инновации могут проявляться в различных формах: от внедрения новых

технологий для сохранения культурного наследия до модернизации традиционных практик в современных условиях. По рассматриваемым вопросам данной статьи посвящены множество трудов ученых, например в работе «Формирование толерантного сознания в современном казахстанском обществе» анализируются мировоззренческие основания, полисемантические и социально-философские контексты формирования толерантного сознания [Нысанбаев, 2009].

После обретения независимости в 1991 году Казахстан столкнулся с задачей возрождения и сохранения своих национальных традиций. В условиях политической и социальной трансформации была предпринята целая серия шагов, направленных на возвращение к национальным корням, сохранение культурного наследия и его популяризацию среди нового поколения. Ведь обретая социально-политическую свободу, встает и вопрос свободы духа и сознания. Поэтому в связи с переменами в обществе требуется и переоценка ценностей, которая находит свое отражение во всех сферах жизнедеятельности. Чтобы идти вперед в новом русле развития, необходимо обернуться и назад в прошлое. Взять из прошлого опыты преимущества и не повторять прежних ошибок прошлого. В условиях глобализации сохранение самосознания, сохранение стабильности и целостности нации зависит и от духовного состояния, и от творческой энергии целой нации. Для развития нации в независимой стране должно быть как и твердое прошлое, так и общие целизадачи, общие идеи будущего [Затов, К.А., Кантарбаева, Ж.У., 2015].

Казахстанские ученые Жолдасова, А. (Культура и традиции Казахстана: Исторический обзор. –Алматы: Казахстанское издательство. 2009.), Абенова, М. (Традиции и культура казахского народа в условиях глобализации. – Алматы: Наука, 2016), Токтарова, А. (Возрождение народных традиций в современном Казахстане. Астана, 2014), Баймуханов, С. (Глобализация и влияние на традиции Казахстана. Алматы: Қазақстан баспасы, 2017) и другие исследователи в своих научных работах не раз затронули проблемы возрождения народных традиций в современном Казахстане.

Трансформация — (лат. traasformatio — преобразование, превращение) это изменение, преобразование или превращение чего-либо в другое состояние, форму или качество [Ахманова, О.С., 2014: 403]. В формировании уникальной модели трансформации народных традиции и всеказахстанского единства важнейшая роль отводится Ассамблее народа Казахстана.

Представители этнокультурных объединений страны в 2025 году отмечают знаковую дату — 30-летие Ассамблеи народа Казахстана. Институт народной дипломатии был учрежден 1 марта 1995 года. Впоследствии эта дата была объявлена Днем благодарности. И отнюдь не случайно. Ведь «благодарность», сложенная из двух слов: «благо» и «дарю», очень точно отражает смысл деятельности Ассамблеи народа Казахстана, объединяющей многочисленные этносы Казахстана. В ней заложен сакральный смысл, несущий огромную энергию созидания и развития, основанную на уважении и взаимопомощи.

Как подчеркнул Президент Касым-Жомарт Токаев на XXXIII сессии Ассамблеи народа Казахстана «взаимное уважение и дружба были и останутся нашим достоянием, которым мы всегда должны дорожить». По мнению ученого Сексенбаева Б., у каждого казахстанца развиваются новые качества, связанные с ментально-духовным развитием и зарождается казахстанская культура [Сексенбаев, Б. 2006:9].

Полиэтнический состав в нашей стране сложился в силу разных исторических, порой трагических, обстоятельств. Объединенные общей судьбой люди прошли через множество испытаний: голод, войну и перипетии строительства самостоятельной государственности после развала Союза. На этом фоне нам предрекали раздоры на межэтнической почве. Но именно полиэтничность и полиязычие стали нашим конкурентнымпреимуществом.

Созданные в ее составе общественные институты — советы матерей, аксакалов, этномедиации, а также этнокультурные объединения и молодежное крыло "Ассамблея жастары" проводят большую работу с населением и коллегиально обсуждают вопросы, волнующие общество.

сегодняшний день Казахстане В существуют около 1338 этнокультурных объединений (именуемые также этнокультурными центрами), которые работают как на региональном уровне, так и в городах (согласно народа Казахстана). Ассамблеи В сущности, этнокультурные объединения являются основными носителями этнокультурного самоуправления и являются негосударственными учреждениями, которые до последнего времени занимались лишь вопросами развития и сохранения культуры и языка отдельных этносов.

Кроме того, существует 39 «Домов дружбы», которые поддерживают этнокультурных центров и сопровождают работу воскресных школ. Кроме того, сюда принадлежат 2866 Советов общественного согласия, которые имеют свои представительства почти во всех городах и регионах, и отвечают за развитие толерантности среди этнических групп. Кроме того, к Ассамблее относятся также 2141 Советов матерей и молодежное движение «Жарасым», которые занимаются вопросами развития толерантности в семьях и среди молодежи. Также к Ассамблее относятся некоторые научные организации, такие как Научный совет экспертов, который разрабатывает методологические пособия и проекты, призванные содействовать развитию национальной гармонии в стране, и представляет их Ассамблее для обсуждения. Кроме того, имеются научные группы экспертов, занимающиеся вопросами межэтнической толерантности на базе учебных заведений, а также исследовательский центр по межэтнической толерантности и межрелигиозным отношениям при Президенте, который предлагает курсы непрерывного образования и переподготовки для служащих, журналистов и экспертов. Также заслуживают внимания научный архив Ассамблеи, который размещается в национальной библиотеке в городе Астана, 33 кафедр и 2 кафедры ЮНЕСКО по вопросам толерантности при некоторых университетах, а также экспертная ассоциация журналистов, которая отвечает за разработку направляющих принципов для освещения вопросов национального единства в средствах массовой информации. По официальным данным, в Ассамблее и ее отдельных учреждениях задействованы около 155 000 человек [Kalaschnikowa, 2015: 297-298].

Ассамблея занимается фольклорной работой и проводятся дни славянской культуры, армянской музыки, татарской хоральной и корейской кухни и т.д. Драматические театры работают тесно с Ассамблеей и участвуют во многих проектах под ее патронажем и руководством. Культурные мероприятия, круглые столы по актуальным темам, академические курсы для изучения родных языков — все это является неотъемлемой частью работы этих организаций.

Многие из опрошенных представителей этнических групп так или иначе участвовали в работе этих организаций. Примечательно, что работа Ассамблеи народа в Казахстане встречает широкую поддержку среди национальных групп. Подчеркивается ее позитивный вклад в развитие межэтнической стабильности и гармоничного развития различных этнических групп в стране. Аналогичным образом оценивается работа этнокультурных центров. Несомненно, эти организации стали важным мостом между государством и национальностями, проживающими в стране.

Казахстанская модель межэтнической толерантности заинтеросавали и зарубежных ученых, например, по поручению Фонда имени Конрада Аденауэра провели исследование, изучающее совместное проживание этнических групп в Казахстане. Коллективная работа «Сосуществование этнических групп в Казахстане» показало, что казахстанская модель межэтнической толерантности и солидарности, которая нашла свое воплощение в Ассамблее народа Казахстана и этнокультурных центрах, показала себя до сих пор эффективной [Томас Хельм, 2018:5]. Очевидно, что данная модель в значительной степени отвечает интересам этнических групп. Как неоднократно подчеркивалось в докладе, эта модель широко поддерживается этническими группами. Несмотря на эту положительную оценку, исследование также дало понять, что для поддержания межэтнического мира недостаточно того, чтобы государство предоставляло своим национальным группам возможность удовлетворять только лишь их культурные и языковые потребности. Если государство относится к вопросу сохранения гармоничного сосуществования своих национальных и этических групп, требуется большего. Международный опыт показывает, что установление прочного мира в многонациональном государстве требует осуществления политических и культурных правовых гарантий для национальных этнических групп. Как мы уже говорили выше, казахстанская модель межэтнической толерантности в настоящее время предлагает этническим группам только лишь индивидуальные и групповые права, связанные с развитием их идентичности, такие как, например, право на свободное использование родного языка и культуры.

Популяризация народных традиций в Казахстане осуществляются в следующих направлениях:

- 1) Государственная политика в сфере культуры:
- программы государственной поддержки традиционной культуры;
- популяризация традиций через телевидение, радио и интернет;
- создание музеев, культурных центров и фестивалей;
- 2) Роль СМИ и интернета в популяризации традиций:
- использование новых медиа для распространения знаний о традициях;
- социальные сети и их влияние на молодежь;
- римеры успешных проектов по популяризации традиционной культуры;
- 3) Влияние культурных мероприятий и фестивалей:
- масштабные культурные события, как способ возрождения интереса к традициям;
  - примеры успешных фестивалей в Казахстане;
  - 4) Популяризация казахских традиций в образовательных учреждениях:
- внедрение в образовательную систему с использованием инновационных методики;
  - общественные институты, исследование, научные проекты;
  - цифровизация культурного наследия, т.д.

Важным аспектом популяризации традиций является их внедрение в образовательную систему. С 2000-х годов в Казахстане увеличивается внимание к вопросам преподавания традиционной культуры в школах и вузах. В современных образовательных учреждениях активно используются инновационные методики, которые включают в себя изучение казахских традиций, языка и фольклора.

Программы, направленные на развитие традиционных искусств, включая музыку, танцы, литературу, активно внедряются в школьные и университетские курсы. В некоторых учебных заведениях Казахстана даже существуют факультеты, которые обучают студентов традиционным ремеслам и народным искусствам. Это не только помогает сохранить традиции, но и открывает возможности для развития новых направлений в творчестве.

На сегодняшний день имеется множество работ исследователей, посвященных сравнительному изучению традиционной культуры казахского народа и других представителей этноса, проживающих на территории Казахстана. Среди исследователей следует отметить Пак Н.С., Махпирова В.У., Алиева Г.А., Кенжебаевой А.А., Ким У.А., Меллат Д., Джарылгасинову Р.Ш. и Крюкова М.В., Ионову Ю.В., Ким Г.Н., Алимжановой А.Ш. и Шаймерденовой М.Д., Әжіғали С., Бопайұлы Б., Калыбековой А. и т.д. [Тоқтарбаева, Буркитбай, 2023].

На основе тенденции возрождения традиционной культуры с приобретением независимости народ Казахстана с каждым годом обращаются к культу прошлого и воссоздают когда-то утраченную часть своей культуры и истории, которые переплетаются с современными тенденциями, что дарит

большой потенциал для дальнейшего развития народной культуры [Мурзагалиева, 2022:72].

Трансформация и популяризация народных традиций в Казахстане является важным процессом, связанным с поиском баланса между сохранением национальной идентичности и адаптацией к современному миру. Народные традиции не только играют ключевую роль в формировании культурного облика народа, но и служат важным инструментом в укреплении единства страны. Важно продолжать развивать и поддерживать традиции, адаптируя их к современным условиям без потери их исконной ценности.

Одним из важнейших инструментов инноваций является цифровизация. В Казахстане активно развиваются проекты по созданию электронных архивов, музеев и выставок. Например, в 2020 году в Алматы был открыт виртуальный музей казахской культуры, где с помощью современных технологий можно познакомиться с традициями, музыкой, искусством и историей страны. Важным элементом цифровизации является создание онлайн-курсов и видеоматериалов, направленных на изучение казахского языка и традиционных ремесел. Так, Министерство культуры и спорта Республики Казахстан активно поддерживает проекты по созданию и распространению видеоматериалов, которые знакомят молодежь с традициями и культурой казахского народа.

Возрождение национальных традиций в Казахстане после обретения независимости стало важным процессом, который охватывает множество аспектов культурной и социальной жизни. Благодаря усилиям государства, общественных организаций и граждан Казахстан смог вернуть себе важнейшие элементы своей культурной идентичности. Возрождение традиций стало не только актом памяти и уважения к предкам, но и способом интеграции прошлого и настоящего, что помогает создавать основу для устойчивого будущего.

#### Литература

- 1. Формирование толерантного сознания в современном казахстанском обществе. гл. ред. А. Н. Нысанбаев. Алматы, 2009. 327 с.
- 2. Затов, К. А., Кантарбаева, Ж. У. (2015). Культурные традиции и инновации в современном Казахстанском обществе. //Вестник КазНУ. Серия философии, культурологии и политологии, 50 (1). С. 253-259.
- 3. Ахманова О.С. (2014). Словарь лингвистических терминов. Москва: «Советская Энциклопедия», 2014. 607 с.
- 4. Сексенбаев, Б. (2006). Мәдени сабақтатықтағы тарих даналығы // Әлемдік мәдениеттану ой-санасы. Он томдық. 10-том. Қазақстанның қазіргі заманғы мәдениеттану парадигмалары. Алматы: Жазушы, 2006. 344 б.
- 5. Томас Хельм. Предисловие// Сосуществование этнических групп в Казахстане. Астана, 2018. 76 с.
- 6. Kalaschnikowa, Natalia P.//Die Versammlung des Volkes Kasachstans: Entwicklung von gesellschaftlichen Institutionen, die Identität und Einheit schaffen können. In Ethnische Deutsche Kasaschstans: Eine Brücke zwischen Astana und Berlin (Materialien der internationalen wissenschaftlich-praxisorientierten Konferenz. Astana, 5-7. Oktober, 2015), Assoziation der Deutschen in Kasachstan "Wiedergeburt", Almaty, 296-299.

- 7. https://assembly.kz/ru/zakon-respubliki-kazahstan-ob-assamblee-naroda-kazahstana (дата обращения: 23.03.2025)
- 8. Тоқтарбаева, А., Буркитбай, Г.Ж. (2023). Сравнительный анализ календарного обряда корейского и казахского народов // Материалы IX Международной научнопрактической конференции молодых ученых и специалистов «Диалог поколений и новые ориентиры», посвященной Дню работников науки Республики Казахстан. Алматы: «Полилингва», 2023. С. 119-123.
- 9. Мурзагалиева, Д.Е. (2022). Возрождение традиционной культуры в современном контексте//Международный научный журнал «Инновационная наука», Уфа, 2022. №10-2/2022. С.71-73

© Буркитбай Г.Ж., 2025

УДК 811.512;17

**Бухарова Г.Х.,** ИИЯЛ УФИЦ РАН, г.Уфа

### О НРАВСТВЕННОМ СОЗНАНИИ БАШКИРСКОГО НАРОДА ЧЕРЕЗ ПРИЗМУ МИФОЛОГИЧЕСКОГО ЭПОСА «УРАЛ-БАТЫР»

**Аннотация.** Цель данной статьи – путем описания этических параметров, отраженных в мифопоэтической модели мира через призму фольклорного текста — эпос «Урал-батыр», через его изображение в языке с позиций ценностных координат добро — зло, хорошее — плохое, правильное — неправильное, т.е. с точки зрения ее соответствия этическим нормам, реконструировать нравственное сознание башкирского народа и проиллюстрировать, как ментальность отражается в языке.

**Abstract.** The aim of this article is to reconstruct the moral consciousness of the Bashkir people by describing the ethical parameters reflected in the mythopoetic model of the world through the prism of the folklore text – the epic "Ural-batyr", through its depiction in the language of value coordinates of good – evil, good – bad, right – wrong, i.e. in terms of its conformity to ethical norms, and to illustrate how mentality is reflected in language.

**Ключевые слова:** эпос «Урал-батыр, мифопоэтическая модель мира, этические параметры, добро, зло, хорошо, плохо, нравственность, мифически-религиозное сознание, башкирский язык.

**Keywords:** the epic "Ural-Batyr, mythopoeic model of the world, ethical parameters, good, evil, good, bad, morality, mythical-religious consciousness, Bashkir language.

Описание этических параметров в мифопоэтической модели мира предполагает, прежде всего, определение сфер хорошего и плохого, положительного и отрицательного, дозволенного и запрещенного, должного и недолжного и фиксацию этих сфер в сводах нравственных установлений и в практическом поведении, создание этических "эталонов".

Период, для которого целесообразно говорить об относительно единой и стабильной мифопоэтической модели мира, В.Н. Топоров называет космологическим или мифопоэтическим. Основным способом понимается осмысление мира, который хронологически и по существу противостоит историческому и естественнонаучному типам мышления [Топоров, 1992:162]. По мнению Э. Кассирер, все языковые образования одновременно выступают как мифические, как обладающие определенными мифическими силами. Слово языка становится своего рода исконной потенцией, в которой коренится все бытие и все происходящее <...>, а язык проявляет силу, посредством которой хаос только и мог превратиться в нравственно-религиозный космос [Кассирер, 2000: 354-356].

Миф как бы объясняет и санкционирует существующий в обществе и мире порядок, он объясняет человеку его самого и окружающий мир, чтобы поддерживать этот порядок [Мифы: 1992:14]. В первобытном обществе мифы функционировали как средство поддержания природного и социального порядка. В этой связи Л.Н. Виноградова акцентирует внимание на том, что строгое соблюдение обычаев определяется магическими интересами, ибо нарушение норм поведения может повлечь негативные последствия не только для индивида, но и для всего социума в целом, а также на том, что этикетные знаки, жесты, речевые формы в ритуальных практиках связаны [Виноградова, 2000: 325, 330]. В настоящее время категория оценки рассматривается в целом ряде самых разнообразных дисциплин: аксиология, этика, юриспруденция, а также в нравственном богословии, отмечается прагматическая направленность лингвомета этических описаний [Постовалова, 2000: 407]. В современном нам понимании этика исследует нравственную жизнь человека с точки зрения ее соответствия моральным нормам» [Шрейдер, 1998:33].

В устно-поэтическом творчестве башкирского народа, в особенности в пословицах и поговорках, также в семейно-обрядовом фольклоре, в эпосе и сказках, в легендах находит отображение система этикетного поведения. Опираясь на них, можно восстановить и охарактеризовать поведение первобытного башкира относительно ценностных ориентиров, оценивая его мотивы и результаты в категориях добра и зла, исследовать нравственную жизнь башкирского народа с точки зрения ее соответствия моральным нормам первобытного общества, описать традиционную башкирскую народную «этику» в мифопоэтической модели мира.

Для традиционного башкирского общества характерна очень высокая степень регламентации всего жизненного уклада: это отношение человека к природе, к самому себе, к родителям, к старшему и младшему поколению и т.д. Эти регламентации имеют форму запретов и предписаний, существующих в устной традиции. Они передавались из поколения в поколение и в какой-то степени передаются и поныне в устной форме через посредство фольклора.

Исследование архаичного фольклорного текста «Урал-батыр», в особенности его мифологических номинант, связанных с этическими параметрами, является ценным при описании мифопоэтической модели мира.

Моделирование фрагментов логико-понятийных систем, связанных традициями и особенностями народной культуры, в свою очередь, является определенным шагом к реконструкции народного мышления в целом. В этом башкирской отношении ведутся исследования В фольклористике этнолингвистике. Так, например, известного башкирского В трудах фольклориста Р.А. Султангареевой категория йола впервые рассматривается как многогранных знаний человека, позволяющий только реконструировать особенности архаичной культуры, но и установить пути эволюции самосознания этноса [Султангареева 2000: 121]. относительно категории йола ценны тем, что ученый рассматривает эпос «Урал-батыр» как «уникальное произведение, аккумулирующее категорию йола в ее многоплановой дифференциации: йола в эпосе представляется и как традиции, и как обычаи, и как моральные установки, и как нормы, юридические права и правила жизни - и обществоведения в древности. Функция йола, по ее мнению, заключается в регулировании жизни, норм поведения людей, и соблюдение йола выступает как гарант гармонизации жизни. А сам эпос Р.А.Султангареевой воспринимается как «полисюжетное обрядовое благопожелание,... как целостный обряд, расшифровывающий особенности жизнедеятельности, мысли, поведение башкир-предков» [Там же, 111-112; 116]. Действительно, в настоящее время в изучении фольклорного текста все больше внимание уделяется его обрядовой и магической стороне, выяснению его происхождения и функционирования в обрядовом контексте и бытует мнение о том, что рассмотрение фольклора как поэзии или как формы искусства, не соответствует формам архаичного сознания: он носил не созерцательный, а прагматический характер. Как справедливо отмечает Шакурова Ш.Р. «уже в родовом обществе жизнедеятельность человеческого коллектива начинает регулироваться традицией, что делает возможным сохранение социальной группы. Соответственно регламентированы все сферы бытия первобытных охотников – первых людей Jonbirde и Jonbiko. Термином jola в тексте обозначается сам обряд и весь комплекс представлений, связанный с ним» [Шакурова, 2007: 105]. По нашему мнению, текст эпоса «Урал-батыр» первоначально возник и актуализировался именно в рамках обрядовой практики народа как реакция на определенную социальную ситуацию, как фольклорно-обрядовый дискурс. В архаичном обществе фольклорный текст, возникнув как знак, преследовал весьма конкретную цель - обеспечение благополучного существования людей в этом мире. Категория йола и, связанные с ней этические параметры, a также обрядовая рассматриваются и в наших исследованиях [Бухарова 2008а, 2008 б, 2021].

Как известно, этика исследует нравственную жизнь человека с точки зрения ее соответствия моральным нормам. Если в современном нам понимании этика изучает поведение человека относительно ценностных ориентиров, оценивая его мотивы и результаты в категориях добра и зла, то в традиционной нормативной системе не слишком отчетливо очерчивается область этического, тем более что граница между природным и человеческим

не совпадает с привычным нам делением. В мифологической системе нормативных установок в принципе не разграничиваются правила, регулирующие отношение человека к природе и правила, регулирующие отношения между людьми [Шрейдер, 1998: 33]. Так, отношение человека к природе в традиционной культуре, безусловно, включается в систему этических норм.

В эпосе «Урал-батыр» мораль, этика и нравственность, как и в традиционном башкирском обществе, тесно связаны с обрядом и ритуалом, а последние в свою очередь – с мифом и мифологическим сознанием.

Еще в мифологическом сознании башкир сформировалась своя особая система регламентации и норм — *йола*, соблюдение которых оказывается необходимым условием поддержания равновесия жизни и ее продолжения. В традиционном башкирском обществе мораль, этика и нравственность восходят к обычаю — *йола*. В эпосе «Урал-батыр» термином *йола* обозначается и обряд, и ритуал, и обычай, и все нравственные каноны тесно связаны с данным понятием. Но в контексте эпоса можно уловить различные коннотации термина *йола* и разграничить где идет речь об обряде или ритуале, когда говорится об обычае.

Обычай по-разному определяют исследователи. Слово «обычай» употребляется применительно к целой совокупности схем поведения, опирающихся на традицию и закрепившихся в группе, в отличие от более случайных проявлений личной деятельности индивида [Сепир, 2002: 574]. определяется стереотипный способ как поведения, воспроизводится в определенном обществе или социальной группе и является привычным для их членов [Большой...1998:.829]. Обряд представляет собой более локальное явление, чем обычай. Это традиционный порядок совершения каких-либо действий [Золотых, 2006: 194]. Под обрядом понимаются действия, сопровождающие традиционные важные моменты жизни человеческого коллектива [Большой...1998: 827], а ритуал – вид обряда, форма сложного символического поведения, исторически сложившаяся упорядоченная система действий, (в том числе и речевых), которая выражает определенные социальные и культурные взаимоотношения, ценности. В древних религиях он служил главным выражением культовых отношений [Большой...1998:1019].

Поскольку эпос «Урал-батыр» в основе своей мифологический, в нем события не соотносятся с реальными историческими событиями, они — вымышленные. Но, тем не менее, в эпосе «Урал-батыр» можно уловить потенциально реальные события, связанные с историей башкирского, в том числе и многих других тюркских народов. Например, многочисленные обычаи, обряды и ритуалы, как иркәк йәнлектең башын ашау «поедание головы хищника», орғасы йәнлектең йөрәген сәйнәп ашау йоланы «поедание сердца хищницы», кан эсеу йоланы «питье крови травоядного животного», табын короу йоланы «организация трапезы», шыбаға тотоу йоланы «бросание жребия», корбан биреу йоланы «обряд жертвоприношения» и т.д., имеют

отношение к исторической действительности и характеризующие данное общество. Строгое соблюдение обычаев определялось не только морально-этическими, но и магическими интересами. Нарушение этих норм поведения могло привести к негативным последствиям не только для индивида, но и для всего коллектива.

В мифопоэтическом тексте «Урал-батыр» понятие обычай (йола) воспринимается как стереотипный способ поведения и репрезентируется посредством следующих лексем и словосочетаний: йола табыу «найти обычай» йола булып китеу «стать обычаем», йола тотоу «соблюдать обычай» и т. д. Йола в контексте понимается как способ действия социума: якшылыкка якшылык кыла торган йола «обычай отвечать на добро добром», көслө көснөззө ейгән йола «обычай поедания сильным слабого», ата һүзен тыңлау, ата һүзен тотоу «послушание отцовкого совета» и т.д.

Под термином *йола* в эпосе понимается и *обряд* — традиционные действия, связанные с важными моментами жизни коллектива. Так, жертвоприношение относится к обряду. Обряд жертвоприношения связан с существующим в традиционном башкирском обществе культом Неба, Воды и Огня, культом птиц, предков и личности правителя:

Нәр йыл батша тыуған көн Батша тыуғас, ныу алып Йыуған койоно өсөн, Ата-әсәне хакы өсөн, Нәр ырыузан йыл найын Корбан бирер йола бар. Тереләтә, нау көйгә Кызын күлгә һалдыра, Ирен утка яндыра;

Каждый год в день рождения царя В честь колодца, водою которого По рождении омывали царя, В честь его матери и отца, С каждого рода в жертву людей Приносить был обычай такой. Живых и здоровых Девушек в озеро бросали, Егетов в огне сжигали.

...Батшаныщ тыу бизәге – Кара козғон кошо бар, Шул коштарзы йыл һайын Һыйлай торған көнө бар. А на знамени владыки – царя Черного Ворона знак есть Птиц вот этих каждый год Угощения день есть.

В эпосе описывается древнейший обряд человеческих жертвоприношений: кеше hyяр йола. В.Г. Котов относит данный обряд к эпохе патриархального рабства, считая, что он является описанием архаического новогоднего праздника, совершаемого в день весеннего равноденствия и имеет параллели в мифологии многих индоиранских народов, т.е. праздник Ареса в Колхиде или же новогодние ритуальные представления по Ригведе [Котов, 2006 :109].

Под термином *йола* в эпосе понимается и вид обряда – *ритуал*. В отличие от современного общества, еда в традиционном обществе, например, табын короу «трапеза», иркък йънлектен башын съйнъп ашау «поедание головы хищника», оргасы йънлектен йөрәген съйнъп ашау «поедание сердца зверя», кан эсеу «питие крови» включается в систему не этикетного поведения, а

ритуального. После коллективной охоты устраивалось по обычаю семьи коллективное поедание добычи:

Йола буйынса, күмәкләп, Табын короп, дүртгүлгп, По обычаю, все вместе Устроив трапезу вчетвером.

Бары йәнде ботарлап,

Распотрошив дичь, говорят. Уселись за едой,

Былар ашка утырған.

Обычай "есть всем вместе" – табын короу йоланы, таким образом, носил сакральный характер. Употребление в пищу определенной части животного головы хищника и сердца хищницы – также связано с ритуальной едой:

Йырткыс йәнлек тотто иһә, Йәнлек иркәк булды иһә,

Ирле-бисә икәүһе

Башын сәйнәп ашаған,

Шүлгән мән Уралға, Эте мән арысланға,

Шоңкар мән суртанға Калған һанын ташлаған. Если зверь их зверя ловил И он оказался самцом, Муж с женою вместе Голову его сьедали, Шульгену же и Уралу,

Собаке и льву-арслану,

Кречету и прожорливой щуке Остальные части бросали.

Ритуальная еда, описанная в эпосе «Урал-батыр», охватывает и питьё крови травоядного животного (Если ловили зверей травоядных, Черных пиявок на них ставили).

В мифопоэтической модели мира все причастно космосу, связано с ним, выводимо из него и проверяется и подтверждается через соотнесение с космосом. Один из двух сыновей первых людей на земле Шульген (башк. Шүлгән), нарушив йола, – родительский запрет употреблять кровь – приходит к духовной гибели. Нарушение им йола приводит также и к природному катаклизму – потопу. Он становится коварным и злым повелителем водной стихии - волшебного моря, которое потом превращается в озеро Шульген (Шулгән күл). Шульген является воплощением, олицетворением стихии воды и хаоса, как отрицательного, опасного и губительного для жизни людей начала.

Обряд, его происхождение, как и весь окружающий мир, пространство и время, эпический ландшафт, в эпосе связываются с мифическим временем, с эпохой первотворения: обычай (йола) мог появиться еще в мифическое время, очень давно бик борондан или его могли установить мифический первопредок Йәнбирзе (Йәнбирзе үзе кылғанмы) или его семья [Урал]. Обряд мог установиться, как сказано в тексте, по истечении некоторого времени бара-тора. Таким образом, происхождение обряда связывается с мифическим временем, временем «первотворения», затем и современного состояния не только физического, но и духовного мира – культуры.

Связь обряда (йола) с мифом проявляется еще и в том, что обрядом регламентируется жизнедеятельность во всех описываемых странах, даже в ирреальных обществах (в эпосе оно мыслится вполне реальным), описываемых в эпическом тексте: в стране царя птиц Самрау, царя змей Кахкахи и царя дивов Азраки.

Таким образом, йола функционирует во времени и пространстве. Так, в

стране Урал-батыра существует обычай көслө көсhөззө ейгән йола, т.е. обычай, когда сильный ест слабого, который заключается в охоте на зверей и птиц, в истреблении растительности и т.п. Этот обычай и с позиций гуманистической этики и самим ее носителем Урал-батыром осмысливается с представлениями о смерти и оценивается как үлем сәсеу «сеяние смерти», йырткыслык "зверство", "свирепость":

– Үлем тигән яуыздың Төрөн һанап беләйек, Көслө көсһөззө ейгән Йоланы без өзәйек... Йырткыслыкты бөтөрәйек.

- Вид злодейки, по имени Смерть, Мы вычислить должны. Когда сильный слабого ест - Обычай сей прервать мы должны... С хищничеством покончить должны.

С позиции Ворона, олицетворяющего собой мудрость, этот обычай служит гарантом гармонии жизни. По его мнению, *Көсө еткән көсһөзгә һунарлык кылыу (йола)* — это обычный круговорот жизни, и все в природе должно подчиняться *йола*. Иначе нет смысла жизни. В речи ворона передается философия о единстве и неразрывности жизни и смерти:

Уләкһәнен күз майын Өс көндә бер сокомай, Һис донъяла торалмам — Үлемде эзләп табырға Мин һүземде бирә алмам. Если глаз мертвечины не поклюю, Один раз за три дня — Я жить на свете этом не смогу. Найти смерть я слово дать не смогу...

Отсюда следует, что обычай *йола* поддерживает круговорот жизни, служит его продолжению, а его нарушение может привести к гибели физической или духовной. В стране царя птиц Самрау живет обычай отвечать на добро добром: як*шылыкка якшылык кыла торган йола*. В этой идеальной стране нет ни печали, ни горя и боли, и все равны: «На добро отвечать добром Обычай есть в краю благодатном том». А в стране царя змей Кахкахи, царя дивов Азраки и в стране царя Катила обычаем является Зло – Яманлык. Во всех странах, упоминаемых выше, действует *йола*, регулируя отношения между ее членами и природой, между ее членами и обществом. В каждой стране *йола* имеет свои отличительные признаки, которые соотносятся или с добром – Якшылык, или со злом – Яманлык.

Представления башкир о Добре и Зле — Якшылык и Яманлык, нашедшие отражение в эпосе «Урал-батыр», связаны с основным стержнем повествования — демонстрацией двух возможных путей — пути истинного и пути ложного. По истинному пути идет этический герой — Урал, следующий в своих словах и делах этическим нормам. Зло в его понимании это все, что направлено против жизни: все доброе служит ее сохранению и развитию. Ему противопоставляется его брат Шульген, который им не следует и нарушает йола, в итоге он приходит к духовной гибели, став повелителем водной стихии — стихии Хаоса. «Мифологическая» мораль основывается на представлении о прямой связи поведения человека с состоянием космоса и космических последствий человеческих действий, поступков, деяний. Как правило, нарушения запретов и предписаний, закрепленных данной традицией, караются стихийными

бедствиями.

Морально-нравственные каноны реализуются в тексте через такие этические термины как *таплау* «очернить», «обвинить», *аклау* «оправдать», *намыс* «честь», *намыс* тапау «растоптать честь, совесть», «не считаться с совестью и честью», *нотай таза* «как молоко чистое», в смысле «святое».

 ${\it Добро-Якшылык}$  в понимании народного батыра — изге уйза булыу, якшы уйза булыу «быть в чистых помыслах», изге булыу «быть святым», кешене коткарыу «спасать человека», яклашыу «заступиться», изгелек итеү «делать добро», ярзам итеү «помогать» и т.д.

Зло – Яманлык – яуызлыкта дан алыу «прославиться в злости», кайгыэтлек күрһәтеу «подвергать горю и страданиям», канлы йәш түктереу «заставить лить кровавые слезы», кеше үлтереу «убивать людей», ерзе канга батырыу «затопить землю в крови», кешегә тейеу «обидеть человека», кеше канын койоу «проливать людскую кровь», ерзә үлем сәсеу «сеять на земле смерть» и т. д.

Правила поведения, моральные нормы, определенные установки героев, их оценки в контексте эпоса связываются с цветом. Бинарная оппозиция белое — черное соотносится с оппозицией хорошее — плохое, добро — зло. В тексте кубаира данная оппозиция используется для характеристики человека, его морального облика. Слово ак употребляется не в прямом цветовом значении «белый», а в переносном — «чистый», «светлый». Согласно религиозномифологическим представлениям башкир, сердце является вместилищем души человека, а ее чистота сравнивается с белым молоком («Нөттэй таза берәүзең — Благородную и чистую как молоко дочь (одного человека)»)

В эпосе злое, плохое начало в человеке связывается с черным цветом – кара: «Йырткыс буган йәндәргә, Кара төнө көн булыр, Хищническая чья душа, Тому его ночь будет как день».

Значение «оправдать зло, плохой поступок, плохое поведение» передается устойчивым словосочетанием кара йөз йыуыу, букв. «омыть черное лицо». Как видно из контекста, оправдать зло, заблуждение можно только хорошими делами, поступками. Только в этом случае можно предстать перед людьми с чистой совестью (букв. с белым лицом) — ак йөз менән. Шульген просит брата Урала простить его и предстать перед ним с обеленным лицом, т.к. очищение души связывается «с изменением черной крови сердца на красную» кара кан кызарыу: «Черная в сердце твоем кровь пусть, Высохнет и покраснеет вновь».

В тексте эпоса все чистое, светлое связывается с белым. Хумай (башк. *Номай*) говорит Урал-батыру, что ее будущий потомок родится уже не человеком, а птицей, а цвет его будет белым, подобно светлым чувствам и мыслям Урал-батыра.

Башкиры хороших, душевных людей называют *кеше йэнле*, а плохих и злых — *йырткыс йэн*, букв. "звериная душа", "животная душа", *кара йэн*, букв. "черная душа" в смысле "плохой человек". Таким образом, посредством языковых средств, имеющих отношение к цвету, осуществляется та или иная категоризация, концептуализация действительности, потому что цветообозначения характеризуются большой образностью, смысловой емкостью, обладают символическим значением.

В эпической картине мира нравственные каноны передаются и посредством паремий: Ил батыры шул булыр — Кеше һөйәр ир булыр — Лишь тот зовется батыром страны, кто искренне любит людей; Ир бөтһә лә, ил бөтмәç — Если и переведутся мужчины, страна не исчезнет она и т.д.

В эпосе «Урал-батыр» находит отражение система представлений башкир о мире, и значительное место среди них занимают этические концепты «Добро» и «Зло». В концептуальном пространстве текста эпоса этические базовые концепты Якшылык «Добро» и Яманлык «Зло» актуализируются в виде фраз и высказываний, через строй мыслей и чувств Урал-батыра, моральную подоплеку его отношения к окружающему миру и социуму, систему его ценностных ориентаций, через основные критерии оценки и самооценки, сложившиеся в русле традиционной народной культуры.

Этические (духовные) концепты являются продуктом и одновременно составной частью национальной ментальности. Особо актуальным для мифологического сознания башкир является базовый концепт архетипического характера добро, наиболее ярко характеризующий национальный менталитет.

### Литература

- 1. Большой энциклопедический словарь.2-е изд., перераб. и доп. М.: Большая Российская энциклопедия, 1998.
- 2. Бухарова Г.Х. Башкирский народный эпос «Урал-батыр»: когнитивнодискурсивный и концептуальный анализ. Уфа: изд-во «Вагант, 2008. 352 с. (а).
- 3. Бухарова Г.Х. Этические параметры «Добро» и «Зло» в мифопоэтической модели мира. Вестник Челябинского государственного университет. 2008. №12. С. 17-29.(б).
- 4. Бухарова Г.Х. Роль обрядовой лексики эпоса в отражении реальной картины мира // Проблемы языка и литературы на стыке традиций и новшеств: Материалы Международной конференции, посвященной 30-летию Независимости Республики Казахстан и 25-летию Евразийского национального университета имени Л.Н. Гумилева. (Нурсултан, 8 апреля, 2021 года). Нурсултан, 2021. С. 38-47.
- 5. Виноградова Л.Н. Новобрачная в доме мужа: Стереотипы этикетного и ритуального поведения // Логический анализ языка: Языки этики. М.: Языки русской культуры, 2000. с. 323-331.
- 6. Золотых Л.Г. Когнитивно-дискурсивные истоки фразеологических единиц (на материале народных обычаев и обрядов)/ Л.Г. Золотых// Новое в когнитивной лингвистике: Материалы I Международной научной конференции «Изменяющаяся Россия: новые парадигмы и новые решения в лингвистике» (Кемерово, 29-31 августа 2006 г.) /Отв. ред. М.В. Пименова. Кемерово, КемГУ (Серия «Концептуальные исследования». Вып. 8). С. 194-200.
- 7. Капица Ф.С. Славянские традиционные верования, праздники и ритуалы/ Ф.С. Капица//Справочник. М.: Флинта, Наука, 2005. 216 с.

- 8. Кассирер Эрнст. Избранное: Индивид и космос. М.; СПб.: Университетская книга, 2000.-654 с.
- 9. Котов В.Г. Башкирский эпос «Урал-батыр». Историко-мифологические основы / В.Г. Котов. Уфа: Гилем, 2006. 408 с.
- 10. Мифы народов мира. Энциклопедия: в 2-х т. М.: Сов. энциклопедия, 1991. Т.1; М.: Сов. энциклопедия, 1992. Т. 2.
  - 11. Мифы народов мира. Энциклопедия: в 2-х т. М.: Сов. энциклопедия, 1992.
- 12. Постовалова В.И. Этическая оценка другого и самооценка в православной духовной традиции (на материале эпистолярного наследия святителя Игнатия Брянчанинова) // Логический анализ языка: Языки этики. М.: Языки русской культуры, 2000. С.406-416.
- 13. Сепир Э. Избранные труды по языкознанию и культурологии: Пер. с англ./Общ. ред. и вступ. ст. А.Е.Кибрика. 2-е изд. М.: Издательская группа "Прогресс", 2002.-656 с.
- 14. Султангареева Р.А. Категория йола в эпосе «Урал-батыр» // Башкирский фольклор. Вып. IV. 85 лет записи башкирского народного эпоса «Урал-батыр»: Сб. Статей. Уфа: Гилем, 2000. С.111-122.
- 15. Топоров В.Н. Модель мира / В.Н. Топоров // Мифы народов мира. Энциклопедия: в 2-х т. М.: Сов. энциклопедия, 1992. Т. 2. С.161-164.
- 16. Шакурова Ш.Р. Опыт реконструкции древнебашкирской мифопоэтической модели мира на материале эпоса «Урал-батыр» (Москва, 2001) https://ruthenia.ru/folklore/shakurova1.htm
- 17. Шакурова Ш.Р. Древнебашкирская модель мира на материале эпоса «Урал-Батыр» /Шакурова Ш.Р. Башкирский народный эпос «Урал-Батыр» архивный первоисточник и его текстологический анализ. Уфа: «Гилем» 2007, 389 с.
- 18. Шрейдер Ю.А. Этика. Введение в предмет / Ю.А. Шрейдер М.: Текст, 1998. 270 с.

© Бухарова Г.Х., 2025

УДК 398(=512.141)

Вәлиева В.З., Сәмерханова Г.Х.,

ӨФТУ-ның Сибай институты (филиалы), Сибай каланы

### ТРАДИЦИИ И БУДУЩЕЕ СЭСЭНСТВА БАШКИРСКОГО НАРОДА

### БАШКОРТ ХАЛКЫНДА СӘСӘНЛЕК ТРАДИЦИЯЛАРЫ ҺӘМ УНЫҢ КИЛӘСӘГЕ

**Аннотация.** В статье изучаются роль и значение сэсэнов, поэтов-импровизаторов, творчество которых активизировались в самые переломные исторические моменты башкирского народа. В импровизациях сэсэнов отражались отношение к общественным явлениям, чувства и чаяния народа. Они были проникнуты народной мудростью, отличались яркой образностью.

**Ключевые слова**: башкирское словесное искусство, поэтыимпровизаторы, эпические произведения, школа сэсэнов. Башкорт һүз сәнғәтен сәсәнселектән башка күз алдына килтереп булмай. Сәсәндәр элек-электән ата-бабалар тарихын йырлаусы, үсеп килеүсе быуынға тәрбиә биреүсе, бейзәрзең, хакимдарзың якын кәңәшсеһе булған. Халкыбыззың Ерәнсә, Кобағош, Карас, Байык-Айзар, Ғәбит Арғынбаев, Акмулла, Мөхәмәтша Буранғолов милли геройыбыз, шағир-импровизатор Салауат Юлаев кеүек сәсәндәре үз илендә генә түгел, ә бөтә төрки халыктары донъяһында киң танылыу алған.

Сәсәндәр башҡорт халҡында милләт тарафынан хөрмәт ителгән һүз осталары. Улар кобайырзар, бәйеттәр, йырзар уйлап сығарған. Халыҡҡа еткерер һүзен һүз осталары ҡысҡа ваҡыт эсендә уйлап сығарған һәм уны көйгә һалып әйтеп биргән. Күп осраҡта думбыра сәсәндәрзең музыкаль ҡоралы булған. Бәйет йә йырзы тиз ваҡыта уйлап сығарыуы, уны көйгә һалып, думбырала уйнап әйтеп биреү үзәнселеген импровизация тип атағандар [Изелбаев, 2007: 34].

Сәсәндәр ижадында үззәренең хис-тойғоларын, уй-фекерзәрен генә сағылдырмаған, улар әсәрзәрендә илдә булған хәл-вакиғаларзы һүрәтләгән, халык тормошон күзәткән. Улар халык фекерен әйтеп бирергә тырышкан. Халык сәсәндең йырынйә бәйетен исендә калдырып йырлаһа, сәсән танылыу алған. Һәр башкорт кәбиләһе сәсән фекеренә колак һалған, хөрмәт иткән.

Халкыбыззың һүз сәнғәте үзенең тамырзары менән сәсәнлек сәнғәтенә барып тоташа. Быуындан-быуынға сәсәндәр мәшһүр комарткыларзы телдәнтелгә күсереп һаҡлап алып ҡалған, был хазиналар бөгөнгө әзәбиәтебеззгә нигез һалыусы, уны хәзерге көнгәсә үзенең һуты менән көс биреп тороусы асылташтар булып тора.

Сәсәнлек – сәнғәт түгел, ә булмыш. Сәсән – ул халықтың теле, тимәк, сәсән эпос йәки кобайыр һөйләүсе генә түгел. Ул халыққа тарихтың һынылышлы мәлдәрендә тура юл күрһәтеү кеүек изге миссияны атқарған. Халықта Байық сәсән кеүектәрҙең, Салауат батыр һымақтарҙың да үз миссияны, халық хәтерендә қалырлық эше һәм һүҙе булған [Иҙелбаев, 2007: 48].

Сәсән – ул халық шағиры һәм йырсыһы, фәлсәфәһе һәм уқытыусыһы, ырыу-кәбилә, халық тормошонда күренекле урын тоткан йәмәғәт эшмәкәре, үткәндәр хакында һөйләүсе тарихсы, йәмғиәттә зур абруй һәм ихтирам казанған акһажал. Кобайырзарза сәсән эшмәкәрлеге шулай һүрәтләнгән:

Ханға жаршы уж булған,

Бәйгә жаршы ут булған

Сәсән булмай, кем булһын

Яманлыкты якламас.

[Башкорт халык ижады, 1999: 144].

Боронғо йыйындар, зур тантаналар һәм төрлө байрамдар сәсәндәрзең зирәклеген һәм осталығын һынау урыны була. Улар йыш жына халық, айырым ырыу-кәбилә исеменән сығыш яһаған, уның уйзарын һәм өмөттәрен сағылдырған. Халық йыйындары сәсәнлектең ижтимағи әһәмиәтен күтәргән.

Улар нигезендә сәсәнлек әйтеше жанры – халык импровизаторзарының шиғри бәйгеһе барлыкка килгән.

Ырыусылык һәм хандар заманында йәшәгәндә лә, Мәскәү кулы астында калып, кантонлыктарға таркалған осорзарза ла халык сәсәндәренең дәрәжәһе зур булған һәм улар йәмәғәт эштәрендә мөһим роль уйнаған. Йәйләүлек, тибенлек ер өсөн ызғыш-талаштар сыға калһа, иң беренсе сәсәндәр һөйләшкән. Улар хәл итә алмаһа, канлы яу сығармас өсөн, майзан яһап, йыйын йыйғандар. Кайһы ырыузың аты узһа, батыры йыкһа, сәсәне, йырсыһы, курайсыһы, бейеүсеһе еңһә, шул ырыузың теләге өстөн сыккан. Был шарттарзы бозоп та берәй ырыу яу сыкһа, уны ант бозоусы итеп күреп, башка ырыузар бер булып, уға каршы сыккандар. Ырыу-ара йыйындарында, еңеү максатында, кыйбат хакка булһа ла йырактарзан аттар алып кайткандар, батырзар яллағандар. Әммә сәсән иһә тик үз ырыуындыкы ғына булырға тейеш булған. Был инде халык араһында сәсәндең зур абруйы хакында һөйләй. «Сәсәндәрзең уй-фекере –халык менән, Үзен танытыр һүзендәге хаклык менән» [Башкорт халык ижады, 1999: 39].

Халкыбыз борон-борондан ил данын һаклаусы ал бирмәç батырзар, ил рухын яклаусы йырсы-сәсәндәр, акһакалдар, ил инәләре менән дан тоткан. Үткәндәр менән ғорурланып кына йәшәү етмәй, ә ата-бабаларыбыззан калған изге мирасты таркатмай, киләсәк быуынға тапшырыу зарур. Сәсәндәрзең һүзе, даны, аманаты – асыл комарткы. Илебез, телебез, халкыбыз, милләтебез берзәм булғанда ғына, асыл комарткылар – мәңгелек.

Сәсәндәр ил язмышын кайғыртыр булған. Борондан уларзың кобайырзарында илебеззе һакларға сакырыу ораны ишетелә. Мәсәлән, Байык-Айзар сәсәндең кобайырында ошондай юлдар бар:

...Уралда үскэн күп батыр

Бары ла үткән, ҡалмаған.

Бары буйын буйлаған,

Батырын тапкан ил калған.

Ат өстөндә уйнаған,

Батырзар сапкан юл калған... [Изелбаев, 2007: 76].

Халкыбыз батыры Салауаттың сәсәнлеге лә ил һәм халык язмышы тураһында уйланыузарға бай. Тап ул ижад иткән кобайырзар билдәһез, әммә халык араһында таралған «Бүгәсәүгә кушылып, ир-батырға куш булып...» кобайырында без батыр тауышын ишетәбез. Йәш батырзың хәрби етәкселек һәләте, тормош тәжрибәһе арта барған һайын, поэтик осталығы ла камиллаша төшә. Кобайыр илһөйәрлек рухы менән һуғарылған:

Батырмын, тип кем әйтмәй,

Яу килгәндә йүне юк.

Сәсәнмен, тип кем әйтмәй,

Дау килгәндә өнө юк [Изелбаев, 2007: 90].

Сәсәнлек – үлемһез. Уның традициялары сәсәниә Розалия Солтангәрәева ижадында дауам ителә:

Аҡһаҡалдың һүзе хаҡ булһын,

Сәсәндәрҙең һүҙе бер булһын!

Барыр юлың, илем, уң булһын,

Батырзарың, илем, күп булһын! [Солтангәрәева 1995,100 б].

Бөгөн дә сәсәнлек традицияларын киләсәк быуындарға еткереү өстөндә оло эштәр башкарыла. Мәсәлән, 2016 йылда Бөрйән районында сәсәндәр мәктәбе асыла. Сәсәнлек мәктәбенең эшмәкәрлеге хәзер инде Бөрйән районында ғына түгел, ә бөтә Башкортостанға киң таралған. Хәзерге көндә Ғафури, Салауат районы, Әбйәлил, Хәйбулла төбәктәрендә лә үззәренең сәсәндәр мәктәбе эшләп килә. Йыл дауамында сәсәнлек бәйгеләре үткәрелә.

Сәсәндәр мәктәбенең оло бер эшмәкәрлеге – эпик мирасыбыззы өйрәнеү. Бөйөк әсәребез "Урал батыр"зың һәр һүзен йөрәге аша үткәреп башкарған кескәйзәр иһә быуындар бәйләнешенең ни кәзәр көслө булыуына йәнә бер кат инана. Хәзерге һүз осталары ла "Заятүләк менән Һыуһылыу", "Кара юрға", "Куңыр буға", "Аҡһаҡ кола" риүәйәттәрен көйләп һөйләй, уларзың барлықка килеу тарихын бәйән итә.

Сәсәнлек мәктәбе башҡорт халҡының изге ҡомартҡыһы "Урал батыр" әçәрен һөйләү конкурстарына нигез һала. Был эш тәүзә Бөрйән районында башлана. Район мәктәптәре араһындағы ярыш формаһында 1998 йылда башланып киткән бәйге хәзер инде республика кимәлендә үткәрелгән матур сараға әйләнгән.

Сәсәндәр мәктәбенең асылыуы халық мәзәниәтен һақлауза оло бер азым. Заман талабы ул. Элек сәсәндәр һәр ауылда булған. Кобайырсылық ғаилә эсендә лә быуындан быуынға тапшырыла килгән. Был традицияларзы һақлау телебеззе һақлауға бәрәбәр, бының турала түбәндә күрһәтелгән эзләнеүзәрзә бәйән ителә [Шакурова, 2022; Шакурова, 2023].

Сәсәнлек булғанда, ил рухы жажшамаç, батырзары тыуыр, теле һажланыр, язмышыбыз һәм яжты киләсәгебез үз жулыбызза булып жаласаж.

## Әҙәбиәт

- 1. Башкорт халык ижады / яуаплы мөхәрр. Ә.И. Харисов, С.Ә. Ғәлин. Өфө: Китап, 1999. 400 б.
  - 2. Солтангэрэева Р.Ә. Кобайырым һиңә,Илем!.-Өфө;Китап,1995,210б
  - 3. Изелбаев М.Х. Боронғонан аманат. Өфө: Китап, 2007. 156 б.
  - 4. Изелбаев М.Х. Башкорт ауыз-тел эзэбиэте. Өфө, 2007. 205 б.
- 5. Хәсәнов Д.Х., Сәмерханова Г.Х. Кобайырзарзың тәрбиәүи әһәмиәте // Неделя науки 2022. Материалы Всероссийской научно-практической конференции. Сибай, 2022. С. 289-290.
- 6. Шакурова Ш.Р. Традиции сказительства и школы сэсэнов: история и современность// Проблемы востоковедения. 2023, №2 (100). С.86-91.
- 7. Шакурова Ш.Р., Хуббитдинова Н.А., Шагапова Г.Р., Социологический портрет руководителей школ сэсэнов-сказителей//Сборник: Проблемы моделирования социальных процессов: Россия и страны АТР. Материалы VI Всероссийской научно-практической конференции с международным участием. 2022. С.159-163.

© Вәлиева В.З., Сәмерханова Г.Х., 2025

Гарипова Л.Ш.,

ФА Г. Ибранимов ис. Тел, әдәбият һәм сәнгать институты, Казан

# ПАМЯТНИКИ ДУХОВНОГО НАСЛЕДИЯ ТАТАРСКОГО НАРОДА (ПО МАТЕРИАЛАМ НАУЧНОЙ ЭКСПЕДИЦИИ В ЧУВАШСКУЮ РЕСПУБЛИКУ)

# РУХИ МИРАСЫБЫЗ ЯДКӘРЛӘРЕ (ЧУВАШСТАН РЕСПУБЛИКАСЫНА ФӘННИ ЭКСПЕДИЦИЯ МАТЕРИАЛЛАРЫ НИГЕЗЕНДӘ)

Аннотация. Ежегодно с целью выявления и фиксации материалов, связанных с материальной и духовнойкультурой татарского народа Институтом языка, литературы и искусства им. Г. Ибрагимова АН РТ проводятся комплексные экспедиции в места компактного проживания татар. Научноисследовательская работа при этом ведется как в определённых населенных пунктах на территории Республики Татарстан, так и за ее пределами, что особо значимо при сборе сведении этнокультурной направленности. Результатом изысканий является достаточно емкий объем лингвистике, (и как ее составной части – диалектологии), фольклору, музыке, искусству, археографии и эпиграфике. Статья представляет собой обзор археографических находок, обнаруженных в 2022 г. в ходе очередной экспедиции в Чувашскую Республику. Уникальное в своем роде письменное наследие десятилетиями кропотливо и бережно вбирало в себя знания и мудрость жителей этого региона и сохраняло для будущих поколений. Автор публикации отмечает особую значимость текстов религиозно-дидактического характера, заметки по медицине и по устному народному творчеству, где наиболее полно освещаются и раскрываются быт, чувства и чаяния простого народа. В качестве дополнения, приводятся цитаты или фрагменты текстов из источников. Весь собранный материал описан и передан на хранение в архив ЦПН ИЯЛИ им. Г.Ибрагимова АН РТ.

**Ключевые** слова: Чувашская Республика, экспедиция, археография, народное творчество, наследие.

Татар халкының бай тарихын, кабатланмас туган телен, үзенчәлекле сәнгатен һәм мәдәниятен күп белгечләр катнашлыгында бөтенлекле өйрәнү жәһәтеннән Татарстан Фәннәр академиясе Г. Ибраһимов исем. Тел, әдәбият һәм сәнгать институты халкыбыз яшиторган төрле төбәкләргә комплекслы экспедицияләр оештыра. "Бу экспедицияләргә тел галимнәре, фольклорчылар, археографлар, тарихчылар, музыка һәм сәнгать белгечләре катнаша. Нәтижәдә теге яки бу төбәктә яшәүче татарларның тарихы берьюлы, берничә аспектта өйрәнелә. Бу исә һаман да үсештә-хәрәкәттә булган мәдәни-тарихи

мирасыбызның ерак тамырларына тирәнрәк үтеп керүдә гаять әһәмиятле адым булып тора". [Миңнуллин, 2017:6.]. Шундый сәфәрләрнең берсе 2022 елның 30 маеннан 10 июненә кадәр Чувашстан Республикасының Батыр, Комсомол, Шомыршы районнарына оештырылып, 21 торак пунктта тикшеренүләр үткәрелде,фольклор, тел белеме, музыка-сәнгать, археография һәм эпиграфика буенчаОзын Куак, Шыгырдан, Кызыл Камыш, Кызыл Чишмә, Яңа Чепкас, Татар Согыты, Татар Тимәше, Кече Шыгырдан, Кыр Бикшиге, Имәнкисәге (Батыр районы), Тукай, Урмай, Чичкан, Татар Шырты (Шырт), Әлебаш, Татар Юашкасы, Каенлык, Әхмәт (Комсомол районы), Өч Балтай, Байтирәк, Әсән (Шомыршы районы) авылларында эш алып барылды.

Чувашстанның татарлар яши торган авылларына рухи хэзинэлэрне туплау һәм өйрәнү узган гасыр урталарында ук башлана. 1960 нчы елларда СССР фэннэр академиясе Казан филиалы Тел, эдэбият һәм тарих институты элеге төбәктәге кайбер татар авылларында танылған галим Фатих Урманчеев житәкчелегендә фольклор экспедициясе эшли. Әлеге экспедиция нәтижәләре дәфтәрләргә теркәлеп, бүгенге көндә Институтыбызның Язма мирас үзәге Мирасханәсендә (78 коллекция) саклана. Алар арасында халык авыз ижатының купсанлы урнэклэре – кыска һәм сюжетлы жырлар, мөнәжәт, бәетләр, экиятләр, такмаклар һәм такмазалар шактый, шулай ук авыл тарихына караган мәгълуматлар, кызыклы фактлар белән дә танышырга мөмкин. Мәсәлән, шуларның берничәсенә тукталып китик. Урмай авылының килеп чыгышы турында легендалар язып алынган, алар буенча карасак, авылга иң беренче Нижгар якларыннан Урмай исемле кешенең килеп утыруы, алар өч бертуган булып, берсе Тукай авылына нигез салган, Нөрмәй исемлесе исә Себер якларына киткән. Шулай ук кызыклы кайбер ышануларны да күрсәтеп үтәсе килә. Бүгенге көндә алар сакланып калганмы, юкмы, шул яктан да кызыклы булыр дип уйлыйбыз. Урмай, Тукай һәм Чичкан авылларында кайбер өйләрнең капка башына, уртага яисэ сул якка тәкә мөгезләре кую гадәте була. Моны күпчелек кешеләр тик ямь өчен, матурлык өчен куйсалар, икенчеләре исә күз тиюдэн саклану өчен эшлэгэннэр. Бакчаларга ат башы кую гадэте дэ күзәтелгән. Шундый ук ышанулар рәтендә өй бусагасына ат дагасы кадаклап куюны да эйтергэ кирэк. Ул, гадэттэ, өйгэ керэ торган баскычның беренчесенэ керу юнәлешендә кагылып куелган. Бу инде зыянлы кешенең көче шунда калсын дигэн ният белэн дэ эшлэнгэн. Икенче аңлатмасы – ат аягында озак йөргэн дагага атның көче күчкэн дип уйланылган. Шулай ук даганың өйгэ керү юнэлешендэ куелуы исэ, өйгэ кергэн байлык кире чыкмасын дигэн телэк белэн беркетелгән. Гомумән, дәфтәрләрдә шундый кызыклы күзәтүләр, шушы як өчен генә хас булган гореф-гадәтләр күпләп теркәлгән [ФА...].

Эшебез Батыр районына караган Озын Куак авылыннан башланып китте. Шунысын да әйтергә кирәк, һәр авыл жирлеге хөрмәт белән каршы алды, очрашу вакытында үзләренең дә кызыксынуларын белдереп, һәртөрле ярдәмнәрен күрсәттеләр. Гомумән, борынгы мирасыбызны барлау эшендә авыл халкының ярдәмен тоеп эшләдек. Куелган максатыбызга — халыкта бик

борынгыдан сакланып калган кульязмалар һәм басма китапларны эзләү, барлау юнәлешендә теләктәшлек күреп эшләдек.

Экспедицияләрдә фольклор һәм язма поэзия үрнәкләрен эченә алган кулъязма дэфтэрлэр шактый табыла. Алар арасында шулай ук кырыйлары чуарланып язылып беткән басма һәм кулъязма китапларны да күрергә мөмкин. Китапның буш читләренә авыл тарихы белән бәйле мәгълүматлар, хатлар, васыятьнамэлэр, бэетлэр яки көндэлек тормышта онытылмасын, искэ алырга жайлы булсын өчен дип язган язу-сызулар да очрый. Алар арасында шулай ук эһәмиятлеләре бар, чөнки авыл тарихын торгызганда, авылның кайбер күренекле шәхесләре турында мәгълүмат туплаганда нәкъ менә шундый язмалар ярдэмгэ килэ, алар берэмтеклэп туплана, өйрэнелэ. Мэсэлэн, Согыт авылында табылган кулъязма читенә авылда янгын булуы хакында теркәлгән: ""И Ходаем, ярдәм бир. 1895 елда майның беренче көнендә өй янды 50 өйләп, Аллаһ Тәгалә хәерле кылсын. Шыгырдан янды атна арасы көн, апрель 28 нче көнендә. Аллаһы Тәгалә хәерле кылсын"...". Шулай ук бер кулъязмага "1339 нчы елда, милади 1921 нче елда бу Шәрхе викая" (мөселман тормышы хакындагы китап) китабыны сатып алдым ике мең ярымга мин Согыт иленең имамел-мөслимин Насретдин ибн Арыслан". диелгэн. Бу инде шулай ук китапларның ничек таралуын да күрсәтә, имамнарны да ачыкларга ярдәм итә. Сәфәрдә хатлар белән дә танышырга насыйп булды, алар шулай ук тарихыбызны өйрәнгәндә кыйммәтле чыганак хезмәтен үтиләр. Мәсәлән, Согыт авылыннан Мусина Тәслимә апаларда сакланган хат ахырында мөнәжәт китерелэ: халык үзенең язма мирасын шулай хатлар аша да житкерэ барган, тараткан, аларны күчергәндә үзләреннән дә өстәмәләр кертеп жибәргән.

Бүгенге көндә өлкәннәр күңелендә сакланган татар фольклор әсәрләрен жыю кыенлашканнан-кыенлаша бара, чөнки аларны хәтерләрендә саклаучы буын китә, шуңа күрә дә язма чыганакларны саклап-барлап каласы иде:

Бивафа дөньясын ахры тотарсың, Сиңа килеп кемнең күңеле шад улды. Нух кавемне гарык туфан әйләдең Сиңа килеп кемнең күңеле шад улды. Үз нурыңдин бар әйләдең хәзрәт Гайсәне Тур тагында илтер Муса разыйны. Сина килеп кемнен күңеле шад улды. *Һәркемгә һәр төрле савап әйләдең,* Сиңа килеп кемнең күңеле шад улды. Туксан тугыз мәшаех үтде жиһандан, Йөз егерме мең пәйгамбәр тагын. Сиңа килеп кемнең күңеле шад улды. Ширин өчен Фәрхад тагларны казыды, Ләйли өчен Мәҗнүн сәргәрдан китде, Сиңа килеп кемнең күңеле шад улды. Яздым сиңа моны ядкәрем итеп, Бер укырсың эчең пошканда диеп,

Ходаем безне яраткан, үзенең коллары иткән, Мөхәммәдгә өммәт иткән. Гамәл кылыйк бер Аллаһга, шөкер кылыйк нигъмәтенә, Өмид итик Ходаемдан бирәм дигән рәхмәтеңдин. Илаһым, син насыйп әйлә тулы иман вә хикмәтдин. ".

Атаклы Шыгырданда гына түгел, тирә-якта билгеле шәхес – гомерен укытучылык эшенә багышлаган Салихов Памир ага – рухи мирасыбызның кадерен белгән, балаларына да шуны сеңдерә алган могтәбәр зат. Әлеге гаиләдә гарәп язулы кулъязма дәфтәр белән танышып, аның фотокүчермәсен алырга насыйп булды. Кулъязманың сакланышы уртача, ул карандаш һәм зәңгәр каләм белән язылган. Күләме 300 биттән артык. Берничә урында дәфтәрнең иясе Кадыйр бине Габделлатыйф Бәхтияров булуы теркәлгән. Дәфтәрдә күптөрле мөнәҗәт, касыйдә-бәетләр урын алган. Мәсәлән, мактау-данлау мөнәҗәтләре, салаватлар, мәүлид, рамазанга багышланган мөнәҗәтләр. Шулай ук төрле рухтагы шигырыләр белән дә танышырга мөмкин. Шулардан берничәсен тәкъдим итеп китәбез:.

...Бертуктамый сәчәкләрдә йөреп-йөреп, Халыкка китерәдер татлы балын. Шикәрдән татлырак бал түгелме, Балны ашап бакканыгыз бар түгелме. Балдан татлы, мәгърифәтле булмак өчен Безем кеби күп кешеләр зар түгелме. Язар өчен каләмләр дә кыргыч булган. *Һәр язуны укучыга тыныч булган*, Яхшы укып, яхшы язып белүчегә Корыч каләм генә үткен кылыч булган. Ихлас илә китапларны кулыңа алың. Яшь вакытда укырга тырышып калың. Файдалы үгетләрне яхшы аңлап, *Һәп кайусын кабул итеп күңелгә сал.* Коръэнлэрне, китапларны алып кулга Шулай итеп һәр эшемез китәр уңга.

Дәфтәрдә инде билгеле мөнәҗәт, бәетләрнең вариантлары белән дә танышырга мөмкин. Мәсәлән, Әбелмәних Каргалыйның "Дөньядыр бу" әсәре беркадәр үзгәрешләр белән килеп кергән. "Сак-Сок" бәетенең дә бер варианты урын алган. Коръән сүрәләре күчерү традициясе белән берлектә, халкыбыз мәшһүрләребезнең әсәрләрен дә, ишетеп, отып алган шигъри юлларны да кәгазыгә төшергән, саклап калырга, буыннан-буынга күчерергә омтылган, үзләреннән дә шигъри юллар өстәгән. Әлеге дәфтәр дә шул җәһәттән кыйммәтле ядкәрләрнең берсе булып тора.

Экспедициянең күркәм табышы – тыйб белеменә караган кульязмалар. Билгеле булганча, татар халкының тыйбка, ягъни медицинага багышланган зур бер хезмәтләр циклы бар. Халык чир-зәхмәтләрне дәвалау өчен төрле үләннәр, хайваннардан алына торган продуктлардан шифа тапкан. Бу әлбәттә, күп еллар

өйрәнү нәтиҗәсендә туган, күзәтү, сынау, "дәва ырымнары, эчтэлеклэре рухи бөтенлегебезне раслап тора. Алар эчтэлегендэ татар халкының төрле дәверләрдән килгән этнографик чагылышлары күзәтелә. Материалның зур өлеше халкыбызның күпгасырлык утрак тормыш, игенчелек, бакчачылык, терлекчелек, һөнәрчелек, сәүдә белән көн итүдәге тәҗрибәләре һәм Идел-Урал арасындагы тотрыклы климатик шартларда татарның рухи тәжрибәсе үсеп, аларны милләтебезнең сихәтен саклау юлында канун булып килүләрен раслый [Әхмәтҗанов, 2016:149]. Халыкның күпгасырлар дәвамында тупланып килгэн дэва тэжрибэлэре тупланган кулъязмаларның бер үрнэге Чувашстан Республикасы мөселманнары авылыннан нэзарэте рәисе Мансур Хәйбулловның шәхси архивында саклана. Кулъязмада халык медицинасындагы дәвалау ысулларына багышланган сәхифәләр дә, догалар белән дәвалауға да урын бирелә. Мәсәлән, биредә баш, колак (уң һәм сул колакларга аерым), күзләр, корсак, корсак-эч күпкәндә, гомумән, һәр эгъзага аерым дога, һәм кайбер өлешләрендә нинди дәвалау тиешлеге языла. Тукай авылы мәхәлләсендә табылған тыйб кулъязмасында да кызыклы дәвалау юлларын белә алабыз. Мәсәлән, "әгәр кем ирсәнең күзенә керпек керсә, баканың канын тамызса, бал сөртсә, керпеге киткәй. Балтырган тамырыны сызлаган төшкә тотып файдалыдыр. Эч йомшаса, чәнечкечле үгез борыны тамырын турап кайнатып, өч чынаяк эчмэк кирэк, артык эчмэк исэ бик катырып йибәрер". Болар шулай ук догалар белән бергә бара һәм мондый мисалларны күпләп китерергә мөмкин. Халык үзенең юрау-ышануларын да язып-туплап барган. Аның бер матур үрнәге шулай ук Тукай авылында табылды. Мәсәлән, "Әгәр уң борын тартса, (монда уң борын яфрагы искәртелә) шатлык-сөенеч булгай, эгэр сул борын тартса, яңа тун кимәк дәлилдер". "Уң беләге тартса, сөйгән кеше күрер, кушылгай, ягъни кушылырлар.уң баш бармак тартса, яфаланмак, ягъни жәфа күрмәк булыр". Халык менә шундый юрауырым, ышануларын туплап барган, өйрөнгөн, сынаган. "Татар халкының кулъязма китапларында инандырып дәвалауға исәп тотылған төрле борынғы догалыклар сакланган. Бу ысуллар, соңрак, өшкерү, тәлинкә язып эчерү, изге чишмә суларын эчү, бөтиләр тагу, куркулыклар кою кебек йолаларда озак сакланган" [Әхмәтҗанов, 2:7] Халыкның бай тәҗрибәсенә, күзәтү һәм ышануларына нигезләнгән фараз-киңәшләре – сынамышлар кулъязма дэфтэрлэр дэ сэфэребез унышы. Кызыл Камыш Абдулвэлиева Нурия Минкадыйр кызының (1958 елгы) кайнатасы Самат Латыйф улыннан калган дэфтэрлэрдэ сынамышларга зур урын бирелэ: «Январьдэ таң вакытында су эчмәк файдалыдыр. Суган, сарымсак ашамакдан хасталык аз ула. Симез куй вә балык итләре яхшыдыр суык ашдан. Бу айда туган бала үткен була, һич кемсәнә аны фетнә илә вә мәкер вә хәйлә илә өстен улынмаз вә һәм мал иясе ула вә һич кемсәнә рәнҗетмәя вә гомере узып үләр, ризыкы киң. Балалары күп булыр. Сентябрь аенда татлы тәгамләр йиймәк, хуш исле нәрсәләр жыймак файдалыдыр. Бу айда балалар туса, гыйлем, остаз ула, хәл хәрами аеручы, сәгадәт иясе улыр".

Татар Бикшеге авылыннан Маннурова Нурдә Фатыйх кызының дәфтәре (чыгышы белән Чичкан авылыннан) дип тәкъдим ителгән истәлекнең әһәмияте зур. Ул аның күңел дәфтәре дип аталырга да хаклы. Биредә аның үз иҗат җимешләре дә, халык арасында йөргән мөнәҗәт, җыр, әйтемнәр дә тупланган. Болар исә барысы алдагы тупланмаларны баетуда зур ярдәм итә.

Жөмлә ашдан мөкаддәм Хак яр итде бер каләм,

Диде кодрәт каләм бу, аңласын барча адәм.

Хак Тәгалә кылды назыйр һәйбәт илә каләмә,

Тетрәде, каләм ярылды, гыйбрәт улды галәмә.

Курыкды каләм Тәңредән, тұбән иде башын,

Гәрчә башы ярылса да, түкмәде ул яшен.

Хак Тәгалә назыйр кылгач, каләм дәхи тирләде,

Язмак өчен кара булды аның чыккан тирләре.

Булмаса башы ярыклы, тормас иде бит кара,

Хак Тәгалә тәкъдиренә түзмәенчә юк чара.

Тукай авылы безнең өчен бик нәтижәле авылларның берсе булды. Монда халык авыз ижатының бик күп кулъязма үрнәкләре белән таныштык. Алар өйрәнелеп, шулай ук бер тупланмага жыелды.

Мәүлүт ае уңаеннан:

Ошбу айда тугды Мөхәммәд жир йөзенә шатлык зур,

Шатланыйк барчабыз да, бәйрәм бүген, бәйрәм бүген.

Ошбу айны һәркем хуплар, хәтта ходаны балыклар

Жирдәге һәм кошлар котлар, бәйрәм бүген, бәйрәм бүген.

Ошбу айда һәрбер җанлар бәйрәм итәрләр бит анлар.

Сезләр дә колак салыгыз, бәйрәм бүген, бәйрәм бүген.

Балкып дөньяга аяк басды

Жир жөзенә нур тулды, нур тулды...

Пәйгамбәргә мәдхия, үлем хәлләренә бәйле мөнәҗәтләр сакланып калган:

Жаным чыкганда нур тула күзгә,

Кыямәт көнсез күрешү юк безгә.

Сезгә васыятем минем шул, балалар.

Коръән укырсыз, каберем нур тулыр,

Тирән каберләр тар бул диләр,

Иманың булса, нур була диләр.

Урмай авылында яңа ачылган Жәмигъ мәчетендә табылган кулъязма битләрдә гыйбрәтле хикәя-шигъри тезмәләр белән таныша алдык. Бәхет, сәгадәт, язмыш темасы халыкта яратып тыңлана, языла торганнардан, шушы теманы яктырткан матур шигъри тезмәләрне очраттык.

Гомумән, әлеге төбәктә рухи мирасыбызга сакчыл һәм ихтирамлы караш саклана, бу аларның һәр гамәлендә чагылыш таба, шунысы мөһим, мондый мөнәсәбәт елдан-ел ныгый гына барып, мирасыбызны саклау-барлау эшенә зур игътибар бирелә, күп көч куела. Сәфәребездә археографик материалларның шактый жыелуы да — халыкның тарихилыкны саклап, хөрмәт итеп яшәүләренең күрсәткече. Әлеге материаллар барысы да ФА Г. Ибраһимов исем. Тел, әдәбият

hәм сәнгать институтының Язма мирас үзәгендә саклана. Татар халкының кыйммәтле мирасын тәшкил иткән бу хәзинә белән теләгән һәркем килеп таныша, өйрәнә ала,

#### Әдәбият

- 1. Әдәбият чыганаклары һәм текстология. Казан, 1992, 109 б.
- - 3. Миннуллин К.М. Кереш / Милли-мәдәни мирасыбыз. Казан, 2017. 360 б.
- 4.  $\Phi A$  Г. Ибраhимов исем. Тел, эдәбият һәм сәнгать институтының Язма мирас үзәге. 78 коллекция.
- 5. Хөснуллин К. Мөнәҗәтләр һәм бәетләр. Казан: "Раннур" нәшрияты, 2001. 722б.

© Гарипова Л.Ш., 2025

УДК 398.5

*Fайсина Ф.Ф., РФА ӨҒТҮ ТТӘИ, Өфө к.* 

# СИМВОЛ КОСТИ (ЧЕРЕПА) В БАШКИРСКОМ ФОЛЬКЛОРЕ БАШКОРТ ФОЛЬКЛОРЫНДА ҺӨЙӘК (БАШ ҺӨЙӘГЕ) СИМВОЛЫ

**Аннотация.** В статье рассматривается малоизученная тема: отражение кости в поверьях, запретах, обрядах (жертвоприношения, вызывания дождя, погребальные, свадебные обряды) и других жанрах башкирского фольклора. Данные поверья отражают культ животных, мифологические представления народа, символику смерти т.д.

**Abstract.** The article examines a little-studied topic ofbone-related beliefs and prohibitions found in rituals (sacrifices, rainmaking, funeral, wedding ceremonies) and other genres of Bashkir folklore. These beliefs reflect the cult of animals, the mythological representations of the people, the symbol of death, etc.

**Ключевые слова**: башкирский фольклор, жанр, поверья, символ черепа, кости животных.

**Keywords**: Bashkir folklore, genre, beliefs, skull symbol, animal bones.

Башкорт халык ижадында элмисак осоронда барлыкка килгән һәм бөгөнгө көнгәсә килеп еткән ырым-ышаныузар, тыйыузар бар. Уларзың киммәте — халкыбыззың боронғо караштарын һаклауында. Был ырым-ышаныузар фольклорыбыззың барлык жанрзарында ла: әкиәттәрзә, эпостарза, барлык йолаларыбызза, легенда, риүәйәттәрзә һ.б. сағылалар. Ырымдарзы, һынамыштарзы өйрәнгәндә, уларза төрлө символ, категориялар барлығын күрәбез.

Был мәкәләбеззә без "һөйәк" символын карарға булдық, сөнки, ул аз

булып тора. Халкыбыз борондан өйрәнелгән өлкә малсылык менэн ауылдарза башкарылған йолаларза һөйәккә булышканға, ырымышаныузар, тыйыузар эле лә осрай. Был халкыбызза булған мал культы менән бәйле. Башҡорттарҙағы хайуандар культын Ф.Ф. Илембэтов һәм А.Ф. Илембэтовалар монографик планда өйрэнеп, олуғ хезмәт язғандар [2012]. Ат башының кыу һөйәге "яклаусы, һаксы" ролен башкарыуы хакында М.В. Мырзабулатов менән З.С.Аманбаева [2013: 88], ә ат башы һөйәген магик йолаларза кулланылыуы тураһында Г.Х. Бохарова билдәләп киткән [2012: 59]. Халкыбыз ижадында корбан килтереү мотивы, унда мал һөйәктәренә бәйле ырымдар, инаныстар хакында беззең дә мәкәләләр донъя күрзе [Гайсина, 2022: 241-244; Ғайсина, 2024:114-118].

Дөйөм карағанда, хәзерге заманда ла һыйыр культы Һиндостанда, ат культы Дағстанда һәм ғәрәп илдәрендә һакланғанын беләбез. Һыйыр малы – һөт, ит биреүсе, ғаиләне аслыктан һаклаусы изге йән эйәһе буларак башҡорттарҙа ла изгеләштерелгән. Шуға ла, һыйырҙың кыу баш һөйәге ниндәйҙер магик көскә эйә, тигән боронғо караш һакланып килә.

Халкыбызза ат культы ла киң таралған. Ат та ике донъя араһындағы медиатор һанала. Башкорттар өсөн ат тоғро дус та, ярзамсы ла, һаксы ла. Ышаныузар буйынса, аттың барлык егеү корамалдары: йүгәне, дилбегәһе, дағаһы ла һәм тир есе лә, кыу башы ла "һаксы" ролен башкаралар. Шуға ла, "Ат егеүзәрен ашакларға ярамай", "Аттың тир есенән йылан, шайтандар курка", – тизәр.

Ауылдарза элек яуыз көстәрзән, төрлө йоғошло аурыузарзан һаҡланыу сараһында койма, текмә баштарына һыйыр һәм аттың кыу баш һөйәген элеп куйыу ғөрөф-ғәзәте булған. Бындай ғәзәт Таджикистан, Пакистан илдәрендә әле лә киң таралған күренеш.

Корбан килтереү йолаһында һөйәккә бәйле тыйыузар за бар: "Оло кешегә корбан салғанда һөйәген балта менән сабырға ярай, ә балаға салһаң, һөйәген сабырға ярамай", — тигән тыйыу бар (2014 йылда Ишимбай районы Макар ауылы "Әхирәттәр" фольклор төркөмөнән) [Шәхси.., 2014]. Был тыйыуға капма-каршы әйтелгән тыйыу за бар: "Корбан итенең һөйәктәрен һындырырға, туракларға ярамай, быуындарынан ғына ысқындыралар. Һөйәген эткә ырғытырға ярамай".

Өсөнсө тыйыуза: "Корбан һөйәктәрен ергә күмергә, һыуға һалырға ярамай. Һөйәкте тәзрәнән бирмәскә, мәйет сыға", – тизәр. (2007 йылда Аскын р-ны Әмир ауылынан Сәйетова Фәнзифә Имай кызынан (1931 й.) [Шәхси.., 2007]. Күреүебезсә, һуңғы тыйыуза һөйәк – үлем символын сағылдыра.

Язып алынған текстарыбыззан күренеүенсә, һөйәк төрлө йолаларза төрлөсә кулланыла: капка башына эләләр, һыуға һалалар, ергә күмәләр. Шулай ук, малдарзың баш һөйәге яман көстәрзән "һаклаусы" һәм кот-бәрәкәт "сакырыусы" ла булып тора. Шуға ла, борон капкаларға малдарзың (аттарзың, һыйырзарзың) кау баш һөйәген элер булғандар. Был күренеште әлеге көндә лә, кайһы бер райондарза һирәк булһа ла осратырға мөмкин. "Элек коймага тана, һыйырзың баш һөйәген уртага ярып, коймага элеп куялар ине, кот, бәрәкәт

сакыра, тип. Өләсәй шул һыйыр баш һөйәгенең күзе аша бәпкәләрзе сығара ине: "Сит күззәр теймәһен, үсеп кит! Көзгә матур һуғым бул!" — тип теләп үткәрә"(2014 йылда Ишимбай р-ны Сәлих ауылынан, Байғазина Райхана Нурғәле кызынан) [Шәхси.., 2014].

Малдарзың һөйәге менән күп йолаларза төрлө ритуалдар за башкаралар. Мәçәлән, "Теләккә сығыу" йолаһында: "Озак ямғыр яумаһа теләккә сығалар ине, намаз укыйзар, кешеләрзән казан, шаршау урлап һыуға һалалар ине. Һыу һибешәләр, бер-берен һыуға бәрешәләр ине. Ат башына (кыу башка) химический кәләм менән доғалык язалар за һыуға ташлайзар ине. Азак казанды ла, шаршаузы ла кире һыузан алып, апарып бирәләр ине, йәшереп кенә. Ат башын һыузан алмайзар"(2005 йылда Әбүбәкиров Әхмәт Ғәлиәскәр улынан (1933 й.), Һамар Өлкәһе Глушицкий р-ның Ташбулат ауылынан, автор тарафынан язып алынды) [һамар..., 2008: 204-205].

Ямғыр озак яумаһа, аттың кыу башын һыуға һалыу ғөрөф-ғәзәте Башкортостандың Туймазы районында ла бар: "Төмәнәк ауылында ямғыр озак яумаһа, тупһа төбөндәге оло ташка һыу һибәләр. Шунан, һыуға ат башын һалыу бар. Ат башының кыу һөйәгенең күз яғын аска һалып куярға, моронон ағымға каршы, үргә куярға кәрәк" (1984 йылда Туймазы р-ны Төмәнәк ауылынан Кашафетдинова Миникамал Шәйхеүәли кызынан (1898 йылғы) Р.Ә.Солтангәрәева язып алған) [РФА.., 1984:122].

Силәбе өлкәhендә туй йолаhында "hөйәк hатыу" тип аталған ғөрөф-ғәҙәт бар: "Калынға ун мең бирәләр, "hөйәк hатыу" була. Иртәнсәк hарык hуялар, тере hурпа бешерәләр, тукмасhыз, бәрәнгеhез итеп, hуған менән генә. Шул вакыт уйын ойошторалар, көрәшәләр, кем еңә, шуға бер кисәк ит бирәләр". (2009 йылда Сосновка р-ны hултый ауылынан Шаhиева Хөснә Вәхит кызынан (1936 й.)) [Силәбе.., 2012: 76]. Был йолала кыззы икенсе ауылға, ят ғаиләгә, кейәү йортона озатыу, "hөйәк hатыу", тимәк кыз менән "мәңгегә хушлашыу" ишараhы күзаллана.

Ерләү йолаһында ла "һөйәгенә кергән", тигән термин бар. "Һөйәгенә кергән" тип, мәйетте йыуырға, кәфенләргә һәм зыяратка озатырға әзерләгән кешеләрзе әйтәләр. Был йола башкорттарзың әлмисак, зороастризм замандағы ғөрөф-ғәзәттәренә барып тоташа. Борон кеше үлһә тау башына илтеп һалғандар, уны коштар ашап, һөйәктәре генә калған. Азак туғандарынан якын бер кеше һөйәктәрзе йыйып алып, бура эсенә һалып куйған. "Һөйәгенә кереү" тигән һүзбәйләнеш шул замандарзан телебеззә һакланып калған. Мәйетте тауға, коштарға ашатырға һалыу ғөрөф-ғәзәте Тибет, һиндостандағы кайһы бер кәүемдәрзә әле ла бар. Был күренеш беззең "Курай", "Ирәндек" тигән әкиәттәребеззә һакланған. Был хакта башкорт журналистарынан Ә.Ұтәбай за мәкәләһендә әйтеп китә [Ұтәбай, 2020].

Һөйәккә бәйле мәкәл, әйтемдәр зә бар: "Эт күңеле – бер һөйәк", "Һөт менән кергән, һөйәк менән китер", тизәр. Борон баланы мәзрәсәгә укырға биргәндә, укытыусыға: "Ите – һезгә, һөйәге – миңә", тип әйткәндәр. "Бында теләһә нимә эшләтә алаһығыз, нык тотоғоз!" – тигән ишара менән әйтелгән.

Һөйәк борондан килгән халык уйындарында ла кулланыла. "Сәтәш

айырыу" уйынында этэс йэ тауыктың һөйэге кулланыла. Бик боронғо "Ашык уйыны" һөйәктәр менән уйналған, уны үткән быуатта ла уйнағандар. Хәзерге көндә ул уйын бик киң таралыш таба, хатта фестивальдэр, ярыштар үткәрелә.

Һөйәктәргә ҡарап күрәзәлек ҡылыу алымдары, төрлө ырымдар за бар. Мәçәлән, ҡыз йыраҡҡа китһен өсөн уға ҡаззың ҡанатын ашарға биргәндәр, "Ергә ятҡан һөйәккә баçһаң – ауырыйһың", – тигән ышаныу бар. Был һуңғы ырым ен ҡағылыу ихтималлығын күзалландыра, сөнки, һөйәк – эттәрзең һәм мосолман ендәренең ризығы исәпләнә.

Халкыбызза төш юрау жанрында һөйәк якшыға түгел, мәсәлән: төштә һөйәк өйөмөн күреү – бәлә-казаны, ә һөйәк һыныу – өмөт акланмаузы, һөйәк кимереү – мохтажлыкты, һөйәк яндырыу – кайғыны аңлата. Төштә әзәм һөйәген күреү – низағты, ә балык һөйәге – нимәгәлер үкенәсәкте искәртә [Якупова, 1997: 79].

Ауылдарза балык һөйәгенә бәйле үзенсәлекле инаныузар һакланған: "Әгәр озак йәшәгән карт суртандың умыртка һөйәктерен йыйып, уны кытай итеп муйыныңа тағып йөрөһәң һиңә бер төрлө лә сихыр йәбешмәй. Элек суртандың умыртка һөйәгенән тисбе лә эшләй торған ине ололар" (1998 йылда Салауат р-ны Мөсәт ауылынан Ғайсин Фәсхетдин Сәмсетдин улынан (1935 й.) [Шәхси.., 1998]. Башкорт халкындағы балык культы якшы өйрәнелгән, был хакта А.Ф. Илембәтованың бихисап хезмәттәре бар [Илембәтова, 2023: 141-143].

Шулай итеп, юғарылағы текстарзан күренеүенсә, һөйәккә бәйле ырымышаныузар бик боронғо, әлмисактан алып һакланған, уларза халкыбыззың элекке караштары сағыла. Уларза кыу баш һөйәге — үлем символы ла, "курсалаусы", "һаксы" ла. һөйәк "Корбан килтереү", "Теләккә сығыу", туй йолаһында һәм уйындарза кулланыла. "Һөйәк символы"ның фольклорза, төрлө жанрзарза сағылышы хакында айырым хезмәттәр язырға мөмкин. Был тема артабан археолог, этнограф һәм фольклорсы ғалимдарыбыз тарафынан ентекләберәк тикшерелер тигән өмөттә калабыз.

### Әҙәбиәт

- 1. Бухарова Г.Х. Концепт Конь в башкирской лингвокультуре (на материале башкирского мифологического эпоса) // Вопросы когнитивной лингвистики. -2012. -№ 2 (031). C. 51-60.
- 2. Гайсина Ф.Ф. Отражение обряда жертвоприношения в башкирском фольклоре //«Академическая гуманитарная наука в XX начале XXI в.: достижения, тренды и перспективы развития: материалы Международной научно-практической конференции, посвященной 100-летию Ордена Знак Почета Института истории, языка и литературы УФИЦ РАН. В 2 ч. Ч.П /Отв. ред. 3.Я.Рахматуллина. Уфа: ИИЯЛ УФИЦ РАН, 2022. С. 241-244.
- 4. Илимбетова А.Ф., Илимбетов Ф.Ф. Культ животных в мифоритуальной традиции башкир. 2-е изд., испр. и доп. –Уфа: АНРБ, Гилем, 2012. –704 с.

- 5. Илимбетова А.Ф.Следы антропоморфизации рыбы в традициях башкир // Гуманитарные науки в современном мире: Ураксинские чтения. Материалы Международной научно-практической конференции. –Уфа, 2023. –С. 141-143.
- 6. Мырзабулатов М.В., Аманбаева З.С. Истоки образа и культа коня в башкирском фольклоре // Вестник Челябинского университета. -2013. -№ 35 (326). Вып. 85. -С. 88-91.
  - 7. РФА ӨГТҮ архивы материалдары. FA. Ф.3, оп. 2, д. 891. 122-ce б.
- 8. Силәбе башҡорттары фольклоры (материалдар hәм тикшеренеүзәр) / Төз. Г.Р. Хөсәйенова, Г.В. Юлдыбаева, Ф.Ф. Ғайсина. Өфө, 2012. 200 б.
  - 9. Утэбай Ә. Йолаға боронғоса жараш // Тамаша. 2020. –№ 6.
- 10. Һамар, Һарытау өлкәһе башҡорттарының рухи хазинаһы / Баш һүҙ, коммент. авт., төҙ. Р.Ә. Солтангәрәева,төҙ-ре: Ф.Ф. Ғайсина, Г.В. Юлдыбаева. Өфө, 2008. 284 б.
  - 11. Шәхси архив материалдары (ША).
  - 12. Якупова Г. Төш юрау китабы. Өфө, 1997. 96 бит.

© Ғайсина Ф.Ф., 2025.

МРНТИ 03.20.00 УДК 93/94

Зинуров Р. Н.

Представительство РАН на территории Республики Башкортостан, г. Уфа

### АБУЛХАИР ХАН И БАШКИРЫ – ПОНИМАНИЕ СУТИ РУССКОГО ПОДДАНСТВА. МОРАЛЬНО-ЭТИЧЕСКИЕ ОСНОВЫ ОТНОШЕНИЙ

Аннотация. В статье рассматриваются особенности отношений Абулхаир хана с лидерами башкирского движения 1737-1738 рассматриваются различия и сходства «башкирской модели» принятия русского подданства и «казахской модели» в лице хана Абулхаира. Автор утверждает о схожих понятиях подданства у хана Абулхаира и башкирских лидеров с правом уйти к другому сюзерену. Двойственность статуса хана перед русской властью, связи с башкирской элитой, автором даются в привязке к событиям восстания 1737-1738 гг. Отношение хана к башкирской знати, их давние связи, опыт в русской власти в интригах, позволили ей использовать Абулхаир хана в своих целях при подавлении башкир и аресте их лидеров. Автор обосновывает, что несмотря на всю противоречивость отношений, именно казахи являлись потенциальными союзниками башкир в ходе данного восстания.

**Ключевые слова:** Российская империя, граница, башкиры, казахи, подданство, Малый жуз, хан Абулхаир, посольство, В.Н. Татищев, Оренбург.

**Abstract:** The article examines the peculiarities of Abulkhair Khan's relations with the leaders of the Bashkir movement of 1737-1738, examines the differences and similarities between the "Bashkir model" of accepting Russian citizenship and the "Kazakh model" represented by Khan Abulkhair. The author claims that Khan Abulkhair and the Bashkir leaders have similar concepts of citizenship with the right

to leave for another overlord. The author gives the duality of the khan's status before the Russian authorities, as well as his connections with the Bashkir elite, in relation to the events of the 1737-1738 uprising. Khan's attitude towards the Bashkir nobility, their long-standing connections, and the Russian government's experience in intrigue allowed it to use Abulkhair Khan for its own purposes in suppressing the Bashkirs and arresting their leaders. The author proves that despite all the contradictory relations, it was the Kazakhs who were potential allies of the Bashkirs during this uprising.

**Keywords:** Russian Empire, border, Bashkirs, Kazakhs, citizenship, Maly Zhuz, Khan Abulkhair, embassy, V. N. Tatishchev, Orenburg.

К 30-м годам XVIII века расширение территории Российской империи на юго-восток приостановилось. С этим препятствием русское правительство встретилось еще в начале XVII века. Башкирские восстания, с трудом подавляемые русской армией, в 1735–1740 годах вылились в национально-освободительную войну. Теперь любые социально-экономические нововведения встречали сопротивление башкир.

Но восстания башкир отнюдь не смущали русское правительство. Как писал американский историк А.С.Донелли, далее на юг располагались слабые государства Средней Азии, которые, казалось, вполне созрели для завоевания их Россией. Овладев Казахстаном и Средней Азией, Россия могла бы приблизиться к границам Индии и наладить выгодную торговлю со странами Востока [Донелли, 1995:102].

Однако к началу 1730 годов, такая же заинтересованность возросла и у хана Младшего жуза Абулхаира, во-первых, причиной этого являлись джунгары, агрессивность которых после поражения в Аныракайской битвы вовсе не сошла на нет [История Казахстана, Т. 2, 2010: 396]. Во-вторых, часть казахских племен, уже переместилась на северо-восток, к р. Яик, где были в постоянных конфликтах с башкирами и калмыками [Таймасов, 2009:144-146]. В-третьих, враждебные отношения хана с султаном Среднего Жуза Бараком, с частью другой степной знати, явно ставили в опасность ханский статус Абулхаира, как чингизида.

Мы не будем касаться вопроса о причинах принятия ханом Абулхаиром русского подданства. Тема эта досточно полно освещена в известных трудах историков. Рассмотрим не менее важный вопрос о понимании сути русского подданства, и об особенных связях знаменитого хана с лидерами башкир. При всей их противоречивости они свидетельствуют об общих истоках степной культуры, социальных и моральных особенностях казахского и башкирского обществ. Поэтому кратко рассмотрим особенности и условия вступления, башкир и казахов Младшего жуза в русское подданство, а оценку и понимание их лидерами сути подданства.

По пониманию лидерами башкир сути подданства, в башкирской науке существуют две противоположные позиции: завоевание Башкирии Россией и добровольное присоединение к России. К первой точке зрения можно отнести

позиции как дореволюционных, так и советских, зарубежных и постсоветских авторов – С. М. Соловьева, В.Н. Витевского, А.-З. Валидова, Ш. Типеева, Н. В. Устюгова, А. П. Чулошникова, Р. Фахретдинова, А. С. Донелли, П.Ф. Ищерикова, Д.Ж. Валеева, Р.Н. Зинурова, и др. Ко второй позиции, относятся точки позиции В.Н. Татищева, Х.Ф. Усманова, Н.М. Кулбахтина. И. Г. Акманова. Р. Г. Кузеева и др.

Таким образом, аспектом, объединяющим позиции лидеров башкир и Абулхаир хана является их понимание сути русского подданства. Принятие лидерами башкир русского подданства, означало выбор нового, более сильного сюзерена [Зинуров, 2001:50-55].

В свете сказанного нельзя не соглашаться с позицией казахского историка И. Т. Султанова: вхождение под власть нового сюзерена, по традициям степного бытия, предполагало такой же свободный выход из-под власти нового сюзерена, если это становилось для них тяжкой обузой [Султанов, 1996:19. В этом плане важна и точка зрения В. В. Трепавлова: у тюрко-монгольских кочевников, представление о подданстве не совпадало с представлениями, характерными для оседлых народов [Трепавлов, 2007:146-147, 164-167.

Башкиры в рассматриваемый период, в отличие казахов, кочевниками хотя являлись уже лишь частично, но все еще старались держаться традиций кочевого быта — табунное коневодство, четкое родоплеменное деление, барымта и карымта, неопределенность границ кочевий, многоступенчатость социальной власти, институт степных судей - биев и др. Однако некоторые атрибуты социальной организации кочевого общества, (институт биев, право голоса на народных собраниях-курултаях лишь у носителей оружия, (то есть отголоски эпохи военной демократии), сохранялись лишь в виде пережитков [Зинуров, 2001:29-31].

Инициаторы принятия русского подданства в лице родоплеменной знати башкир XVIвека, подданство рассматривали как систему будущих равноправных отношений с новым сюзереном — Русским государством, [Зинуров, 2001:109-119]. Откликнувшись на гарантии Русского государства — сохранение веры и вотчинное землевладение, лидеры башкирских племен, обязались платить ясак, нести военную службу в русской армии.

По логике И.Т. Султанова и В.В. Трепавлова, если бы их права ущемлялись односторонне, башкирские вожди и их подвластные, были вольны уйти к другому владетелю. Именно это они и пытались претворить в жизнь в ходе наиболее крупных восстаний 1662–1664, 1704–1711, 1735–1740 годов. В.В. Трепавлов считает, что в великой степи так всегда поступали казахи, буряты, алтайцы, каракалпаки. Мысль эта может быть отнесена и к башкирам.

В вопросе принятия ханом Абулхаиром российского подданства, в среде казахских ученых прошлого и настоящего, некоторых зарубежных авторов, мы вправе также отметить наличие двух противоположных точек зрения. К первой относятся позиции о завоевании казахских владений Россией: А.Н. Букейханова, Т.Г. Галузо, Х.Д. Досмухаметова, М. О. Ауэзова, С.Ф. Асфендиярова, Г.Б. Избасаровой, М.Б. Олкотт и др. В частности, по

Г.Б. Избасаровой, российское подданство Абулхаир ханом было предпринято как выбор сильного сюзерена, способного как защитить его от внешнего давления, так и укрепить свою единоличную власть, испытывающую соперничество со стороны хана Среднего жуза Барака, агрессивных джунгар, набегов башкир [Избасарова, 2016:63-68].

К другой группе казахских историков с противоположным мнением можно отнести Ж. К. Касымбаева, С. З. Зиманова. И. В. Ерофееву, и других авторов советского и постсоветского времени.

Говоря об особенностях принятия казахами русского подданства, следует отметить, что некоторые российские авторы здесь указывают на их существенное отличие от башкирской модели [Васильев, 2020:192-211]. Говоря о «казахской модели» роль башкирских вождей, якобы добровольно склонивших головы пред царем, некоторые историки отводят Абулхаир хану. Однако по не бесспорному мнению А.И. Левшина, Абулхаир ханом этот шаг был предпринят лишь в интересах упрочения своей единоличной власти [Левшин, 2009:178].

В казахской исторической науке относительно этой проблемы было высказано и несколько иное мнение. По мнению В.А. Моисеева, выполняя решение совета старшин Малого жуза, о заключении союза с Россией против джунгар, хан Абулхаир превысил эти полномочия, обратившись к императрице с просьбой о вступлении в российское подданство [Моисеев, 2001:32-33]. Но эта позиция известного историка, общую суть события не меняет.

Обращение хана Абулхаира с помощью башкирских предводителей, в 1730 году в русское правительство, было оперативно принято к рассмотрению. Отметим существенную особенность — как образец будущих отношений правительства с казахами, Абулхаир хан называл условия взаимодействия русского правительства с башкирским народом [Письмо хана, 1961:35]. Здесь важно учесть, что у казахов Младшего жуза с башкирами отношения хотя и были противоречивыми, но все ж более тесными, нежели с калмыками и каракалпаками [Васильев, 2020:193].

Рассуждения в подобном ключе, приводят нас к мысли о важности в этом процессе «башкирского фактора». Более того, этот фактор, наряду с действиями хана Аббулхаира, сыграл важнейшую роль. Так, начальник Комиссии башкирских дел, В. Н. Татищев, в середине XVIII века отмечал, что хан Младшего жуза стал искать русское подданство через башкир [Татищев, 1979:325].

В наше время многие историки отмечают посредничество существенную роль в принятия русского подданства ханом Абулхаиром, башкирских тарханов Алдара Исекеева, Таймаса Шаимова, Рахмангулова, Кызраса Муллакаева и др. [Ерофеева, 2007:256-266, Таймасов, 2009:152-158, Васильев, 2020:192-199]. По Ерофеевой И. В., к мысли о принятии российского подданства Абулхаир хана лично «инициировал» знаменитый башкирский тархан Алдар Исекеев. Но, как отмечает автор, в этом были заинтересованы и сам хан, и тархан Алдар, и подвластные им казахи и башкиры [Ерофеева, 2007:257-258].

В феврале 1731 года императрица подписала две грамоты: Абулхаир хану и «всему войску кайсацкому», и об отправлении посольства к казахам во главе с переводчиком А.И. Тевкелевым. В октябре того же года, посольство императрицы и названные посланцы Абулхаир хана, в сопровождении башкирских тарханов и старшин прибыли в летнюю ставку хана на реке Иргиз в урочище Май-тюбе [Ерофеева, 2007:263-266].

Деятельность посольства едва не закончилась трагедией - при первой же встрече Абулхаир хан признался А.И. Тевкелеву, что решение о принятии российского подданства, он принял единолично, без совета с казахскими султанами (Левшин, 2009:178-180). Об этом сразу же стало известно степной аристократии. Казахские старшины и батыры, подозревавшие посольство в тайных разведывательных целях с целью вторжения русской армии, это восприняли резко отрицательно, поэтому, после жесткого допроса с угрозами, они намеревались убить А.И. Тевкелева [Таймасов, 2009:153-156, Донелли, 1995:106-107].

Степной этикет, традиции степных предводителей спасли посольство от провала. Русский посланник обратился за советом к башкирской знати, приехавшей с посольством. Тарханы Таймас Шаимов и Алдар Исекеев не только помогли русскому послу, а по сути, спасли ему жизнь. Тонкие знатоки этикета степных традиций, они посоветовали послу и хану Абулхаиру искать расположения у знаменитых батыров Младшего жуза Букенбая и Есета, авторитетного муллы Худайназара. Под их влиянием 27 казахских старшин, также сам Абулхаир хан, поклялись на Коране о принятии российского подданства [Избасарова, 2018:70].

В дальнейшие несколько лет, деятельность хана была тесно связана с башкирами и их лидерами и прежде всего это было основано на общих морально-этнических особенностях их обществ. Именно на этом была основана рлрытка хана Абулхаира, поддержать башкир в 1738 году. Но имперский опыт и двуличность царской администрации в Оренбурге и Самаре, свели уже складывавшийся их союз, на нет. Русское правительство хотя и с опаской, но эффективно использовало авторитет и влиятельность Абулхаир хана среди башкир (о чем скажем ниже).

Башкирское восстание 1735—1740 годов, из-за размаха и отчетливой тенденции «отложиться» от российского подданства, представляло чрезвычайную опасность для правительства. К тому же, часть казахских батыров и старшин, теперь вновь попыталась поддержать башкир, так как лидеры башкир использовали давние личные связи и контакты с некоторыми казахскими владетелями. В результате, летом 1737 года, около 700 казахских конников совместно с башкирскими повстанцами участвовали в сражениях в бассейне реки Дема, к юго-западу от Уфы (История башкирского народа, 2011:220).

В.Н. Татищев к подавлению башкир решил привлечь нового «верноподданного», Абулхаир хана. К тому же правительство, по мнению Г.Б. Избасаровой, «...опасалось вероятности будущих совместных выступлений казахов и башкир, направленных против России...» [Избасарова, 2018:69-71].

Таким образом, русской администрации удалось привлечь хана Абулхаира к участию в событиях башкирского восстания в 1737—1738 года. Но его участие было лишь формальным. К чести знаменитого хана, его люди так и не приняли участия в боевых действиях по усмирению башкир, за исключением мелких стычек.

Социально-экономическая основа жизни башкир Зауралья исторической Башкирии, ОТ аналогичной жизни казахского общества, отличалась несущественно, за исключением отсутствия башкир централизованной власти хана. Однако, несмотря на противоречивость и сложность отношений, башкиры в социокультурном плане были наиболее близки к казахам, нежели их другие соседи – калмыки, каракалпаки и даже казанские татары. Это обстоятельство казахами, безусловно, интуитивно воспринималось положительно. Вместе с тем неизменные спутники степной жизни – барымта и карымта, соперничество за пастбища и кочевки и т. д., особенно двуличность И интриги царских наместников, давали превалировать этим чувствам.

Русской администрации было очевидно, что Абулхаир хан имеет достаточно давние связи с башкирской элитой, и что последняя к нему относились почтительно, именно как к легитимному хану-чингизиду, с реальной властью на огромной территории. Башкирская элита во многом способствовала оиткнисп ИМ русского подданства, тем самым, способствовала упрочению его единоличной власти перед притязаниями других оппонентов [Ерофеева, 2007:273-275, Левшин, 2009: 178-179, Васильев, 2020: 192-197, Таймасов, 2009:54-58]. Тем не менее, русская администрация рискованно пошла на простое использование хана при подавлении башкир. Как подданный империи, хан безусловно, понимал опасность конфронтации с такой мощной властью в лице В.Н. Татищева, Л.Я. Соймонова и других. В силу данного фактора, в декабре 1737 года, с немногочисленной свитой из туленгетов и некоторых старшин, Абулхаир хан появился на Ногайской дороге Башкирии.

Мнение Р.Ю. Почекаева о «борьбе казахских правителей за власть над Башкирией», выглядит предвзятым [Почекаев, 2014:111-112,117]. Позицию автор не обосновал источниками и фактами. Не вступая в полемику все ж, заметим следующее. Как хан Абулхаир, так и султаны, неоднократно появлялись в Башкирии вовсе не из-за агрессивных намерений и с целью установления контроля над Башкирией. Напротив, по мнению В.В. Моисеева, во второй половине 30-х годов, башкирские старшины все чаще стали обращаться за помощью к казахским феодалам, приглашая султанов Младшего и Среднего жузов в качестве правителей [Моисеев, 1984:200].

Во-первых, по неписаному закону великой степи, правитель, лишь представитель ханской династии мог быть поднят на белом войлоке и объявлен ханом. В частности, для башкир, позже вынужденных провозгласить хана из людей, не имевших отношения к ханской династии, это заканчивалось трагически и влекло массовый террор населения властями (Султан-Мурат, самозванец Карасакал).

Во-вторых, в XVII—XVIII веках, давние связи владетелей, также близкородственные языки ( башкирский и казахский)позволялибашкирской элите систематически вступать в переговоры с казахскими властителями. Так, в апреле 1737 года, в начале самого ожесточенного этапа восстания, у султана Среднего жуза Абдулмамбета (сына Аблай хана – Р. 3.) побывала делегация из 40 знатных башкир с жалобой на действия русских властей. Они просили султана разрешить им перекочевать к нему [РГДА, Ф.248:744].

Несмотря на отказ султана, уже через месяц, по решению общего Жыйына Бурзянской волости, делегация из 12 человек, посетила Семеке хана, «чтоб он их в подданство принял и со оными киргиз-кайсаками воевать русских людей обще». Вернувшись обратно, они объявили, что хан обещал им направить «40 ясаулов с людьми» [Материалы по истории БААСР, 1936:309].

Этой же весной 1737 года, от башкир Сибирской и Ногайской дорог у Шемяки хана (хан Среднего жуза Семеке – Р. 3.) и Абулхаир хана побывала очередная делегация башкир в составе 5 человек. «Шемяке хан приезжал и пообещал, что приедет Абулхаир хан с 1000 человек» [Материалы, 1936:321].

Очевидно, что лидеры башкир в пресечении расправ русских регулярных войск над мирным населением, добровольцев из «верных башкир», ополчения из пришлого населения, единственный выход видели в помощи казахских владетелей. Между тем, именно казахские султаны и ханы, тогда действительно являлись единственно возможными их потенциальными союзниками. В конце июня 1737 года представители башкир Усерганской волости Ногайской дороги вновь приехали к Абулхаир хану. В качестве ответной меры за помощь они предлагали помочь вернуть сына хана, Нурали, содержащегося в Оренбурге в качестве аманата [РГДА, Ф.248:760, 769].

Но обращения башкир к казахам были тщетны, хотя в течение всей первой половины 1737 года они продолжали направлять делегации. В этом плане мы далеки от каких-либо обвинений в адрес хана Абулхаира, казахских султанов. Не все было так просто, кроме того, казахские владетели, безусловно, исходили из вероятной возможности вхождения в степь русской регулярной армии. В этом случае боевые действия русской армии со степной кавалерией казахских ханов, кстати, имевшей опыт крупных побед над джунгарами, были бы надолго растянуты во времени и пространстве. Но опыт войн в Европе, в том числе и против конных войск, качество вооружения, опыт оперативного строительства и использования фортификационных сооружений, наверняка сказались бы в пользу русской армии.

Действия русской регулярной армии вновь вынудили башкирских старшин обратиться к казахам. Это вынудило начальника Комиссии

башкирских дел В.Н. Татищева направить хану послание со скрытой угрозой: как подданный «Ея императорского величества», хан не должен содействовать «ворам и изменникам» и предложил убеждать лидеров башкир к покорности [Материалы, 2002:349].

Видимо исходя из двусмысленности своего положения, в декабре 1737 года Абулхаир хан направил к башкирам делегацию из 4-х человек, с сообщением «чтобы вы башкирцы от злого намерения уклонились и принесли повинные...» [Материалы, 1936:472]. Позже, в том же декабре, выехав «в башкиры» уже сам, в течение всей зимы 1737 — 1738 года Абулхаир хан оставался в Башкирии. Здесь мы можем предположить, что он выполнял указание В.Н. Татищева лишь формально. В январе 1738 года Абулхаир хан встретился с одним из основных предводителей и главным идеологом восставших башкир, Бепенеем муллой Торопбердиным, (в русских архивных документах Трупбердин).

Здесь есть чему удивляться — Бепеней Торопбердин и его окружение, показали себя великолепными переговорщиками и тонкими знатоками этикета степных владетелей. Они не высказывали хану упреки в предательстве своих сородичей и единоверцев башкир, просили его, как хана, защитить их от притеснений царской администрации. Кроме того, хан воочию видел, что русская власть посягает на «святая святых» степной жизни, общее для казахов и башкир - на табунное коневодство. На него не могли не подействовать и доводы о том, что с башкир требуют в огромном количестве непосильные штрафы лошадьми. Напомним, что для Абулхаир хана, башкирское общество являлось таким же, как казахское,- степным военизированным обществом, с главными средствами жизни которого являлись родовые территории с табунным коневодством.

Абулхаир хан согласился с многими доводами башкирских лидеров - в результате переговоров с башкирскими лидерами Алдаром Исекеевым, Бепенеем Тропбердиным и др., уже к началу весны 1738 года, хан фактически был на их стороне. Так он передал послание В.Н. Татищеву: «...чтоб с оных бунтовщиков башкирцев штрафных лошадей не требовать» [Материалы, 1936:360]. Кроме того, В.Н. Татищеву хан высказал жесткое требование, на что мог отважиться лишь владетельный, легитимный хан — потребовал, чтоб содержащегося под стражей лидеров башкир — Кильмяк абыза, освободить [Материалы, 1936:360-361].

В этом случае Абулхаир хан поступил именно как хан, чьи единоличные указания в степи выполнялись всегда. Воочию видя незаслуженные притеснения своих сородичей и единоверцев, оказавших ему желанное содействие в принятии русского подданства, он как владетельный хан, фактически встал на путь их защиты. Такое развитие событий не преминуло сказаться — в январе 1738 года, при содействии своего давнего соратника, знаменитого тархана Алдара Исекеева, Абулхаир хан женился на молодой башкирке из знатного рода — дочери старшины Сурака [Асфандияров, 2009:90].

Но дальнейший ход действий русской администрации относительно хана показал, что хан был попросту использован как орудие расправы с лидерами башкир, которых властям не удавалось захватить.

Между тем, в окружении В.Н. Татищева и коменданта Оренбургской крепости майора Г.А. Останкова, в 1738 году находился «чювашенин» Мансур Абдрахманов, (так в башкирской среде тогда называли казанских татар). В Оренбургской крепости он состоял переводчиком при сыне хана Абулхаира, Нурали султане, содержащегося в заложниках. Он был специально приставлен к султану чтоб надзирать за его речами и поведением: письмом от 1 февраля 1738 года он сообщал В.Н. Татищеву о том, что Абулхаир хан среди башкир ведет себя подозрительно, к тому же женился на башкирке [Материалы, 2002:536].

Встревоженный В.Н. Татищев решил во что бы то ни стало вернуть «подозрительного» хана из башкирских волостей. В.Н. Татищев и генерал Л.Я. Соймонов поспешили издать Универсал о прощении башкир, участников восстания [Материалы, 2002:542]. В.Н. Татищев этим явно решил обезопасить себя, переложив ответственность на Абулхаир хана, так как был насторожен развитием событий не в его пользу,

Поэтому, вслед за этим он отправил срочное Доношение в Сенат о том, что «...Абулхаира хана бытие в Башкирии весьма мне подозрительно... ...Он принужден токмо ради пропитания у них жить... Но я, не хотя его оскорблять послал ему и ханше молодой гостинец и 100 рублев товарами...» [Материалы, 2002: 543].Очевидно, что русский владетель угодничал не только перед императрицей, но и ханом Абулхаиром, отсылая ему подарки — в это время хан ему представлялся большей угрозой, нежели «воры и изменники» башкиры.

Башкирские старшины во главе с батыром Кусяпом Султангуловым, почувствовав уверенность после поддержки их ханом Абулхаиром, направили в Оренбург сообщение, подписанное 55 старшинами и батырами 26 волостей. Они уведомляли, что отказываются платить штрафные лошади и, оставив свои жилища, готовы уйти под власть казахов [Материалы, 2002:549].

Чтобы разорвать фактически уже начавшийся осуществляться союз Абулхаир хана с башкирскими лидерами, В.Н. Татищев, поспешил учтиво предупредить хана о том, что штрафы лошадьми «...у воров башкирцев берутся за великие их противности и воровство». Далее он гарантировал хану, что в случае выступления против них, он хан, может «...получить от е.и.в. высочайшую милость». Здесь же он учтиво разъяснял хану: «Они башкирцы от природы злом напитаны и никакого добра не помнют» [Материалы, 2002: 549].

Между тем, Абулхаир хан уже начал действовать как союзник башкир, выступая как хан и казахов, и башкир. Так в начале марта 1738 года он направил письмо начальнику Табынской крепости капитану П.А. Батову: «...имеющихся в кайсацкой орде и в Башкирии пленных возвратить русских к русским, мусульманских мусульманам» [Материалы, 1936:368].К этому времени Кусяп батыр, по решению башкирских старшин, «с малыми людьми»

приехал в ставку хана, чтоб увезти султана Кожахмета «на башкирское ханство».

Оренбургской Отправленный комендантом крепости майором Г.А. Останковым в ставку хана тайно разузнать положение дел, и путях как оттуда извлечь и арестовать Кусяпа, мулла Мансур Абдрахманов быстро вернулся в Оренбург и сообщил коменданту Останкову, что Кусяп находится у хана, и оттуда «...никоим образом ево нельзя взять» [Материалы, 2002:559]. Но надо отдать должное многоопытным в таких делах В.Н. Татищеву и генерала Л.Я. Соймонову. Мансур Абдрахманов на другой же день с угощениями и богатыми дарами был отправлен обратно в ставку хана и сообщил ему, что «...20 апреля е.и.в будет в городе. Не соизволит ли хан в то число в город пожаловать». На вопрос хана, не будет ли его гость Кусяп арестован в Оренбурге, Мансур Абдрахманов присягнул на Коране и поручился за неприкосновенность батыра Кусяпа, но лишь в том случае, если бы тот был в свите хана [Материалы, 557–558].

В Оренбурге Кусяп Султангулов и четверо членов башкирской делегации, находившиеся в свите хана, были немедленно арестованы (Материалы, 2002:559-560). Напомним, что люди из ханской свиты, по неписаным правилам и традициям степи, еще со времен Великой Ясы Чингисхана, были неприкосновенны и находились лишь во власти хана [Сокровенное сказание, 2013:116-117, Рашид-Ад-Дин, 2013:270-271]. Здесь же, их вероломно арестовали, показав истинное отношение к владетельному и столь значимому для всей юго-восточной политики России, Абулхаиру хану.

Но уже 5 мая 1738 года В.Н. Татищев, видимо все же напуганный возможным уходом хана обратно в степи, срочно отправил ему из Самары угодливое письмо мол, к аресту батыра Кусяпа он не имеет отношения: «...Если с обидою учинено, то винной без наказания оставлен не будет» [Материалы, 2002:566]. При этом он тут же отправил в Оренбург коменданту Г.А. Останкову другое письмо. «Кусяпа поймал... Оное весьма изрядно учинили... Чтоб он, хан осердясь не уехал, я писал к нему хану в ласкательных терминах и обесчал виновного наказать. Но вы в том не опасайтесь... а оных воров наикрепчайше содержи...» [Материалы, 2002:566-567].

Хан Абулхаир действовал, как хан, не прекращая требовать, чтоб Кусяпа освободили. Получив в июне 1738 года выговор по Указу кабинета за медлительность действий по подавлению восставших башкир, 9 сентября 1738 года Кусяп батыр Султангулов, без ведома Абулхаир хана, был спешно казнен Татищевым в Сакмарской крепости.

Таким образом, природное легковерие хана Абулхаира, и «главного старшины» Тунгаурской волости Ногайской дороги, Кусяпа Султангулова для них закончилось трагически. В результате был «прибран к рукам» пока еще почти независимый от русской администрации, своенравный Абулхаир хан, захвачен и казнен один из главных лидеров мятежных башкир.

Не вдаваясь в подробности отметим, что остававшиеся на свободе лидеры башкир все еще надеялись на помощь и союзничество казахов и продолжали направлять к казахам делегации.

Мы не будем углубляться в дальнейшие события и факты, отметим лишь, что восстание возобновилось в 1739–1740 годах, под руководством «хана» Карасакала, которого башкиры весной 1739 года подняли на белой кошме и провозгласили своим ханом. Все это завершилось большой кровью и повальным террором, Казахский историк, мыслитель и писатель Ч.Ч. Валиханов и современный казахский историк В.В. Моисеев, о «хане» Карасакале отзывались как о «степном авантюристе» [Валиханов, 1961:431-432, Моисеев, 1984:200-204]. Не вступая в полемику, заметим, что неоднозначная личность самозванного «хана» Карасакалаи наши сомнения подлинности его биографии требуют углубленного исследования архивных документов, касающихся его личности.

Изложенный материал, мы вправе вкратце подытожить следующими выводами.

- 1. Давние соседи башкир казахи, несмотря на всю противоречивость их отношений, являлись единственно возможными потенциальными союзниками башкир в чреде их беспрерывных восстаний XVII–XVIII веков.
- 2. Хотя двойственность статуса Абулхаир хана в период принятия российского подданства чуть не пошатнула его ханский статус, давние личные связи с лидерами башкир, общие законы великой степи и морально-этические представления, особенно их помощь при принятии подданства, обусловили его расположенность к башкирам.
- 3. Русская администрация не придерживалась правил и условностей при переговорах как с башкирами, так и с казахами. Пренебрежение обычаями и нормами степных законов во многом объясняло вероломность и беспринципность царских сановников, как в отношении Абулхаир хана, так и предводителей башкир.
- 4. Говоря о личности Абулхаир хана, прежде всего надо иметь в виду его многолетние отношения соперничества и вражды с ханом Среднего жуза Бараком. Именно в этом заключалась «слабая сторона» хана. Хан уже известен былсвоим героическим прошлым периода «Актабын шубырынды», потому именно он в глазах народа являлся героем Аныракайского сражения, заслужил высокий авторитет среди башкирских лидеров, также известность в среде русской власти и мог бы «сесть за стол переговоров» с ханом Бараком. Но, видимо не все так обстояло просто. Наши материалы об обычаях, законахвеликой степи весьма важны для объективного понимания исторических явлений, однако предметный анализ событий и обобщения о былом с современных позиций также прольют свет на происходившее во времена далеких дней.
- 5. Многократные попытки башкирских лидеров заключить союз с ханом Абулхаиром, ханами и султанами Среднего жуза не приносили успеха, хотя, как мы отмечали, союз этот был потенциально возможен. Экономические ресурсы Российского государства, жесткость его централизованной политики, вооружение, состояние и опыт регулярной армии многократно превосходили возможности разрозненного башкирского общества и раздираемых частыми противоречиями казахских ханств.
- 6. Раскол башкирского общества на «верных башкир» и остальную часть имел гораздо более тяжкие, трагические последствиядля башкир, нежели

разногласия для такого же противоречивого, но более целостного казахского общества.

7. Огромные пространства казахской степи, хотя и представляли большую проблему для российских властей, мощь и вооружение русской армии многократно превосходили возможности и казахов, и башкир. Обстоятельства усложнялись и тем, что казахское степное общество, отчасти и его элита, также были расколоты. Подобно упомянутым «верным башкирам», многие казахские султаны и старшины, отчасти их люди, выступали на другой стороне.

Принцип подавления, а не переговоров и уважительного отношения к договоренностям, требованиям сюзеренного общества, к сожалению, всегда приводили в кровопролитиям и трагедиям.

### Литература

- 1. Асфандияров А.З. История сел и деревень Башкортостана и сопредельных территорий. Уфа, «Китап», 2009. 420 С.
- 2. Валиханов Ч.Ч. Шуна Батырь (Авантюрист XVIII столетия). Сочинения. Том 1. Алма-Ата, 1961. 432 С.
- 3. Васильев Д. В. Рождение империи. Юго-Восток России: XVIII первая половина XIX века. М, 2020. 607 С.
- 4. Донелли А.С. Завоевание Башкирии Россией 1552–1740. Уфа, Издательство «Башкортостан», 1995. 285 С.
- 5. Ерофеева И. В. Хан Абулхаир: полководец, правитель, политик. Алматы, «Дайк-Пресс», 2007. 452 С.
- 6. Зинуров Р.Н. 1735–1740 восстание или национально-освободительная война? // «Ватандаш». №1, 2021, С. 24.
- 7. Зинуров Р.Н. Башкирские восстания и индейские войны феномен в мировой истории. Уфа, «Гилем», 2001. 532 С.
- 8. Избасарова Г.Б. Государственная деятельность А. И. Тевкелева по реализации юго-восточной политики Российской империи в XVIII веке // Вестник Томского государственного университета, №430, 2018.
- 9. Избасарова Г.Б. Российский фактор в казахско-башкирских отношениях в первой четверти XVIII века // Историческая образовательная мысль. Том 8, №5/2, 2016.
  - 10. История башкирского народа в 7 томах. Том 3. Уфа, «Гилем», 2011. 469 С.
- 11. История Казахстана с древнейших времен до наших дней в 5 томах. Том 2. Алматы, «Атамура», 2010. 768 С.
- 12. История Казахстана с древнейших времен до наших дней. Том 3. М, «Наука», 1989. С. 155–156
- 13. Карамзин Н. М. История государства российского в 12 томах. Том 9. СПб, 1842-1844.378 С.
- 14. Кулбахтин Н.М. О башкирских восстаниях XVII–XVIII веков и их роли в истории края и народа // «Ватандаш», №4 (295), 2021.
- 15. Левшин А. И. Описание киргиз-казачьих или киргиз-кайсацких орд и степей. Алматы, «Санат», 2009. 653 С.
- 16. Масанов Н.Э. Кочевая цивилизация казахов (основы жизнедеятельности номадного общества). Алматы, «Социнвест», 1995. 320 С.
- 17. Материалы по истории башкирского народа. Том VI. Оренбургская экспедиция и башкирские восстания 30-х годов XVIII века. Уфа, «Китап», 2002. 743 С.
- 18. Материалы по истории Башкирской АССР. Часть 1. Башкирские восстания XVII и первой половины XVIII века. Москва- Ленинград, Издательство АН СССР. 1936. 618 С.

- 19. Моисеев В. А. Джунгаро-казахские отношения в XVII–XVIII веках и политика России //Россия, и Казахстан: современные мифы и историческая реальность. Барнаул, 2001. 220 С.
  - 20. Моисеев В.А. Степной самозванец. «Простор», №6, 1984.
- 21. Народы мира. Этнографические очерки. Народы Средней Азии и Казахстана. Том І. Издательство АНСССР, 1962. С. 85.
- 22. Народы мира. Этнографические очерки. Том II. Народы Средней Азии и Казахстана. Издательство АН СССР, 1963. С. 332, 333.
- 23. Письмо хана Младшего жуза Абулхаира императрице Анне Иоановне с просьбой принятия его с подвластными людьми в российское подданство // Казахскорусские отношения в XVI–XVIII веках. Сборник документов по истории русско-казахских отношений. Издательство АН Казахской ССР, 1961. 741 С.
- 24. Почекаев Р. Ю. Казахские ханы в XVIII веке в борьбе за власть над Башкирией: золотоордынское наследие в новых политико-правовых делах // Средневековые тюркотатарские государства. №6, 2014.
- 25. Рашид Ад-Дин Фазлуллах. Фрагменты биликов из сборника летописей // Сокровенное сказание монголов. М, «Эксмо», 2013. 475 С.
  - 26. РГДА, Ф. 248, О. 17, кн. 1164, л. 744, 760, 769.
  - 27. Сокровенное сказание монголов. Великая Яса. М, «Эксмо», 2013. 475 С.
- 28. Соловьев С.М. История России с древнейших времен. Кн. IX, том XVIII, 1963. 460 С.
- 29. Султанов И.Т. Россия и Казахстан: история и проблемы взаимодействия // Россия, запад, и мусульманский восток в колониальную эпоху. СПб, 1996. 153 С.
- 30. Таймасов С.У. Башкиро-казахские отношения в XVIII веке. М, «Наука», 2009. 341 С.
- 31. Таймасов С.У. Об отношениях башкир с казахами Младшего жуза в период правления Нурали хана // Вестник Челябинского государственного университета. №37 (175). История. Выпуск 36. 2009.
- 32. Татищев В. Н. Лексикон Российской, исторической, географической, политической и гражданской (1743). Избранные произведения. Ленинград, 1979. 465 С.
- 33. Трепавлов В.В. Белый царь. Образ монарха и представления о подданстве у народов России XV–XVI вв. М, 2007. 321 С.
- 34. Чулошников А. П. Феодальные отношения в Башкирии и башкирские восстания XVII и первой половины XVIII веков // Материалы по истории Башкирской АССР. Часть І. Москва- Ленинград, Издательство АН СССР. 1936. 618 с.

©Зинуров Р.Н., 2025

УДК 398.21 (=512.141)

**Зинурова Р.Р.,** ИИЯЛ УФИЦ РАН, г. Уфа, Россия

### ПРЕДМЕТ-ПОМОЩНИК (ПЛАТОК) В БАШКИРСКИХ БОГАТЫРСКИХ СКАЗКАХ

**Аннотация.**В сказках многих народов, в том числе в башкирских богатырских, встречаются разнообразные помощники, у которых разное происхождение, внешний вид, назначение. Они помогают главному герою

выбраться из трудной ситуации живым, невредимым, победителем и достичь цели. В этом ему помогают и чудесные предметы, в том числе платок.

Цель данной статьи: на материале башкирских богатырских попытаться определить место и функции платка.

Вышеназванный предмет обретает значения чудесного средства передачи информации о состоянии героя, символа для узнавания своей невесты (или невеста узнает своего суженого), способа оживления, добывания еды и т.д.

**Ключевые слова:** Сказки, богатырские, башкирские, герой, предметыпомощники, платок.

В богатырских башкирских сказках окружают главного героя многочисленные и разнообразные существа и предметы, которые имеют разное происхождение, внешний вид, назначение, помогающие ему выбраться из трудной ситуации живым, невредимым, победителем и достичь цели. Согласно классификации В.Е. Добровольской, их можно разделить на следующие категории: 1) зооморфные помощники; 2) антропоморфные помощники; 3) люди-помощники; 4) волшебные предметы. Особый интерес в данном контексте представляют волшебные предметы и их функции. В башкирской богатырской и волшебной сказках их довольно много: полотенце, платок, живая и мертвая вода, волосы, зеркало, кольцо и т.д. Такие предметы встречаются в сказках и у других народов. Тема предметных реалий подробно представителями мифосимволического рассматривалась лингвосемантического направлений, но больше всего к ней обращались ученые, которые работали в русле фольклорно-этнографических исследований. Об этом подробно написано в монографии В.Е. Добровольской «Предметные реалии русской волшебной сказки». Предложенный автором подход в данной монографии позволяет составить объективную классификацию сюжетов русской волшебной сказки на основе их «кодирования» формализованными наборами предметных реалий, своими для каждого сюжета. Она выделяет матрицу значимых параметров предметных реалий, выявляет их взаимосвязь друг с другом и отмечает зависимость их значений от сюжетного и функционального разработана типа реалий. Ею модель структурнопредставления качественных соотношений системных значимых признаков предметных реалий. С точки зрения автора, такая классификация предметных реалий объективная может быть комбинацией значений, базовых для каждой группы реалий. Некоторые параметры по семантической сонаправленности и степени изменения признака от реалии к реалии объединяются в особые группы, которые позволяют рассматривать их как способность реалии изменяться самой и изменять сказочный мир» [Добровольская, 2009]. Некоторые из них с трудом поддаются описательному рассмотрению. В.Я. Пропп пишет: «Нет, кажется, такого предмета, который не мог бы фигурировать как предмет волшебный» [Пропп, 1986: 277]. Ученый охарактеризовал также круг их действий. Эти предметы в сказках являются либо неким порталом, проводником в другой мир, либо

выполняют роль помощников, талисманов, оберегов и защиты. До получения данных предметов герой подвергается ряду довольно разнообразных событий и испытаний, однако, все они приводят к тому, что тот или иной предмет попадает всеравно в его руки. Он также делит их на несколько (классифицирует) форм, с помощью которых главный герой получает волшебные предметы: это предметы, т.е. волшебные, который похищается; передается конкретно герою; изготавливается; продается или покупается; внезапно появляется сам по себе; попадает в руки героя случайно; предмет из которого едят или пьют [Пропп, 1928: 44].

В башкирских богатырских сказках привлекает внимание предмет, связанный со сватовством, среди которых особое место занимает платок (платочек).

Платок является распространенным атрибутом, который используется в обыденной жизни человека не только у башкир, но и у других народов. Он встречается в сказках, обычаях, ритуалах, песнях, поверьяхи т.д.

Огромный пласт народного наследия, где отражена функция волшебного платка — это сказки, а именно башкирские богатырские и волшебные. Фольклорный образ платка наиболее употребим в сюжетах свадебных обрядов сватовства. В них платок выполняет несколько функций:

- 1. Служит отличительным (опознавательным) признаком жениха (суженного). По платку невеста узнает своего суженого: "... Алыпкилеп батша алдына бастыргас, кызы бының кулын йыузырырга иткгйне, кулының ебәк яулык менән бәйләнгәнен күреп, кыз шатлыгынан кыскырып ебәрзе: Бына ошо егет үлтерзе ждаһаны! тип [Йәшәгән, ти, батырзар, 1990: 132]("... Когда Молодец пришел к царю, девушка полила ему на руки воды. Увидев, что его рука обмотана шелковым платком, она воскликнула от радости: Вот этот юноша убил аждаху!") [БНТ, 1988: 137]; "...Кыз егеттең атының ялына кульяулык бәйләй зә атаһы йортона китә" [Йәшәгән, ти, батырзар, 1990: 100]("... Девушка привязала к гриве коня егета шелковый платок и ушла в дом своего отца") [БНТ, 1988: 109]. Из вышеприведенных примеров видно, что девушка дарила платок как залог своей любви и по платку узнает своего суженного.
- 2. Служит доказательством победы: "... Теге вәзир өндәшмәй-нитмәй ултырған, ти. Сынтимер дауам иткән: Уның билгене булмана, минең дәлилдәрем бар: бына батша кызы үзе биргән йөзөк, бына уның яулығы, бына ажданның колактары! тип, теге төйөнсөктө килтереп батшаның алдына налды, ти" [Йәшәгән, ти, батырзар, 1990: 172] ("... везир ничем не мог потвердить свой мнимый подвиг и сидел, будто в рот воды набрал. Сынтимер продолжил:— Я так и знал: у него нет никаких доказательств. Вот они доказательства, которые может предъявить подлинный победитель аждахи платок и кольцо, собственноручно подаренные царевной, отрезанные уши аждахи! и с этими словами поднес их царю") [БНТ, 1988: 170]. Здесь главным информирующим о подвигах героя предметом выступает платок, благодаря которому окружающие узнают о подвигах главного героя.

Платок как опознавательный знак истинного героя появляется не только в рассматриваемом сюжетном типе, но и в других сказках, где настоящий батыр должен скрываться под маской нищего или больного [Добровольская, 2018: 12—27.]. В.Е. Добровольская отмечает: «При выяснении причин выбора царевной грязного садовника в женихи платок помогает установить истинный облик героя и его происхождение. Выбор именно платка не случаен. В данном случае на сказку сильное влияние оказал свадебный обряд. Невеста, давая согласие на брак, дарила жениху платок как залог своей любви. Сказка сохранила обрядовый предмет, но изменила его функцию, превратив его из знака согласия на брак в знак, свидетельствующий о совершении подвига» [Добровольская, 2009:...].

3. В сказках является символическим предметом для узнавания местонахождения героя: "... Алпамыша үзенең яулығын кыззарға тоттора ла, былай тип әйткән: Ошо яулыкты келәткә ингән ерзә елдең ыңғайына тотоғоз, тигән. Кыззар уның үтенесен үтәйзәр. Ат үзенең хужанының есен низеп шул тиклем итеп ярный, хатта кыйыкты емереп касып сыға"[Перевод автора]("... Алпамыша протянул им свой платок и сказал: — Отнесите этот платок туда и подержите его с наветренной стороны у входа в сарай.

Девушки исполнили его просьбу, а конь, почуяв запах своего хозяина, так разъярился, что, проломив стену, вырвался на волю") [БНТ, 1988: 49]. В этой сказке герой с помощью платка сообщает своему коню о том, что он живой, и что ему нужна помощь.

- 4. Выступает как снабжающий предмет, появляющийся после взмаха:
- а) помогает в трудной ситуации. Герой получает платок в дар от старика: "Старик, видя, что сил у Тимербулата прибавилась, подарил ему этот платок и посоветовал встряхнуть им, если вдруг очутится в трудном положении." [БНТ, 1988: 187]; "... увидел целое полчище двухглавых змей. Тимербулат испугался. Тут он вспомнил про своего благодетеля-старика и махнул подаренным им платком. В ту же минуту перед ним явился старик и, узнав в чем дело, дал ему меч, приказывая выйти к змеям. Тимербулат вышел; змеи его окружили; он стал рубить их и перебил всех" [БНТ, 1988: 187]; от дэвов-зятьев (мужья трех сестер): "... Когда станет очень туго, сказал муж старшей сестры, разверни этот платок, и все у тебя будет" [БНТ, 1988: 391];
- б) используется как средство исцеления: "... Один из львов твоему коню ногу поранит; вот тебе платок, барсучьей кровью смоченный, ты его к ране приложи и нога у коня заживет" [БНТ, 1988: 393];
- в) благодаря платку появляется еда: "... Проголодался Ахмет и развернул свой платок. Откуда не возьмись появились вкусные блюда и вина, заиграла музыка" [БНТ, 1988: 392]. Схожая функция у платка, которая так же, как и у скатерти-самобранки, связана с едой.
- В башкирских волшебно-героических сказках, по наблюдениям Г.Р. Хусаиновой, в белый платок заворачивают ножик, где находится сердце героя [Хусаинова, 2014: 81, 96, 43]: "... в подошве сапога правой ноги есть завернутый в белый платок ножик это и есть мое второе сердце") [Сказки-

2: 59]; "... за то, что освободили запутавшегося во что-то Самригуш, братья Биктимера попросили его помочь найти второе сердце героя: сапог, а на его подошве — завернутый в белый платок перочинный нож с красной рукоятью [Сказки-2: 60]. Белый цвет платка связывается с понятием защиты от нечистой силы.

Как отмечает В.Е. Добровольская, на материале русской волшебной сказки, платок в волшебных сказках имеет три основные функции: превращающаяся реалия; знак идентификации героя; знак, информирующий о состоянии героя; снабжающий предмет. В словарной статье имеет следующий вид:

- а) информирует о совершении действия: (СУС 313Н\*);
- б) после взмаха появляется мост: СУС 315, СУС 302;
- в) превращается в водный источник: СУС 313Н\* [Добровольская 2009: 30]. Если в русских волшебных сказках платок превращается в мост, то башкирским богатырским сказкам такое превращение не встречается.

Платокиспользуется в церемония никаха, во время свадьбы. Так, мать жениха с благопожеланиями укрывает голову невестки большим красным платком и она называется *никах яулығы* (платок бракосочетания):

Тәүфиклы бул, Благочестивой будь, Бәхетле бул! Счастливой будь!

Минең кеүек тирак бул! Как я, опрятной, чистой будь!

Минең кеүек сираж бул! Как я, крепкой будь!

(Сираж –  $\partial ocn$ . подобно крученой нити).

При преподносении мәһәр (приданого), среди подарков присутстсвуют и платки [Хакимьянова, Султангареева, 2018: 40-41]. После утверждения статуса невестки запрещалось ходить с непокрытой головой. По поверьям, наиболее уязвимыми сглазу и злым духам считались волосы, подбородочная ямка, затылочная ямка, лоб и щеки. Следовательно, платок в этих случаях выполнял функцию оберега, социального символа замужнейженщина а также связан с гигиеной. Если женщина появлялась без платка, то старшие говорили ей: никахың бозола (нарушается чистота брачного союза). Родители невесты и время свадьбы также приглашенным жениха во дарят друг другу, родственникам подарки: женщинам – платки, мужчинам – полотенца, рубашки. Еще есть такой интересный момент: до обмена подарками невеста и свекровь не имели права общаться между собой. Сноха, чтобы заговорить с матерью мужа, преподносила ей полотенце, платок или скатерть. Для получения права с невесткой свекровь давала ей в ладонь серебряную монету, на плечо накидывала шаль или платок, произнося благопожелания [Баязитова, 2010: 61, 58].

Образ платка встречается и в свадебных песнях. Во время коллективного угощения к свадебному застолью выносится кей у күстэнэсе (гостинцы жениха) и в этот момент мать невесты также раздает подарки: мужчинам – полотенца, женщинам – платки, куски йыртыш, молодым – платочки. После

раздачи гостинцев и подарков (йыртыш) мать невесты поет, а мать жениха исполняет танец свахи:

Ал яулығың алтын сук(ы), Алый платок с кистями золотыми, Шәл яулығың кызыл сук та. Шаль – с кистями красными! Ца шаль – с кистями красными! Козағыйзар килгән сакта, Когда приезжают сваты

 Йүгереп үзең килеп сык та,
 Выбегай навстречу к ним,

 Йүгереп үзең килеп сык
 Да выбегай навстречу к ним!

[Хакимьянова, Султангареева, 2018: 72]

Платки раздают в качестве подаяний "хәйер" во время религиозных торжеств, имянаречений, поминовений духов предков.

Функция платка не ограничивалась только его прямым назначением, как предметом одежды. Он намного шире в разнообразных проявлениях в нематериальной традиционной культуре: оберегах, приметах, поговорках и т.д. Например, в запретах,приметах: "Нельзя ходить без платка во время грозы — может ударить молния", "Если в доме был найден чужой платок, его нужно вернуть владельцу или же избавиться от него. Считается, что притягивает неприятности"; в народных поверьях: платок или косынка приносит помощь больному, если ими раньше прикоснулись к мощам святых или к иконе в церкви во время богослужения.

Платок использовался и в играх разных народов. Например, у башкир есть игра "Йәшерәм яулык" (Спрячу платочек). В данной игре участники встают в круг и выбирают водящего по считалке. Водящий игру в платком в руке идет по кругу за сидящими и произносит речитации:

Спрячу, спрячу я платочек, Под ракитовый кусточек. Кто платочек найдет, Тот со мной пойдет.!

Он незаметно кладет платок за спиной одного из игроков. Если тот заметит, то должен тотчас взять платок и на бегу догнать, поймать водящего. Водящий бежит, чтобы быстрее успеть сесть на его место. Если не успеет поймать, то он (или она) становится снова водящим. Игра продолжается дальше. [Fəлəүетдинов, Ураксина, 1996: 156].

Как видно, платок — активно применяемый культурный предмет во многих жанрах башкирского фольклора, в том числе и в сказках. В сказке нет ничего случайного, ни один предмет не появляется в ней просто так. Присутствие любой вещи в сказочном тексте обусловлено не только его бытовой функцией, но и, что особенно важно, сакральной функцией предмета в традиционной духовной культуре. В нашем случае платок — это символ женитьбы, средство узнавания, средство при выборе жениха, вместилище души героя, исцеления, игрового состязания, спасения героя, помощник для победы добра над злом.

### Литература

- 1. Башкирское народное творчество. Т. III. Богатырские сказки / Сост.: Н.Т. Зарипов; Вступ. ст., коммент. Л.Г. Барага и Н.Т. Зарипова. Уфа: Башкирское книжное издательство, 1988.-448 с.
- 2. Башкирское народное творчество. Т.IV. Волшебные сказки и сказки о животных / Сост.: Н.Т. Зарипов; вступ. ст., коммент. Л.Г. Барага и Н.Т. Зарипова. Уфа: Башкирское книжное издательство, 1989. 512 с.
- 3. Башҡорт халык ижады. Әкиәттәр. Икенсе китап / Төз.: М.Х. Минһажетдинов, Ә.И. Харисов; аңлатм. авт.: Л.Г. Бараг менән М.Х. Минһажетдинов. Өфө: Башҡортостан китап нәшриәте, 1976. 616 б.
- 4. Башкорт халык ижады. Әкиәттәр. Өсөнсө китап / Төз.: Н.Т. Зарипов, М.Х. Минһажетдинов. Инеш мәк. авт.: Н.Т. Зарипов; аңлатм. авт.: Л.Г. Бараг менән Н.Т. Зарипов. Өфө: Башкортостан китап нәшриәте, 1978. 352 б.
- 5. Баязитова Р.Р. Традиционный семейный этикет башкир: монография / отв. ред. М.В. Мурзабулатов [Текст] / Р.Р.Баязитова Уфа: Изд-во БГПУ, 2010. 176 с.
- 6. Добровольская В.Е. Предметный реалии русской волшебной сказки / В.Е. Добровольская. М.: Государственный республиканский центр русского фольклора, 2009. 224 с.
- 7. Добровольская В.Е. Мнимая и реальная инвалидность в русской волшебной сказке в контексте фольклорной традиции / В.Е. Добровольская // Этнографическое обозрение. 2018. № 1. С. 12–27.
- 8. Йәшәгән, ти, батырзар. Башкорт халык әкиәттәре. Өфө: Башкортостан китап нәшриәте, 1990. –536 б.
- 10. Пропп В.Я. Исторические корни волшебной сказки / В.Я. Пропп. Л.: Издательство Ленинградского университета, 1986. 365 с.
- 11. Пропп В.Я. Морфология сказки / В.Я. Пропп. Ленинград: Академия, 1928. 154 с.
- 12. Хакимьянова А.М., Султангареева Р.А. Башкирские свадебные песни (текст и практика) / А.М. Хакимьянова, Р.А. Султангареева. Уфа: Мир печати, 2018. 176 с.
- 13. Хусаинова Г.Р. Башкирские волшебные сказки: поэтика и текстология / Г.Р. Хусаинова. Уфа: Гилем, Башк. энцикл., 2014. 216 с.

©Зинурова Р.Р., 2025

УДК 811.512.141'28

**И**шкильдина **Л.К.,** ИИЯЛ УФИЦ РАН, г. Уфа

## СОВРЕМЕННОЕ СОСТОЯНИЕ АЙСКОГО ГОВОРА БАШКИРСКОГО ЯЗЫКА (НА ПРИМЕРЕ САЛАВАТСКОГО РАЙОНА РБ)

**Аннотация.** В данной статье анализируется язык башкир Салаватского района РБ по материалам фольклорно-лингвистической экспедиции 2018 года под руководством Р.А. Султангареевой. Язык данного населения относится к

айскому говору восточного диалекта башкирского языка и обнаруживает основные характеристики восточного диалекта. Описываются особенности современного состояния языка на фонетическом, лексическом и морфологическом уровнях.

**Abstract**. This article analyzes the language of the Bashkirs of the Salavat district of the Republic of Bashkortostan based on the materials of the folklore and linguistic expedition of 2018 under the leadership of R.A. Sultangareeva. The language of this population belongs to the Ai dialect of the eastern dialect of the Bashkir language and exhibits the main characteristics of the eastern dialect. Some features of the current state of the language at the phonetic, lexical and morphological levels are described.

**Ключевые слова:** экспедиция в Салаватский район, айский говор, языковые особенности.

**Keywords**: expedition to the Salavat district, Ai subdialect, linguistic features.

#### Введение

В 2018 году Институтом истории, языка и литературы УФИЦ РАН по руководством известного фольклориста, Проекту ПОД Р.А. Султангареевой была проведена фольклорно-лингвистическая экспедиция Республики территории Салаватского района Башкортостан приглашению руководства санатория «Янгантау» (директор А.Р. Акбашев). В указанном году были проведены два экспедиционных выезда, результатом которых было издание в 2022 году собранного фонда в двух частях [Экспедиционные материалы.., 2022. Ч. Іи Ч. II].

район Салаватский расположен на северо-востоке Башкортостан и граничит с Нуримановским, Дуванский, Кигинским районами РБ иЧелябинской областью РФ. К башкирским деревням относятся: Айская, Алькино, Аркаул, Ахун, Баш-Ильчикеево, Бешевлярово, 1-е Идельбаево, 2-е Идельбаево, Идрисово, Ильтяево, Ишимбаево, Юнусово, Кусепеево, Комсомол, Карагулово, Кызырбак, Куселярово, Калмакларово, Лагерово. Махмутово, Мечетлино, Миндишево, Мусатово, Мурсалимкино, Новосюрюкаево, Новые Каратавлы, Радио, Ташаулово, Терменево, Урманчино, Шаряково, Чебаркуль, Юлаево, Язги-Юрт, Янгантау, Яубуляково, Яхъя. В Салаватском районе проживают башкиры родов мурзалар, табын и следующих родовых подразделений: шайтан-кудей, кыр-кудей (относятся к роду кудей), каратавлы, тырнаклы (относятся к роду айле), тубеляс (относится к роду кувакан). Башкиры составляют 67% населения района по переписи 2010 года.

Язык башкир Салаватского района Республики Башкортостан относится, по классификации Н.Х. Максютовой (1976), к айскому говору восточного диалекта башкирского языка.

В ходе первой экспедиции, в которой я принимала участие, были обследованы следующие населенные пункты: Аркаул, Ахуново, Идрисово, Баш-Ильчикеево, Карагулово, Лагерово, Мурсалимкино, Урманчино, Шаряково, Юлаево, Юнусово. В результате лингвистического анализа языка

башкир Салаватовского района РБ были выявлены нижеуказанные особенности.

## Фонетические особенности говора Некоторые особенности в системе гласных

Также гласный  $\boldsymbol{a}$  заменяет огубленный  $\boldsymbol{y}$  литературного языка в указательных местоимениях, что характерно большинству говоров башкирского языка: a — лит. y ны 'ero', a — лит. y на 'ero', a — лит. y его, ее' и т.п.

У некоторых информантов был зафиксирован ранее не описанный двухкомпонентный заднерядный гласный «оа»в начале слова (оай 'луна', оалтын 'золото'), который не является дифтонгом, а представляет собой сложный гласный звук — дуфон, состоящий из двух компонетов: первый из них o-образный, второй — a-образный [См. Ишкильдина, 2023].

В говоре присходит сужение широкой гласной  $\boldsymbol{\partial}$  в форме  $\boldsymbol{u}$  в ряде слов:  $cuck\partial -$  лит.  $c\partial ck\partial$  'цветок', cupыш – лит. cbpыш 'морщина',  $kuh\partial u$  – лит.  $k\partial h\partial u$  'совет'.

Дифтонг  $\theta \tilde{u}$  переходит в монофтонг  $\gamma$ , что было уже описано еще Н.Х. Максютовой:  $\gamma p = -\pi u T$ .  $\theta \tilde{u} p = \tau v$  'суп из крупы',  $\gamma p = \tau v$  'утка',  $\gamma p = \tau v$  'утить, обучать' и др.

### Особенности в системе согласных

В данном говоре губно-губной  $\boldsymbol{\delta}$  употребляется как в литературном языке, но может выступать и в конце слова, что не характерно литературному языку: мәктәб – лит. мәктәn 'школа', китab – лит. kuman 'книга', kumab – лит. kuman 'книга', kumab – лит. kuman 'жалкий, достойный; очень' и др.

В середине слова губно-губной смычный n спирантизуется в губно-губной щелевой  $\phi$ :  $\kappa ep \phi e \kappa - \pi u$ т.  $\kappa ep n e \kappa$  'ресница',  $\kappa ep a \kappa - \pi u$ т.  $\kappa ep a \kappa$  'почва'.

В начале слова происходит озвончение переднеязычного смычного m:  $\partial \theta p \theta \gamma - \text{лит.} \ m \theta p \theta \gamma$  'завёртывать, закручивать',  $\partial \theta \mu - \text{лит.} \ m \theta \mu$  'тело',  $\partial \theta \rho \theta \mu - \text{лит.} \ m \theta \rho \theta \lambda$  'глубокий',  $\partial \theta \mu - \text{лит.} \ m \theta \lambda \mu$  'волна' и др.

Различается от литературного языка и употребление фарингального h:

- 1) в начале слова он выступает на месте c и w: hymec лит. cymec 'ковш', haбasa лит. mbiasa 'жребий', hbiibik лит. mbiibik 'жидкий';
- 2) в начале слога употребляется  $\varphi$  вместо h: бауыр $\varphi$ а $\kappa$  'баурса $\kappa$ ', mуn $\varphi$ а 'порог',  $\gamma$ л $\delta$  $\kappa$  $\varphi$  $\varphi$  'падаль',  $\alpha$  $\kappa$  $\varphi$  $\alpha$  $\kappa$  'хромой', mан $\varphi$ ы $\kappa$  'желанный';

удивительно, так как для этого говора характерно употребление фарингального h.

В живой речи происходит редукция сонорных согласных n, n, p в середине слова: 6у $\epsilon$ аn – лит. 6у $\epsilon$ аn "было", 6у $\epsilon$ аn "бывало"), 60n0n1 – лит. 60n1 – лит. 60n2 – лит. 60n3 – лит. 60n4 – лит. 60n5 – лит. 60n6 – лит. 60n7 – лит. 60n8 – лит. 60n9 – лит. 60n

Специфика живой речи башкир Салаватского района заключается в функционировании в начале слова переднеязычного шипящего  $\mathcal{H}$ , который реализуется в веляризованном (твердом) и палатализованном (мягком) вариантах. Примеры:  $\mathcal{H}$  "медленный",  $\mathcal{H}$  "медленный",  $\mathcal{H}$  "оть",  $\mathcal{H}$  "медлить, замедлить",  $\mathcal{H}$  "зерно",  $\mathcal{H}$  "отт.  $\mathcal{H}$  "рукав",  $\mathcal{H}$  "семь".

По нашим наблюдениям, фонема  $\mathcal{M}$  употребляется в большей степени в речи старшего поколения ( $\mathcal{M}$ ей $\mathcal{M}$ ),  $\mathcal{M}$ еше,  $\mathcal{M}$ еше,  $\mathcal{M}$ еще,  $\mathcal{M}$ е

### Лексические особенности

В Салаватском районе нами были зафиксированы следующие группы лексем, отличающиеся от литературного языка формой или семантикой:

- 1. Термины родства: *инәй* 'мама', *атай /әтей* 'отец', *кыззар* 'младшие свояченицы', *карттай* 'дедушка', *кәртнәй/ кәтәй* 'бабушка', *тәнәй* 'шурин', *парут* 'род', *апсын / афын* 'жены братьев по отношению друг другу', *иркә* 'младшая сестра, сестренка', *эне* 'младший брат', *хәрендәш* 'сестра', *бабай/быуай* 'дядя (мужчина старше родителей)'.
- 2. Названия растений, овощей: бәрәңге 'картофель', аштык 'зерно, хлеб', бозай 'пшеница', тилегән орзок 'белена, дурман', зәрзә 'борщевик', кымыззык 'горец альпийский', окhон 'лук линейный', тарма 'конопля', жим 'зерно, корм'.
- 3. Продукты питания: *асылык* 'закваска', *бауырçак* 'баурсак', *шәңкә* 'шаньга', *үрә* 'суп из крупы, похлебка', *корт* 'курут', *әпәй* 'хлеб', *күмәс*

'пресный хлеб, испеченный в печи', эйрэн 'сыворотка', писук 'сахар', жәймә 'лепешка из пресного теста', йыуаса 'изделие из пресного теста, приготовленное на масле', аштыныу 'помои'.

- 4. Утварь, части печи или дома: балғалак 'чайная ложка', бизрә 'ведро', жәйкә 'блюдце', уктау 'скалка', ижау 'половник', hymec 'ковш', тәгәс 'чашка'; кыткыс 'щипцы, клещи', hoҙғак 'совок', люшкә 'вьюшка', өрҙөктәмә 'завеса матицы'.
- 5. Одежда, украшения: балдак 'кольцо', балитак 'оборка', башай 'шерстяные носки', *hырға* 'серьги', *ефәк* 'шелк', *күлмәк* 'платье', *түшелдерек* 'нагрудник; женская нагрудная повязка', *яка /яға* 'ворот', *ығырмау* 'үңербау', *нағыш* 'узор'.
- 6. Лексемы, связанные с обрядами, обычаями, мифологией: *бирнә* 'приданное невесты', *буа* 'обрезание', *буаға тотоу* 'делать обрезание', *димдәү* 'сватать', *морондок инәй* 'названая мать', *морондок атай* 'названый отец', *бисер талау* 'заговаривание пупочной грыжи', *нәстә кағылыу* или *ел тейеү* (кағылыу) 'подвергаться заболеваниям под влиянием злых духов'.
- 7. Названия домашних птиц, животных, насекомых: бәпкә 'птенец гуся, утки или курицы', дараж 'шершень', күгәүен/кегәүен 'овод', осйөзөк 'божья коровка', үрзәк 'утка', йәндек 'дикие животные'.

### Морфологические особенности

- 1. В данном говоре выступает четырехвариантное окончание множественного числа как и во всех говорах восточного диалекта и литературном языке -map/-mpp,  $-\partial ap/-\partial pp$ , -3ap/-3pp, -nap/-npp: ammap, ypmahdap,  $\kappa$ ыззар, балалар h.б.
- 2. Словообразовательные аффиксы имен существительных также выступают в соответствии с восточными диалектными формами и отличаются от литературного языка: а) -тык/-тек, -дык/-дек, -зык/-зек: утындык, тоззок, батырзык (лит. утынлык 'дровяник', тозлок 'навар, верхний жирный слой бульона', батырлык 'храбрость, смелость'); б) -как/-кәк: hyғышкак 'драчун', боскак 'мех с лапок зверя', корошкак 'судорога, конвульсия',сәскәк 'жало'; в) -кыс/-кес: алдаткыс лит. алдаксы 'обманщик', уаткыс лит. ватыусы 'разрушитель'; г) -мак/-мәк: басмак— лит. баскыс 'лестница', касмак 'леп, молочные корки, родимая перхотьна темени младенца', кылтамак 'сужение пищевода'; д) -сык/-сек, -сак/-сәк: куйпысык 'кокетка', муйынсак 'бусы', жыйынсак 'запас', бауырсак 'баурсак' и др.
- 3. Четырехвариантное окончание прилагательных -*ты*/-*те*, -*ды*/-*де*, -*зы*/-*зе*, -*лы*/-*ле*: *атты* лит. *атлы* 'имеющий лошадь', *татры* 'вкусный', *кыззы* лит. *кызлы* 'имеющий дочь', *балды* –лит. *баллы* 'медовый'и др. Окончание -*лы*, в отличие от литературного языка, выступает лишь в интервокальном положении: *балалы* 'имеющий ребенка', *аталы* 'имеющий отца'.
- 4. Словообразовательные аффиксы прилагательных: а) -как/-кәк: кыçкак 'короткий', йокак 'тонкий', карышкак 'упрямый'; б) -кас/-кәс: атакас 'похожий на отца', инәкәс 'похожий на маму',ярзыкас 'бедный'; в) -кай/-кәй:

 $\kappa$ ылтыкай 'обидчивый', oстокай 'кокетливый', sмакай — лит. sман 'плохой, дурной';  $\Gamma$ ) -cан/-cән, -cак/-cәк/-cәк:  $\kappa$ аксан — лит.  $\kappa$ акса 'сухощавый',  $\kappa$ ыйылмасан — лит.  $\kappa$ ыйыуныз 'нерешительный, несмелый',  $\kappa$ уңелсәк 'чувствительный' и др.

- 5. Окончания глаголов употребляются в 4-х вариантах -ma/-mə, -дa/-дə, 3a/-зə, -лa/-лə: эштәу лит. эшләу 'делать, работать', hөйзәшеү лит. hөйләшеу
  'говорить, разговаривать', hyңдау лит. hyңлау 'опаздывать', йоктау лит.
  йоклау 'спать' и т.д. Аффиксы -ла, -лә употребляются только в интервокале:
  балалау 'родить', ололау 'почитать; преклониться; уважать', козалау 'сватать' и т.д.
- 6. Глаголынастоящего времени во 2-м лице имеют окончание на в ед. числе, -гыз во мн. числе: алан лит. аланын, алагыз лит. аланыгыз, көтәң лит. көтәнең, көтәгез лит. көтәнегез. В 1-м лице единственного числа употребляются с аффиксами -ым, -ырым: алырым лит. алырмын; барым, барырым лит. барырмын.
- 7. Повелительное наклонение 2 лица имеет форму на -ың/-ең: килең лит. килегез 'приходите', кайтың лит. кайтығыз 'возвращайтесь',барың лит. барығыз 'идите'. Эта древняя форма окончания (-ың) существует и в других говорах восточного, северо-западного диалектов башкирского языка, а также в других тюркских языках: татарском, казахском, киргизском, азербайджанском, туркменском, уйгурском, якутском и др. "Он зафиксирован в енисейских надписях, образцах уйгурского письма XVII в. и в материалах В.В. Радлова" [Максютова, 1976: 56].
- 8. Желательное наклонение образуется с помощью аффиксов -мак/-мәк, -мака/-мәкә, -максы/-мәксе и вспомогательного глагола бул: бармак буғайны 'хотел(а) пойти', килмәк буғайным 'хотел(а) посмотреть, увидеть'.

Это лишь краткий обзор особенностей живой речи башкир Салаватского района. Язык башкир Салаватского района относится к айскому восточного диалекта, который монографически Н.Х. Максютовой (1976). Нужно сказать, что исследуемые диалектологом языковые особенности сохраняются и по сей день: это в основном проявляется в морфологии и лексике говора. Однако нами было выявлены некоторые особенности в фонетической системе говора, что не были зафиксированы Н.Х. Максютовой. Например, употребление, наряду широким центральнорядным гласным а, двухкомпонентного широкого заднерядного гласного «oa»; замена в речи среднего и молодого поколения согласного ж на литературный  $\ddot{u}$  (жейәу – йәйәу, жиң – йең и др.), выпадение анлаутного h в заимствованиях и др.

### Литература

- 1. Ишкильдина Л.К. Гласный типа "a" в айском говоре восточного диалекта башкирского языка // Академическая гуманитарная наука в XX начале XXI в.: достижения, тренды и перспективы развития. Уфа: ИИЯЛ УФИЦ РАН, 2022. С. 228-234.
  - 2. Максютова Н.Х. Восточный диалект башкирского языка. М., 1976. 290 с.

- 3. Экспедиционные материалы 2018: Салаватский район:материалы и исследования / Сост. и авторы научных статей: Р.А. Султангареева, Г.В. Юлдыбаева, Л.К. Ишкильдина, З.Р. Салямова. Часть I. Уфа: Мир печати, 2022. 332 с.
- 4. Экспедиционные материалы 2018: Салаватский район. Сост. Г.Р. Хусаинова, А.М. Хакимьянова, Р.Р. Зинурова, Ф.Ф. Гайсина. Часть II. Уфа: Мир печати, 2022. 224 с.

© Ишкильдина Л.К., 2025

УДК 398

**Каскинова Г.Н.,** Бирский филиал УУНиТ, г. Бирск

## О БАШКИРСКОЙ СКАЗКЕ «ИЛЕК» ИЗ АРХИВА ПОЭТА КАДИРА АЛИБАЕВА

# БАШКОРТ ХАЛЫК ӘКИӘТЕ «ИЛЕК» ТУРАҺЫНДА (ШАҒИР КАДИР ӘЛИБАЕВ АРХИВЫНАН)

**Аннотация.** В статье Каскиновой Г.Н. исследуется сказка "Илек", хранящаяся в личном архиве поэта Кадира Алибаева (1940-2003), уроженца деревни Абубакирово Хайбуллинского районаРБ

**Ключевые слова:** волшебная сказка, башкирская сказка, закон троичности в сказках, илек,поэт Кадир Алибаев.

Хәйбулла районының Әбүбәкер ауылында тыуып үскән шағир Кадир Әлибаевтың (1940-2003) шәхси архивында фольклор материалдары тупланған ябай дәфтәр һакланып калған [4]. Дәфтәрҙә Хәйбулла районының Әбделнасир ауылында 72 йәшлек Фәйзуллина Ғәйникамалдан яҙып алынған бәйет, шул ук ауылда Фәйзуллина Шакирәнән яҙып алған сеңләү өлгөләре бар. "Илек" исемле әкиәт тә индерелгән, тик кемдән яҙып алынғанлығы күрһәтелмәгән. Әкиәтте алда әйтеп үтелгән информанттар һөйләү ихтималлығы ҙур.

Язмаларзың 1962 йылдың 14 ноябрендә дәфтәргә теркәлеүенән сығып фекер йөрөткәндә, Кадир Әхмәткирәй улы халык ижады өлгөләрен Башҡорт дәүләт университетының І курсында укып йөрөгән, "Башҡорт халык ижады" дисциплинаһын өйрәнгән сағында йыйған.

"Илек" әкиәте, башҡорт халыҡ әкиәттәренең күбеһенә хас булғанса, әбей менән бабайзың яңғыз улы тураһында.

Әкиәтсенең: "Эй киткән был, таяк ташламалы ер киткән, ти, был", – тип хикәйә итеүендә етем калған егеттең әллә низәр ырата алмауы, хатта күпмелер дәрәжәлә пассивлығы, "Бәхет күле" тибындағы [Башҡорт халыҡ ижады, 2: 81-84] башҡорт халыҡ әкиәттәренең геройзарына хас булғанса, ниндәйзер тылсым арҡаһында ҡот-бәрәкәткә юлығыры төсмөрләнә. "Бәхет күле" ндә Йылғырбай бәхет күленә барып юлыҡһа, "Илек" әкиәтендә бәхет килтерер илек егеттең алдына үзе килеп сыға, һыбайлыларзан котқарыуын үтенә. Озон-озақ уйлап

торорға яратмаған егет илекте тотоп алып комға күмә лә куя. Бына ошонда ғына егеттең тәүәккәллеге, аптырап калмай торғандар затынан икәне төçмөрләнә.

Үлемдән котолған илек егеткә үзен салырға куша: "Салыу менән каным дәръя (автор орфографияны hакланды —  $\Gamma$ .К.) булып ағып китер. Ә ике мөгөзөмдө ике капка булнын тип сәнсеп, карын-эсәктәремде hәр төрлө мал булнын, тип тарат та, елегемде нигез итеп сый за, тиремә уран да ят".

Егет матур ғына йорт эсендә уянып китһә, ҡыҙға әйләнгән илек уға ҡатын булып алған, мал-тыуарҙары ла бар икән, ти.

Тылсымлы экиәттәргә хас булғанса, геройға һынаузар тезмәһен үтергә тура килә. "Һонтай егете" экиәтендә [Башкорт халык ижады, 1: 275-282] батша якшы йәшәгән Янһарыға көнләшһә, бында ла башта ике һанатын, ике вәзирен ебәргән, азак үзе килеп күргәс, илек-катынға күзе төшкән батша төп геройзың алдына бер-бер артлы һынаузар жуя. "Өс бисәмде өс мәртәбә йәшерәйем, әгәр һин эзләп, 3 мәртәбә тапһаң, шуларзың береһен һайлапалырһың. Әгәр мин һинекен тапһам, мин һинекен алырмын", – ти ул.

Төп геройға был ауыр эштеаткарып сығырға катыны ярҙам итә. Ауыр эш тигәне – ирен батша тапмаçлык итеп йәшереү. Йәғни егет үҙенең көс-таçылына түгел, ә катынының хәйләһенә, тылсымға таяна.

Әкиәттә өслөк принцибы өçтөнлөк итә: батша өс бисәhен өс тапҡыр йәшерә, өлкән бисәhе батшаны өсөнсө өй аша ятҡан серек бүрәнә рәүешенә индерә.

Тылсым көсөнә эйә илек-катын иренә бүрәнәнең башына (асылда ул батшаның башы —  $\Gamma$ .К.) ипләп кенә балта менән сабырға куша. Үз сиратында ирен башына ебәк яулык итеп ябынып йәшерә Илек. Ул батшаны уртансы бисәhе ултырғыс итеп йәшеререн дә белә, шуның бер тояғын сабырһың, тип өйрәтә иренә.

Үз коткарыусынына тоғро катын булып йәшәп киткән Илек образы башка башкорт әкиәттәрендә осрамай тиерлек. Әммә "Коралай менән алмағас" әкиәтендә [Башкорт халык ижады, 3: 39-40] коралайға төбөндә бәрәсләргә рөхсәт иткән кырағай алмағастың,был кыр кейегенең фатиханы төшөп, вак кына әсе емештәрекып-кызыл, эре, татлы булып бешә башлауы, үзе инә коралайлығын ташлап, ауыл кәзәне булып китеүе илек-коралайзың башкорт халык ижадында ыңғай образдарзың берене булыуы туранында нөйләй.

Әлегә азағы табылмаған был тылсымлы әкиәттә башҡорт әкиәттәренең байтақ салымдарын күрергә мөмкин. "Үгәй кыз" әкиәтенән мөгөзөн һындырырға рөхсәт биргән кара һыйыр [Башҡорт халық ижады, 1: 224-227] кеүек изгелекле йән эйәһе – егеттең катынына әүерелгән илек. "Һыу кызы" әкиәтенән кейәүен бүрәнә мүгенә энә итеп казап куйған кәйнәне лә [Башҡорт халық ижады, 1: 214-217] хәтерләтеп қуя тылсым көсөнә эйә булған персонаж.

Шағир Кадир Әлибаевтың шәхси архивында һаҡланған "Илек" – саф тылсымлы әкиәт. Ғаиләләрен һаҡлап ҡалыу өсөн илек-ҡатын менән егет батша

йөзөндәгежара көстәргә каршы көрәшә, бәхет яулай, ауыр һынаузар үтеп, үз максатына ирешә.

### Әҙәбиәт

- 1. Башкорт халык ижады. Әкиәттәр. Беренсе китап. Өфө: Башкортостан китап нәшриәте, 1976. 376 бит.
- 2. Башҡорт халыҡ ижады. Әкиәттәр. Икенсе китап. Өфө: Башҡортостан китап нәшриәте, 1976. 376 бит.
- 3. Башкорт халык ижады: 13-сө том. Хайуандар тураһында әкиәттәр. Өфө: Китап, 2009. 200 бит.
  - 4. Шағир Кадир Әлибаевтың шәхси архивы.

©Каскинова Г.Н., 2025

УДК 398.1

**Каюмова Г.Ф.,** ИФМК КФУ, г.Казань

# УРОКИ РОДНОГО ЯЗЫКА И ЛИТЕРАТУРЫ КАК СРЕДСТВО ПОПУЛЯРИЗАЦИИ ФОЛЬКЛОРНЫХ ПРОИЗВЕДЕНИЙ СРЕДИ ПОДРАСТАЮЩЕГО ПОКОЛЕНИЯ

**Аннотация.** В настоящее время наблюдается стойкий интерес к изучению и популяризации фольклора татарского народа. Одной из форм популяризации народного достояния является работа с подрастающим поколением, особенно – в школах на уроках родного языка и литературы и во внеурочное время, где есть возможность целенаправленного и системного изучения и приобщения учащихся к народной сокровищнице. Мыпредлагаеманализновейшихучебников, разработанных АН ИЯЛИ.

**Abstract.** Currently, there is a strong interest in studying and popularizing the folklore of the Tatar people. One of the forms of popularization of the national heritage is working with the younger generation, especially working in schools in native language and literature lessons and after—school hours, where there is an opportunity for purposeful and systematic study and introducing students to the national treasury. We offer an analysis of the latest textbooks developed by the Academy of Sciences and the Russian Academy of Sciences.

**Ключевые слова:** фольклор, татарская литература, мифы, сказка, легенда, предания.

**Keywords**: folklore, Tatar literature, myths, fairy tale, legend, legends.

Традиционно в средней школе изучение литературы начинается со знакомства с фольклорными произведениями, их анализа. В анализируемых учебниках в 5 классе учащимся предлагается знакомства с мифами, сказками, легендами и преданиями; в 6 классе предполагается знакомство с татарскими народными песнями; в 7 классе изучается такой уникальный жанр как баиты; в

8 классе учащиеся знакомятся с жанром дастан. Методика преподавания литературы достаточно давно продвигает следующую логическую цепочку изучения фольклора как истоков письменной литературы. Однако в настоящее эта сокровищница ценится умением отражать историю народа, особенности национального менталитета, этнографические детали. Также в настоящее время необходимо принять во внимание еще один аспект: через изучение произведений фольклора на уроках и во внеурочное время учащиеся имеют возможность не только углубленно исследовать национальную историю, культуру, но и получить представление о других связанных с ними культурах – арабской, персидской, тюркской, русской, европейской. Интерес к изучению и популяризации фольклора как средства межкультурного диалога обусловлен возрастающей значимостью межнациональной коммуникации в современных реалиях.

Обратим внимание на изучение жанра баит. Как было сказано, в новых учебниках его изучение как жанра предлагается учащимся 7-х классов. В отличие от ряда других фольклорных жанров, таких как сказка, песня, пословичный фонд и другие, баит часто остается без внимания и знакомство с жанром ограничивается школьной программой. Именно поэтому необходимо уделить особое внимание изучению баитов.

Авторы учебника обращают внимание на то, что он, с одной стороны, схож с песенным жанром, но в то же время имеет определенные жанровые особенности, отличающие его от него: баиты похожи на песни мелодичностью, рифмованностью, ритмическим построением, состоят из двух или четырех строк. Однако достаточно ярко представлены и межжанровые различия. Содержание народных песен более общее, события, отражающиеся в содержании песен общие для народа (расставание с родиной, возлюбленной, тяжкая жизнь в одиночестве, радость коллективного труда и т.д.). «Баиты пишутся для утешения людей, потерявших близких, друзей, родных, песни описывают душевный мир человека, его переживания, дают оценку жизни. В содержании песни преобладает эмоция, а не событие. Баиты же берут за основу отдельное событие и придают ему эмоциональную окраску», отмечают авторы учебника [1, с. 14]. В 7 классе учащиеся получают представление о баите как жанровом виде и навыки анализа этого жанра устного народного творчества на примере произведения «Сак-Сок баиты». Следует отметить, что – не типичный пример жанра, в его основе лежит не реальное событие, как во многих других баитах (русско-турецкая война, германская война, гибель кого-либо в пожаре, утопление или иное трагическое событие), а сказочно-мифологический сюжет, связанный с проклятием матери. Мы считаем, что есть два пути выхода к межкультурному диалогу во время изучения баита. Во-первых, изучение формы и содержания, анализ особенностей изучениябаита«Сак-Сок баиты» в башкирской фольклористике. Работая в данном направлении, можно выйти в основном на диалог татаро-башкирской и чувашской культур. Воспитательная ценность такого урока заключается в том, что он открывает путь

формированию личности, уважительно относящегося к культуре других народов и в то же время с высоким уровнем национального самосознания.

Во-вторых, можно выйти на межкультурный диалог с неродственными народами. В этом случае можно уделить особое вниманиемотиву проклятия. Именно этот мотив стоит в центре произведения «Сак-Сок баиты». Например, нам представляется удачным предложить учащимся выполнить проектную работу на тему «Мотив проклятия в фольклоре разных народов». Тема интересная не только с научной точки зрения, она также имеет воспитательное значение. Следует обратить внимание учащихся на труды Ф. Урманче. Ученый пишет, что сюжеты, близкие к «Сак-Сок баиты», присутствуют и в фольклоре других народов [2, с. 311]. В частности, он приводит такие примеры: в бирманской народной сказке «Любимая сестренка верна своей клятве» мачеха проклинает королевских сыновей и превращает их в птиц. Очень созвучен сюжету «Сак-Сок баиты» эпизод, где говорится, что ночью сила проклятия ослабевает и они могут превращаться в людей, но с рассветом вновь обретают облик птиц. Так и в баите, только братья хотят встретиться, как наступает рассвет и разрушает их планы. Сила материнского проклятия актуализируется и в молдавской эпической песне «Богатырь и змей». Мотив проклятия присущ многим историческим балладам славянских народов. Древнеиндийский дастан «Вивасват и его дети» и др. произведения также основываются на мотиве проклятия. При выполнении проектной работы учащиеся могут опираться и на народов мира, где проклятие произносится мифологическими персонажами.

Популяризация фольклора возможна и на уроках родного языка. Современные учебники родного (татарского) языка состоят из 4 тематических модулей: «Я», «Окружающая среда», «Родина», «Татарский мир». Последняя модуль имеет особую роль в популяризации фольклора среди учащихся. Например, на уроке при изучении темы «Научный стиль» в 9 классе предлагается текст «Сабантуй». Текст действительно представлен в научном стиле, однако в контексте данной работы гораздо важнее, что учащиеся получают достоверную, точную информацию об особенностях праздника Сабантуй, его истории. Авторы учебника предлагают такое задание: «В татарской художественной литературе много произведений, описывающих праздник Сабантуй. Найдите и прочитайте отрывок из какого-нибудь произведения (Г. Тукай «Воспоминания», Г.Ибрагимов «Чубарый», Г. Баширов «Родимый край – зеленая колыбель»). Каковы отличия языка литературного произведения от научного текста?» [3, с. 118]. На таких уроках целесообразно организовать беседу о Сабантуе не только как празднике татарского народа, а национальном бренде. Сабантуй проводится не только на территории Республики Татарстан, но в России, а также за границей, где проживают татары – в США, в Австралии, в Германии и др. И это – ярчайший пример выхода на межкультурный диалог, популяризации национальных праздников и средство сохранения национальной идентичности и самосознания.

Итак, подытоживая все сказанное, хотелось бы отметить, что популяризация фольклора в обществе невозможна без работы с подрастающим поколением. Школа, уроки родного языка и литературы до сих пор играют наиважнейшую роль в работе в данном направлении. Одной из современных тенденций является изучение фольклора родного народа не изолированно, а в тесной взаимосвязи с культурами родственных и неродственных народов и выход на межкультурный диалог.

### Литература

- 1. Мөхәрләмова Г.Н., Абдуллина Д.М. Туган телдәге әдәбият. 7 нче сыйныф. Ике кисәктә. Беренче кис. Төп гомуми белем биру оешмалары өчен дәреслек (туган (татар) телендә сөйләшүче укучылар өчен). Казан: Татарстан Республикасы Фәннәр академиясе нәшр., 2024. 119 б.
- 2. Урманче Ф. Татар мифологиясе. Энцикопедик сүзлек. 3 томда. 2 нче т. (Д С). Казан: Мәгариф, 2009. 3543 б.
- 3. Шәкүрова М.М., Гыйниятуллина Л.М., Хисамов О.Р. Туган тел (татар теле). 9 нчы сыйныф. Ике кисәктә. 2нче кис.: төп гомуми белем бирү оешмалары өчен дәреслек (татар телен туган тел буларак өйрәнүче укучылар өчен). Казан: Татарстан Республикасы Фәннәр академиясе нәшр., 2022. 148 б.

©Каюмова Г.Ф., 2025

УДК 398.5

**Кетенчиев М.Б., Аккизова А.А.,** КБГУ им. Х.М. Бербекова, г. Нальчик

# ПОЛИАСПЕКТНЫЙ АНАЛИЗ КАРАЧАЕВО-БАЛКАРСКОЙ ИСТОРИКО-ГЕРОИЧЕСКОЙ ПЕСНИ 'ЗУРУМ-БИЙЧЕ' ('КНЯГИНЯ ЗУРУМ')

**Аннотация**. Статья связана с изучением карачаево-балкарского эпического текста. В ней многовекторному анализу подвергается историко-героическая песня 'Княгиня Зурум', посвященная борьбе карачаевцев с войсками Тамерлана. Особое внимание уделяется изобразительным средствам и лексико-грамматическим особенностям песни.

**Abstract**. The article is related to the study of the Karachay-Balkarian epic text. In it, the historical and heroic song "Princess Zurum", dedicated to the struggle of the Karachai people with the troops of Tamerlane, is subjected to a multi-vector analysis. Special attention is paid to its visual means and lexico-grammatical features.

**Ключевые слова**: карачаево-балкарский фольклор, эпический текст, историко-героическая песня 'Княгиня Зурум', интертекстуальность, особенности языка.

**Keywords**: Karachay-Balkarian folklore, epic text, historical and heroic song "Princess Zurum", intertextuality, language features.

Карачаево-балкарские историко-героические песни традиционно являются объектом исследования в трудах фольклористов. Так, целый ряд подобных устно-поэтических произведений, хронологически относящихся к четырнадцатому – восемнадцатому векам, подвергнут системному анализу Х.Х. Малкондуевым [Малкондуев, 2015]. В последние годы возрос интерес к отдельным песням. Как пишет Л.С. Гергокова, популярными стали те песни, в которых на первый план выступает изучение их «гендерного аспекта» [Гергокова, 2024: 374]. Это обусловлено ростом самосознания носителей карачаево-балкарского языка, которых привлекает тот факт, что в них находят свое «отражение реальные исторические события, произошедшие в жизни народа» [Ахматова, Улаков, Хуболов, 2024: 270]. Конечно же, важным остается и междисциплинарный подход к ним, предполагающий оперирование и литературоведческой терминологией. Например, фольклорист Б.А. Берберов внес определенный вклад в исследование типологии конфликта, опираясь на материал рассматриваемых песен [Берберов, 2024]. Ученые-литературоведы не обходят вниманием и то, что такого рода произведения влияли и влияют на становление поэтической традиции у карачаевцев и балкарцев [Узденова, 2009]. Что же касается языковедов, то они прибегают к текстам историко-героических песен с целью актуализировать фразеологический фонд языка, нашедший в них свою нишу [Хуболов, 2015], а также выявить и описать архаический пласт лексики языка [Кетенчиев, Ахматова, Додуева, 2022]. Однако многие из них все еще не введены в научный оборот. Учитывая данный фактор, в этой работе мы попытаемся провести полиаспектный анализ достаточно интересной, но малоизвестной песни «Зурум-бийче» («Княгиня Зурум») [Аланский историкогероический эпос, 2015: 67-78].

Хронологически анализируемая песня восходит к концу четырнадцатого века, когда Тамерлан предпринял боевые действия с целью покорить Северный Кавказ, в том числе территории Балкарии и Карачая. В ней главной героиней выступает княгиня Зурум, которая погибла как мужчина, бросившись вместе с конем на полчище врагов с высоты своей родовой крепости. В произведении обнаруживаются следующие наиболее существенные когнитивные характеристики, которые релевантны для ее описания:

- 1. **Зурум принадлежим нартскому роду**: Атам Ёрюзмек таш къаласында жашай эди, // Ёрюмек-бий Ёрюзмек-Къалада туугъан эди «Отец мой Ёрюзмек жил в своей каменной крепости, // Князь Ёрюмек в Ёрюзмек-Кале родился».
- 2. **Зурум смелая**: Жау бар эсе, башчылары Темир-хан, // Анга атар сары огъум жанымдады, хау, // Анга базар жети кюнюм аллымдады, хау! «Если враг есть, предводитель Темир-хан, // При мне желтая стрела, которую я в него пущу, да, // Семь дней впереди у меня, чтобы ему сопротивляться, да!».
- 3. **У Зурум острый язык**: Сары садагым сары жылан болуред, // Учуп келип, тоз кёзюнгден уруред «Желтая моя стрела желтым змеем стала бы, // Полетев, прямо в глаза твои попала бы».

Для песни присуща интертекстульность, выступающая «как особый способ смысло- и текстопостроения» [Ахматова, Кетенчиев, 2013: 68]. Она представляется важной для репрезентации специфики эпического текста. В этом отношении отметим некоторые поэтические высказывания, которые, как правило, употребительны в текстах карачаево-балкарского нартского эпоса: Эки кёзюн марал сют бла жуугъан эди «Оба глаза омыл маральим молоком»; Тюнгюч уланын Кёк Тейриге аманат этген эди «Сына-первенца поручил Тенгри Неба»; Жер Тейрибиз жаугьа кьолай бергенед, // Кёк Тейрибиз чамланнганед, жигибизни юзгенед «Тенгри Земли врагу возможность дал, // Тенгри Неба разгневался, нас обессилил». Следует отметить и использование проклятий- каргышей, или зложеланий, адресованных врагу: Ау, тьш болмайын, айтхан сёзюм тюн болсун, // Темир-хан да журтубуздан тюп болсун! «Ау, пусть не сном, а явью будут слова мои, // Темир-хан тоже пусть исчезнет с Отчизны нашей!». Такого рода конструкции лингвистами обычно рассматриваются при изучении парадигмы императива [Бичекуева, Кетенчиев, 2014].

Особо следует отметить изобразительные средства песни. К ним, например, относятся эпитеты, выраженные колоративными адъективами и субстантивными лексемами в определительной функции, характеризующие в основном неодушевленные предметы: акъ къалала «белые крепости», алтын къуйрукъ «золотой хвост», джелмаууз Темир «ненасытный Тимур», къанлы тангла «кровавые рассветы», къара къан «черная кровь», къула тюз «желтая равнина», сары садакъ «желтый лук» и др.

В текст песни интегрирован целый ряд сравнительно-уподобительных конструкций: Алай тюлмюд, эшекнича, бичерме, // Къара къанынгы сары сыралай ичерме! «Если не так, кастрирую, как ишака, // Черную кровь твою выпью, как пиво желтое!»; Атам кёрюнден къобуп келгенча кёрюрме «Буду считать, как-будто отец мой из могилы выйдя пришел»; Батыр эрле, къызла кибик, жылай элле «Храбрецы-мужчины плакали словно девушки»; Къой сюрюулей мангырдайла къаяла «Горы блеют как овечья отара»; Акъ къалала халжар юйлей жаналла «Белые крепости горят, как сараи»; Аны аллына, базып, ким барыр, // Тулукъ ичи сары тарылай жау барды «Кто может ему противостоять, // Врагов столько, сколько в бурдюке проса зерен». Представленные компаративные высказывания репрезентируют, с одной стороны, значение отношения, с другой – горестные реалии боевых действий.

Релевантным представляется обращение к лексическому составу песни. В этом плане следует отметить целый ряд субстантивных групп языковых средств. Так, в качестве номинации персонажей обнаруживают себя антропонимы типа Зурум (главная героиня песни), Ёрюзмек (отец Зурум), Сарыбий (дед главной героини), Темир-хан, Темир и Асхакъ Темир (средневековый полководец и завоеватель Тамерлан). Употребительны топонимы Ёрюзмек-Къала, Тах къала, Учкулан, которые отражают места, где происходят описываемые события. Наличествуют и этнографизмы, в том числе и дескриптивного характера, относящиеся к различным пластам лексики и

отражающие специфику жизнедеятельности карачаевцев и балкарцев в Средневековье: алтын сынжыр «золотая очажная цепь», жамычы «бурка», Жер Тейри «Тенгри Земли», жесир «пленный», Кёк Тейри «Тенгри Неба», киндигин кесиу «отрезание пуповины», къазан «казан, къама «меч», къач къанга «отличительтный знак крепости», къылыч «сабля», мингбаши «командир тысячного войска», окъ «стрела», садакъ «стрела, лук», таш къала «каменная крепость», тулукъ «мешок (кожаный)», халжар «сарай» и т.п.

Ср. выражения *Кюн, ахсынып, къара жамычы кийген эди, // Ой, къара жамычы кийген эди* «Солнце, вздохнув, черную бурку накинуло, // Ой, черную бурку накинуло». В них сказуемые употребительны в тех формах, которые коррелируют с нормами современного литературного языка. Однако в тексте песни обнаруживаются их стяженные формы, призванные для ее ритмомелодической организации: *Тасхабызны билгенед*, // Элибизге киргенед «Тайны наши выведал, // В село наше зашел». Имеются и другие формы, характерные для народного поэтического языка: кёп элле «было их много», жылай элле «плакали» и т.п.В них элиминируется показатель предикативности -ди, а перед маркером множественности -ле употребляется звук [л].

В ряде строф песни употребляется глагол речи *де-* «говорить» в третьем лице единственного числа. Его функционирование обусловлено тем, что «коллективный» автор делает отсылку на анонимного автора, который, например, гиперболически характеризует предводителя вражеского войска Тамерлана, что специфично для фольклорного текста: *Ол Темир-хан, ат белинден тюшсе, дейд, // Кёк титирейд, кертид, жер тебиренед, дейд, // Хау, итден туугъан Асхакъ Темир келед, дейд* «Этот Темир-хан, если слезет с коня, говорит, // Небеса трепещут, правда, земля ходуном ходит, говорит, // Да, собачье отродье Хромой Тимур идет, говорит».

Рассматриваемое произведение в целом структурируется на основе предложений, в которых сказуемое выражается глагольными формами прошедшего времени. Это детерминируется тем, что повествовательный план обращен в прошлое: *Тилеги къабыл болурун а билген эди, // Алтын къама бла киндигин кесген эди* «Он знал, что его просъба исполнится, // Золотым мечом пуповину перерезал».

Конструкции с ядерными конституентами, выражающими будущее, тоже встречаются. Их роль при этом сводится к констатации того, что врагу не удастся достичь желаемых результатов: *Акъ биеге сары айгъыр болаламаз*, // *Отоуумда бир кечени къалалмаз* «Для белой кобылы желтым жеребцом стать не сможет, // В моей комнате ни на одну ночь остаться не сможет».

В целом, текст песни эмоционально насыщен, что достигается в первую очередь самим ее содержанием, соответствующим лексическим наполнением и конструированием синтаксических структур: Кюн, ыйлыгып, тууалмаед, // Танг жарсыудан аталмаед, // Деулерибиз, шындык болуп, сал болуп, // Сюелирге эркиши табылмаед «Солнце, стесняясь, взойти не могло, // Рассвет от горестей не мог наступать, // Богатыри наши, в кучу свалившись, умерев, // Противостоять мужчин не осталось». С дургой стороны, указанному

способствует и множественное употребление повторов и междометий: *Юй,* халжар къоймадыла, кюйдюрдюле, ойдула, // Ой, ойдула, хой, // Тиширыулада сый къоймадыла, жойдула, // Ой, жойдула, хой, // Сабийлени тишлик къозулай сойдула, // Ой, сойдула, хой «Домов, сараев не оставили, сожгли, разрушили, // Ой, разрушили, хой, // Женщин обесчестили, уничтожили, // Ой, уничтожили, хой, // Детей словно ягнят на шашлык забили, // Ой, забили, хой».

Таким образом, опираясь на вышеизложенный материал, можно сделать вывод о том, что историко-героическая песня «Зурум-бийче», хотя и небольшая по объему, представляет собой монументальное произведение, отражающее одну из важных вех в жизни карачаевцев и балкарцев. Репрезентируя борьбу этноса против захватчиков, оно отражает его героизм и благодаря лингвистической экспликации отмечается целым рядом языковых средств, способствующих отражению мировидения народа, сопряженного с защитой родной земли. Песня в целом носит этнокультурно маркированный характер и констатирует определенную часть карачаево-балкарской архаической картины мира, передаваемой фольклорным текстом.

### Литература

- 1. Аланский историко-героический эпос / Сост., предислов. и ком. М.Ч. Джуртубаева. Нальчик: ООО «Тетраграф», 2015. т. 1. 656 с.
- 2. Ахматова М.А., Кетенчиев М.Б. Интертекстуальность как облигаторный признак карачаево-балкарского нартского эпоса // Вестник Челябинского государственного университета. -2013. -№ 2 (293). C. 68-70.
- 3. Ахматова М.А., Улаков М.З., Хуболов С.М. Языковые особенности песни «Каншаубий», или «Плач княгини Гошаях» // Электронный журнал "Кавказология". -2024. -№ 1. С. 267-282. DOI: 10.31143/2542-212X-2024-1-267-282.
- 4. Берберов Б.А. Типология конфликта в карачаево-балкарской историко-героической песне // Известия Кабардино-Балкарского научного центра РАН. -2024. Т. 26. № 2. С. 161-169.
- 5. Бичекуева Т.Ю., Кетенчиев М.Б. Парадигма императива в карачаево-балкарском языке. Нальчик: Книга 2014. 156 с.
- 6. Гергокова Л.С. Женские образы в карачаево-балкарских историко-героических песнях // Электронный журнал "Кавказология". -2024. -№ 4. C. 366-376. DOI: 10.31143/2542-212X-2024-4-366-376.
- 7. Кетенчиев М.Б., Ахматова М.А., Додуева А.Т. Архаическая лексика в карачаевобалкарских паремиях // Полилингвиальность и транскультурные практики. 2022. Т. 19. N 2. С. 297-307.
- 8. Малкондуев X.X. Историко-героические песни карачаево-балкарского народа (конец XIV-XVIII века). Нальчик: Печатный двор, 2015. 312 с.
- 9. Узденова Ф.Т. Роль фольклора в становлении поэтической традиции у карачаевцев и балкарцев (к истокам жанра) // Вестник Пятигорского государственного лингвистического университета. -2009. -№ 3. C. 238-240.
- 10. Хуболов С.М. Семантические типы фразеологических единиц в карачаевобалкарском языке // Motif Akademi Halk bilimi Dergisi. – 2015. – №16. – С. 647-662.

© Кетенчиев М.Б., Аккизова А.А., 2025

# РОЛЬ ТВОРЧЕСТВА БАШКИРСКИХ СЭСЭНОВ ПЕРВОЙ ПОЛОВИНЫ XIX ВЕКА В ФОРМИРОВАНИИ ЛИТЕРАТУРНОЙ ПЕСЕННОЙ ПОЭЗИИ

# ХІХ БЫУАТТЫҢ БЕРЕНСЕ ЯРТЫҺЫНДА БАШКОРТ СӘСӘНДӘРЕ ИЖАДЫНЫҢ ЯЗМА ЙЫР ПОЭЗИЯҺЫН ФОРМАЛАШТЫРЫУЗАҒЫ РОЛЕ

Аннотация. По мере разложения феодального строя и постепенного формирования капиталистических отношений в Башкортостане в первой половине XIX века в башкирской словесности наблюдалось заметное оживление народно-демократических тенденций. Они наиболее сильно и ярко проявились в фольклоре,особенно в творчестве представителей изустной поэтической культуры, которые наряду с постепенно растущей письменной литературой продолжали оставаться одними из основных форм башкирского искусства словаэтого периода. Именно сэсэны, своеобразно синтезирующие в своем творчестветрадиции фольклора и письменной литературы, играли большую роль в первой половине XIX века в формировании наиболее народнодемократического, реалистического типа письменной поэзии – литературной песенной лирики.

**Ключевые слова:** фольклор, башкирская литература первой половины XIX века, роль сэсэнов в формировании литературной песенной поэзии.

Башкортостанда XIX быуаттың беренсе яртыһында формалаша башлаған капиталистик мөнәсәбәттәр шарттарындабашкорт әзәбиәтендә халыксандемократик тенденциялар йәнләнә төшә. Бында фольклорзың һәм ауыз-тел әзәбиәтенең — сәсәнлек сәнғәтенең роле зур булды. Сөнки был осорза лаысынбарлыкты образлы сағылдырыузың халык тормошона, кокрет бер милли ерлеккә якынлығы, идея-тематик киңлеге, жанр-стиль төрлөлөгө менән айырылып торған тап ошо формалары башкорт художесстволы-эстетик караштар донъяһындағы көслө бер ағымды тәшкил итә ине әле. Тап уларзыңжанрзарына карар әсәрзәрзә ерле халыктың үткәне һәм бөгөнгөһө менән бәйле тарихи вакиғалар, уның тормош-көнкүреше, уй-хыялдары, теләкынтылыштары, социаль һәм милли-колониаль изеүгә каршы протестары, патриотик һәм интернациональ уй-тойғолары, милли ерлек һәм колорит язма әзәбиәттәгегә карағанда күпкә тәрәнерәк һәм киңерәк сағылыш тапты. Мәсәлән, «Әрме» легендаһында [Башкорт халык ижады, 1980: 232–233] һәм шул исемдәге йырза батша хөкүмәте урынлаштырған кантонлык системаһы

осоронда хәрби-казак сословиенына әүерелдерелгән башкорт халкының аяныс язмышы бик асык күрнәтелә:

Әрмеләрҙә йөрөп сәс еткерҙем, Сәскенәйем етте үрмәгә. Ризык яҙған булһа, бер кайтырбыҙ Тыуған еркәйҙәрҙе күрмәгә.

Ырымбур за юлы, ай, такырзыр, Күк күгәрсенкәйзәр йүгерә. Такыр ғына түгел, ай, бакыр тип, Шуны һаклау беззе бөлдөрә... [Башкорт халык ижады, 1974: 129].

Башкорт халкының был осорзағы язмышын, уй-фекерзәрен, теләкынтылыштарын, заман проблемаларын донъяуи юсыкта, реалистик планда яктыртыу айырыуса сәсәнлек сәнғәте вәкилдәренә хас булды. Уларзың башкорт ысынбарлығына, халык тормошона, заман талаптарына ориентация халыксан-демократик тотоп ижад иткән әçәрҙәре hy3 сәнғәтендә тенденцияларзың, милли ерлектең, милли колориттың көсәйеуенә нык этәргес бирзе,халыктың берзәмләшеүенә, милли-тарихи аңы үсешенә лә көслө йоғонто яћаны. Улар ижадының йәнә лә бер мөһим ижтимағи-эстетик әһәмиәте шунда: йәмғиәттә фәндең, мәғариф системаһының, язма культураның роле күтәрелә барған шарттарза, заман талаптарына яуап бирергә ынтылып, үз әсәрзәрен импровизация юлы менән генә түгел, язма рәуештә лә ижад иткән сәсәндәр фольклор вә ауыз-тел әзәбиәте менән язма әзәбиәттең үз-ара бәйләнештәрен, йоғонто яһашыузарын үстереүзә зур роль уйнаны. Төбәктә формалаша башлаған яңы капиталистик формацияның социаль-сәйәси, мәзәни, әхлажи-этик һәм эстетик талаптарына ярашлы рәуештә яңыса эзләнеу, ижтимағи мөхитте, тормошон яңы фекер-караштар, кешене, VНЫН ижад принциптары юғарылығынан яктыртырға ынтылыу юлына аяк баса башлаған язма әзәбиәт ғәжәп бай фольклорзың һәм сәсәнлек институтының матур традицияларын узләштерергә тырышты. Үз сиратында сәсәндәр үззәре лә, шағир-сәсән Салауат Юлаевтың (1754 – 1800) ижади эзләнеүзәре традицияларын дауам иттерә барып, язма эзэбиэттең идея-художество мөмкинлектәрен киң жулланырға ынтылды. Шул ерлектә был осор башкорт һүз сәнғәтендә ике төрлө художестволы-эстетик фекерләу форма-типтарының бығаса булмағанса синтезлашыуы, дини-мистик идеяларзы пропагандалаузан ярайһы алыс торған, заманға ярашлы демократик фекер-караштарзы алға һөргән, халык, ил мәнфәғәттәрен беренсе планға күйған әсәрзәрзең барлыкка килеуе күзәтелә.

Импровизаторлык институты үзе лә үзенсәлекле эволюция кисерә. Эпостар һәм кобайырзар ("кобайыр" атамаһы  $\partial$ ан йыры тигән мәғәнәне бирә. – F.K.), әйтештәр һәм шиғри йомактар тыузырыуы һәм һөйләүе менән дан алған кобайырсы йырау вә сәсәндәрзе (һабрау, Асан Кайғы, Казтуған, Шалғыйыз, Ерәнсә, Кобағош, Акмырза. Карас, Мәхмүт, Байык Айзар һ. б.) әкренләп йырсы сәсәндәр алмаштыра башлай. Мәсәлән, XVIII быуаттың икенсе яртыһы –

ХІХ быуат башы ауыз-тел шиғриәтенең сағыу вәкилдәренең береһе Байық Айзар (1710 — 1814/1815) үзенең ижадының һуңғы йылдарында тәрән философик фекерзәр, патриотик рух, юғары гражданлық пафосы менән һуғарылған "Байық сәсәндең кайтанан килепсыққаны, халыққа туғанлықты аңлатқаны" [Башкорт халық ижады, 2000: 294-297] тигән кобайыр менән бер рәттән йыр за ижад итә.Башкорт яугирзары 1812 йылда француз ил басқынсыларына қаршы яуға киткән һәм 1814 йылда Наполеон ғәскәрен еңеп кайтқан сақта, йөз йәштән узған сәсәнтап үзе сығарған йыр-мәдхиәләрзе йырлап, яугирзарзы, шул исәптән улы Әхмәтте, һуғышқа озатаһәм азақ оло шатлық менән қаршы ала ("Байық", "Әхмәт Байық", "Байық сәсән йыры"). Тәжрибәле сәсәндең был йырзары юғары гражданлық пафосы һәм нескә юмор менән һуғарылған. Уларзың лирик геройы халықты һөйөклө уртақ ватанды һақлау өсөн көрәшкә күтәрелергә сақыра һәм изге яузан еңеү менән қайтқан яугирзарға дан, хөрмәт һүззәрен шатлығынан бер төрлө шаярып-көлөп, илһамланып китеп еткерә.

Байык-Айзар үзенең үлемһез кобайырын һәм йырзарын ижад иткән йылдарза Башкортостанда бары йыр жанрында ғына эшләүсе Буранбай Котосов, Ишмөхәмәт Мырзакаев кеүек сәсән-шағирзар күтәрелеп сыға. Улар инде үз әсәрзәрен кағыз биттәренә лә төшөрөп, теркәп барған. Әйтәйек, мәшһүр "Буранбай" йырындағы:

Табак та ғына табак, ай, ак кағыз

Буранбайзың язған хаттары.

Буранбайзың язған хатын укып,

Зар илайзар ауыл карттары,

[Башкорт халык ижады, 1974: 106] –

тигән юлдар үззәре үк шуға ишаралап тора. Иғтибар итәйек, йырза һүз, беренсенән, хаттарзың укымышлы кешенең — Буранбайзың үз кулдары менән язылыуы тураһында бара, икенсенән, кәзимге хаттарзың тормоштоң әсесөсөнөн күп күргән карттар һынлыкарттарзы илатырлык булыуы икеле. Бындай магик көстөң сере бөтәһенән дә элек сәсәндең уларза теркәлгән йырзарында булған, әлбиттә.

Б.Котосовтың да, И. Мырзакаевтың да тормош юлдары ғилми һәм художестволы әзәбиәтебеззә ярайһы ғына сағылыш табыуын исәпкә алып [Ғүмәр-Үтәбай Ә., 2025: № 1. – 27 – 122; №2. – 82 – 164;5, с.17;6, с. 34 – 36;7, с.52 – 54;8, 58 – 59, 62; 10, 116 – 122;11],бында иғтибар улар ижадының XIX быуаттың беренсе яртыһы башҡорт шиғриәтендә, анык әйткәндә, уныңәзәби йыр төр-тибының формалашыуында тоткан урындарын күзаллауғайүнәлделде.

Б.Котосов (1765/1771? – 1868) үз талантын нигеззә йыр поэзииянының лирик, бигерәк тә озон көйлө тарихийырзар ижад итеүгә йүнәлткән, укымышлы кеше буларак, уларзы кағыз биттәренә теркәп куйыуға ла иғтибар иткән. Шуға ла ижад емештәре халык аранында телдән дә, язма күсермәләрзә лә таралыу тапкан. Тикмәгә генә халык күңеле хәзерге осорза тарихи йырзарзың классик өлгөләренә әүерелгән "Тәфтиләү", "Ак яурын сал бөркөт", "Шаһибәрәк", "Ялан Йәркәй", "Буранбай", "Хажеғәле", "Бөзрә тал", "Һыр", "Сәлимәкәй" кеүек

йырзарзың барлыкка килеүен анык итеп уның исеме менән бәйләмәгән. Был массаһының кәйефе, социаль психологияны, ынтылыштары һәм хис-тойғолары тәрән сағыла. Уларзың йөкмәткеһен тормошкөнкүреш, социаль тигезhезлектәр hәм ғәзелhезлектәр, тәбиғәт hәм мөхәббәт хакындағы уйзар, ғашик булған йәки тыуған еренән, халкынан, якындарынан һәм һөйгәненән мәжбүри айыртылған кешенең яралы язмышы, драматик, һағышлы күңел кисерештәре тәшкил итә. Ҡайһы бер йырзарзың конкрет реаль ерлеге бар. Уларза важыт төшөнсәһе лә конкрет. Йырсы-сәсәндең бындай йырзары эпик характерза. Конкрет тарихи вакиғалар хакында хикәйәләп, автор айырым күренештәрзе, вак деталдәрзе һүрәтләүгә зур иғтибар бүлә. Уның бындай йырзарын башкорт халкының ауыр, вакыт-вакыты менән хатта трагик булған язмышы хажындағы зур булмаған поэтик хәбәр итеп жабул итергә мөмкин. Мәсәлән, "Һыр" йыры1853 йылда Ырымбур генерал-губернаторы В.А. Перовский командалығында Сырдарья аръяғындағы Коканд ханлығының Ажмәсет жәлғәһенә ойошторолған икенсе хәрби экспедицияның (1852 йылда Бларамберг етәселегендә ойошторолған И.Ф. экспедицияунышныз тамамланған була) әйтеп бөтөргөнөз корбандарға алып килеуе хакында бәйәнләй:

Камыштарзан күпер һалыр инек Сырдарьяны аша узырға. Хәлдәребез етмәй, аслык кискән, Тура килә ултырып иларға...

Ныр йылғаны аға, ай, таузарзан, Ныуын ала икән карзарзан. Күп иркәйзәр шунда ятып калды, Кайта алмайса каты яузарзан [Башкорт халык ижады, 1974: 141-142].

Б. Котосовтың йырзарында конкрет тарихи йөкмәтке эпик планда ғына түгел, лирик планда ла бирелә. Лириклык бигерәк тә уның үзенең шәхси һәм каторгаға ебәрелгән, төрмәгә ябылган, Урал таузарында һәм башкорт, казак далаларында йәшеренеп йөрөгән кешеләрзең язмыштары сағылган йырзарза һизелә. Уларза осраған хикәйәләүзең хатта айырым элементтары ла лирик геройзың эске кисерештәре аша бирелә, төп композицион сара булып кайһы сакта хикәйәләү элементтары менән сиратлашып килгән лирик герой монологы тора. Бындай осрактарза герой йәмғиәттә күзәтелгән хәл-вакигағаларға һәм күренештәргә үзенең мөнәсәбәтен анык белдерә, баһаһын бирә. Был йырзарза тарихи әһәмиәткә эйә булган зур вакиғалар сағылыу тапмаһа ла, лирик геройзың әске кисерештәре һәм уйланыузары шулай за үз осороноң һулышын һәм йәшәйеш шарттарын ярайһы ук тулы сағылдыра. Бына «Ялан Йәркәй» йырынан бер строфа:

Алтын ғына микән, ай, был донъя, Көмөш кенә микән был донъя? Алтын ғына уйлы асыл иргә Бакыр ғына икән был донъя!

Б. Котосовтың был йырына, башка йырзарындағы кеүек, образлы символика, кинәйәлелек хас. Уларзы самими бер маһирлык менән урынлы куланып, сәсән-шағирйәшәп килгән йәмғиәт тәртиптәренән риза булмау тойғоһон, социаль һәм милли изеугә жаршы көрәшкә сажырыу идеяһын нескә hиззертә. Үзенең «Буранбай», «Хажеғәле», «Бөзрә тал» кеүек әсәрзәрендә лә ул ошо идеяны алға һөрә, ана шул "баҡыр" кеүек донъяның ауырлықтарын һәм яуызлыктарын, хаким синыф вәкилдәренең, батша сатраптарының ысын йөзөн асып һала, тыуған еренән, туғандарынан һәм якындарынан төрлө сәбәптәр аркаһында айырылырға мәжбүр булған кешеләрзең ғазаплы кисерештәрен яктырта, уларға жарата йылы, ихтирамлы мөнәсәбәтен белдерә, халжының тарихи уткәненә, заманы вакиғаларына мөрәжәғәт итә. Шуның менән бер рэттэн ул үзенен 1736 – 1738 йылдарзағы башкорт ихтилалын аяуһыз бастырып, йөзәрләгән ауылдарзы көл-күмергә эйлэндереп, алтынлаткан" А.В. Тевкелевты, батша колонизаторзарын фашлауға арнаған "Тәфтиләү" йырында:

Кайнап кына сыккан Изел аша Тәфтиләүзәр кисеү таба алмаç. Ир-егеткәйзәрзең өмөткәйен Тәфтиләүзәр мәңге быуа алмаç, –

тип әйткәненсә, кан-кәрҙәштәрен якты киләсәккә өмөттәрен өҙмәскә, тормошка кул һелтәп, күңел төшөнкөлөгөнә бирелмәскә, "алтын" кеүек донъяның жасан да булһа бер киләсәгенә өмөт менән йәшәргә, жыйыу, ғәҙел hәм намыслы булырға, бер-берененә хөрмәт, дошмандарына нәфрәт менән карарға сажыра, уларза күп ирзәрзең каты яузарзан кайта алмайынса ситтә ятып жаллыуға ("Һыр"), арыслан кеуек ирзәрзең баштары нахаж эштәр менән юйылыуға ("Хажеғәле") сәбәпсе булған батша колонизаторзарына, халык канын эсеуселәргә карата нәфрәт тойғоһо тәрбиәләй. Был йырзарзың һәр береће конкрет бер кешенең язмышын, тойғо-кисерештәрен сағылдырыу аша дөйөм халыктың язмышын, уй-фекерен, теләк-ынтылышын күз алдына бастырта. Бөтәһенән дә элек бына ошо яғы менән улар тарихи за инде. Бит, ғалим Б.Н. Путиловтың бик дөрөс билдәләуенсә, тарихи йырзар – хәл-вакиғалар тураһында ғына түгел, ә башлыса кешеләр, шәхестәр хакындагы ижад емеше ул [Путилов Б.Н., 1960: 8]. Әйткәндәй, реалистик ижад йүнәлеше вәкилдәренең – сәсәндәрзең һәм мәғрифәтсе шағирзарзың тарихи йыр жанрына әузем менэн теүе бөтәһенән дә элек ошоноң менән аңлатыла ла инде.

Б. Котосов мөхәббәт лирикаһы үсешенә лә билдәле бер өлөш индерә. Уның «Сәлимәкәй» исемле лирик йыры мөхәббәт тойғоларын һәм кисерештәрен сағылдырыузың күркәм өлгөһө булып тора. Был йыр тормошсан йөкмәткеле генә түгел, үзенсәлекле формалы ла. Ғәзәттә, 1-се һәм 3-сө поэтик юлдары унар, 2-се һәм 4-се юлдары туғызар ижектән торған күпселек лирик һәм лиро-эпик йырзарзан айырмалы рәүештә, «Сәлимәкәй» йырының һәр строфаһының беренсе юлы 11-әр, ә калған юлдары10-ар ижектән тора. Был йырзы тағы ла һузынкыражяһай, лирик геройзың тойғо-кисерештәре

тәрәнлегентағы ла нескәрәк бирергә булышлык итә. Быға әçәрҙең бөтә строфаларында ла 2-се һәм 4-се юлдарҙың даими жабатланып килеүе лә хеҙмәт итә. Әйткәндәрҙе күҙ алдына баҫтырыу өсөн миçал килтереп үтәйек:

Ирәндекәй тауы бигерәк бейек,(11)

Тора-тора мендем дә башына, (10)

Тора-тора мендем дә башына,(10)

Кемдәр генә ғашик, ай, булманы,(10)

Сәлимәкәй, кара ла кашыңа, (10)

Сәлимәкәй, кара ла кашыңа.(10)

[Башҡорт халыҡ ижады, 1974: 224].

Ғөмүмән, 11 — 10-ар йә иһә 11 — 9-ар ижектән торған һәм башлыса уларзың асык һәм ябык формалары аралашып килеүенә королған шиғыр үлсәме Б.Котосов йырзарының характерлы бер һызаты. Был инде озон көйгә һалынған традицион тарихи халык йырзарыныкына карағанда, язма шиғриәтеккенә тартым шиғыр үлсәме күренеше. Бына, мәсәлән, "Хажеғәле" йырынан бер өзөк:

Алмас тимер менән язалар икән (11)

Көмөш йөзөктәрзең каштарын. (9)

Нахак эштәр менән юялар икән (11)

Ар[ы] слан кеүек ирзең баштарын. (10/9)

Буранбай Котдосов үзенең үлемһез йырзарын ижад иткән йылдарза, Башкортостанда икенсе сәсән-йырсы Ишмөхәмәт Мырзакаевтың (1799– 1878) ижади эшмәкәрлеге сәскә ата. Ижад манераһы менән Б. Котосовка шактай якын торған был сәсән үзенең ижади эзләнеузәрендә асылда элекке һәм замандашһүз осталарының ижад традицияларын синтезлаштыра. Бер яктан, ул узен быға тиклемге сәсәндәрзең ижадын һаҡлаусы, уларзың эпик әсәрзәрен – героик эпостарын һәм кобайырзарын халык араһында таратыусы кобайырсысәсән, икенсе яктан, үзе лә йыр һәм көйзәр ижад итеүсе йырсы һәм курайсы сәсән-шағир итеп таныта. Өстәүенә, ул туған халкының тарихи үткәне менән кызыкнына, төрлө характерзағы тарихи материалдарзы – документтарзы, шәжәрәләрзе, тарихи-әзәби язмаларзы йыя һәм комарткы итеп һаклай, үзен рухи мираска бик һаксыл мөнәсәбәттәбулған сәсән-шағир итеп кенә түгел, һәүәскәр тарихсы итеп тә таныта. Ул заманыныңатаклы сәсәне булып таныласак Ғәбит Арғынбаевтың (1856 – 1921) иң якын остазы була. Тап уның башкарыуында һәм язмаһында Ғәбит сәсән героик эпостар, кобайырзар, тарихи йырзар, шәжәрәләр һәм тәуарих язмалары кабул итеп ала.

М.Буранғолов менён С.Г. Рыбаковтың мәғлүмәттәре буйынса И. Мырзакаев "Саңды үзәк", "Һары ла сәс", "Бүзекәй кантон", "Малыбай", "Айүкә", "Юлтый карак", "Нуркай һәптән", "Томан" кеүек йырзарзың авторы булып тора. Был йырзар — Б. Котосовтың әçәрзәре менән бер рәттән XIX быуаттың беренсе яртыһындағы башкорт шиғриәтенең һәм музыка сәнғәтенең юғары кимәлен билдәләүсе ижад емештәре. Сәсән-шағир үзенең йырзарына милли колорит, милли үзенсәлек бирергә ынтыла. Был уның етди ижади уңышы. Әçәрзәенең күбеһендә камил художестволы формала башкорт

халкының милли характеры, донъяға карашы, тормошка мөнәсәбәте, шул осорға хас булған уй-кисерештәре hәм хыялдары сағылыш таба; йәшәп килгән йәмғиәт тәртиптәренән риза булмау, социаль hәм милли изеүгә карата протест ауаздары яңғырай; урындағы деспот феодалдарға, кантон башлыктарына тапкыр характеристика бирелә. Был уның озон көйлө тарихи халык йырзарының традицион поэтик формаһына карағанда (10 - 9 - 10 - 9), язма шиғриәтеккенә тартым шиғыр үлсәме менән ижад ителгән (11 - 9 - 11 - 9) "Бүзекәй кантон" тигән әçәрендә бигерәк тә асык күренә. Автор кантон башлығы Бүзекәевтең үтә хәйләкәр, мәкерле, хатта үз катынын Себергә һөргөнгә ебәреүзән дә тартынып тормаған деспот кеше, батша сатрапы булыуын һызык өстөнә ала, уны юха йылан менән тиңләй:

Бүзекәй кантон кейгән ак еләндең (11)

Ең осқайзарында уқа бар. (9)

Кермәһәнә, Йәмилә, ак тирмәгә, (11)

Тирмә эскәйендә юха бар (9)

[Башкорт халык ижады, 1974: 97].

берәүзәрендә Йырзарының сәсән-шағир ошо рәүешле башкорт хөкөм һөргән кире күренештәрзе тәнҡит икенселәрендә халықтың "каскын" исеме күтәреп йөрөгән кыйыу ирегеттәренә булған хөрмәт һәм теләктәшлек тойғоһон сағылдыра ("Юлтый карак"), халыктың үлемһезлеге идеяһын күтәреп сыға, тыуған ергә дан йырлай ("Саңды үзәк"). Уның гүзәл тәбиғәтен бөтә нескәлегендә һүрәтләп, ул уның күренештәрен йәмғиәт тормошо менән йәнәш жуя, кеше ғүмере, йәшәү мәғәнәһе һәм язмыш, үз-арамөнәсәбәттәр хаҡында уйзарға бирелә. Бына, мәсәлән, кәтғи халык шиғыры калыбынан ярайһы айырмалы ирекле шиғыр улсэмендэ ижад ителгэн, шул ук вакытта йырға хас ритмик-интанацион, музыкаллек үзенсәлектәрен һаҡлаған "Айүкә" әсәренән бер өзөк:

Айүкә лә тауза бер сағыл бар – (10)

Әллә генә ямғыр, әллә кар. (9)

Үткән дә генә ғүмер үтеп китте, (11)

Алдағы көндәремдә низәр бар? (10)

"Саңды үзәк" йырында инде лирик герой уй-кисерештәренең тулы бер гаммаһы — "тәне менән йәне һау өсөн" шатланыу за, "дус-иштең күңеле булһын" өсөн тырышыу за, "янған йөрәк һағышын" басырға теләү зә, йырымды"дәртле ирзәр йырлар, мин үлгәс", тип өмөтләнеү зә сағылыш таба.

И. Мырзакаев әçәрзәрендәге милли ерлек уларзыңпоэтик эшләнештәрендәләасык күренә. Ижад емештәрендә ул башҡорт йырзарының быуаттар һузымында формалашҡанаралаш рифмалы ун — туғыз ижекле традицион һәм язма шиғриәттә ярайһы урын алған ун бер менән туғыз, ун бер һәм ун ижекле силлабик шиғыр үлсәмдәрен, антитеза менән йәнәшәлек (параллелизм) алымдарын киң куллана. Уның йырзары кеше аңындағы һәм тәбиғәттәге ҡатмарлы һәм ҡапма-ҡаршылыҡлы башланғыстарзы ҡаршы куйыуға королган. Уларза көрәш ғазаптары һәм язмыштар булмышы, бурыс һәм тойғолар, тәбиғәт матурлығы һәм күңел һызланыузары бәрелешә. Сәсән-

шағир, масштабына һәм әһәмиәтенә жарап тормастан, иғтибарға лайык һәр вакиғаға әүзем мөнәсәбәт белдерә. Шуға ла уның бөтә йырзарының нигезендә лә тиерлек реаль ысынбарлық, тарихи сюжет ята. Әммә уларзың барыһы ла, "Бүзекәй кантон" дан башкалары, лирик характерзағы әсәрзәр. Уларза эпик жанр өсөн характерлы булған моменттар юк тиерлек, хәрәкәт хәл-вакиғалар сюжеты менән түгел, ә башлыса лирик "сюжет" – уй-фекерзәрзең һәм хистойғоларзың билдәле тәртиптәге ағышы менән тыузырылған. Был йырзарза төп композицион алым булып лирик геройзың уй-тойғолар монологы тора. Хатта кайны бер текстарза урын алған әз генә һүрәтләү элементтары ла уның эске уйкисерештәр, тойғолар гаммаһы аша бирелә. Өстәүенә сәсән уй-кисерештәрҙе, ғөмүмән, лирик геройзың рухи донъяһын сағылдырыу өсөн халык йырзарында быуаттар буйына формалашкан нескә һүрәтләү сараларын, мәсәлән, теләк, утенес һәм ялбарыу төсмөрөн биргән -сы-се, иркәләузе һәм кесерәйтеузе сағылдырған - кай-кәй (кай-гәй), -кайым-ғайым (-кәйем-гәйем), -ым-емһәм ялғаузарзы, кына-кенә (кынайым-кенәйем). ғына-генә генәйем) кисәксәләрен, берлек һандағы аффикстарзыкүплекте белдергән-дардәр, -зар-зәр, -лар-ләр,-тар-тәр ялғаузары менән алмаштырыпбиреузе бик оста куллана ("Һин ҡарарһың, йән*ем*, мин булмам"; "Йәмилә*кәй* бахыр һөйләп биргән"; "Санды үзәк*әйзәргә* йүгереп төштөм"; "Был томан*кайзар*ға ни булған?" h. б.). Шул ук вакытта сәсән-шағир үз геройзарын төрлө юсыктағы еңелсә һүҙ уйнатыуҙар, күңелле тон менән хушландырып, «күңелләндереп» ебәрмәй. Уларзы нескә күңелләнеусәнлек, тәьсирләнеусәнлек мансыу" менән мауығып китмәйенсә, ул тәү сиратта кеше тойғоларының нескәлектәренә үтеп инергә һәм әсәрзәрендә уларзы артык буяуһыз, самаһыз һәм шаштырыуһыз яктыртырга ынтыла. кисерештәрен, кәйефен бирер өсөн ул йыш кына тәбиғәт күренештәренә мөрәжәғәт итә. Пейзаж образдарының функциялары уның төрлө әсәрзәрендә төрлөсә. Кайһы берзә уларза пейзаж, «Бүзекәй кантон» йырындағыса, төп фекерзе белдергән поэтик символ характерын ала. Әгәр зә бер тапкыр за "күгелйем дә күлдә йөзмәгән" кыр өйрәге, был әсәрзең конкрет сюжетына бәйләнешле булмастан кешенең ябайлығын һәм ихласлыгын символлаштырһа, э ак тирмэ эсендэ яткан "юха" (мифик йылан) иһэ хэйлэкэр, дан-шөһрэт, байлык артынан жыуыусы, файза эзләүсе, яуыз хаким образын кәүзәләндерә. Ә «Санды үзэк» йырында тәбиғәт символдан тыш, кәйеф-күңелде сағылдырыусы сара булып та хезмәт итә, улай ғына ла түгел, бигерәк тә әсәрзең психологик юсыктағы сюжет кульминация нының үзенсәлекле нигезе булып тора. Сөнки пейзаж образын йырына сәсән йәнәшәлектең (параллелизмдың) традицион системаны буйынса ғына индермәй (строфалағы тәуге ике юлда – тәбиғәт күренештәре вә деталдәре, сираттағы ике юлда – герой уй-кисерештәре сағылышы), бәлки уға әсәрзең артабанғы бөтә ағышын буйһондора. Сәскәле болондары, "кызарыпкай бешкән еләклек"лектәре, тезелеп киткән бесән күбәләре менән hокландырған үзәк (туғай. – F. K.) образы әсәрзә геройзың кәйефен биреугә генә хезмәт итмәй. Асылда был образға йырзың кеше менән тәбиғәттең бер бөтөн, тап беззе уратып алған ысынбарлықтыңкешенең матди ғына түгел, рухи байлығы, илһамланыу сығанағы булыуы тураһындағы фекеркараштың бөйөклөгөн һәм кире каккыһызлығын исбатлап биреүсе зиһенипсихологик сюжет кульминацияһы нигезләнгән:

Саңды үзәккәй, **һинең йәмең булды,** (11)

Малым менән күсеп мин килгәс... (9)

Саңды үзәктә бесән сапканымда, (11)

Сәңгел сыға минең тауышым... (9)

Бер бөртөгөн өзөп (еләкте. -F. K.) мин ашаным, (10)

Ял булмасмы янган йөрәккә... (9)

Саңды ұзәккәй, **һиндә йыр йырланым**, (11)

Дус-ишемдең күңеле булһын тип (10) h. б.

[Башкорт халык ижады, 1974: 157].

Өстәүенә, күреүебезсә,шактай төрлөсә шиғыр үлсәмендә тыузырылған әсәрзә авторзың иркәләү, назлау ялғаузары менән бирелгән йә уларһыз бер үк һүззәрзе һәм һүзбәйләнештәрзе кабатлау алымынкиң куланыуы ("Саңды үзәккәй", "Саңды үзәккәйзәрзә бесән саптым", "кызарыпкай бешкән еләккә", "дәртле ирзәр йырлар" h. б.) был мөһим донъяуи фекер-карашты биреүзең эмоциональ тәьсирлелеген бермә-бер көсәйтә.

И. Мырзакаевтың бына шундай ярайны ук ирекле, эммэ камил художестволы, ритмик-музыкаль формала эшлэнгэн киң тематик диапазонлы, тэрэн йөкмэткеле лирик характерзағы йырзары, Б. Котосовтың ижад емештәре кеүекүк, халык араһында киң популярлык казана, телдән телгә, язманан язмаға күсеп, уның күңел түрендә урын ала һәм башкорт әзәбиәтендә йыр поэзияһының формалашыуына һәм артабанғы үсешенә зур этәргес биргән идея-эстетик сығанаққа әүерелә.

### Әҙәбиәт

- 1. Башҡорт халык ижады. Йырзар. Беренсе китап. Өфө: Башҡортостан китап нәшриәте, 1974. 296 бит.
- 2. Башкорт халык ижады. Риүәйәттәр, легендалар. Өфө:Башкортостан китап нәшриәте, 1980. 416 бит.
- 3. Башкорт халык ижады. Т.5. Тарихи кобайыр<br/>зар, хикәйәттәр (иртәктәр). Өфө: Китап, 2000. 392 бит.
- - 3. Кунафин Г.С. И песней, и сатирой. Уфа; Китап, 1999. 256 с.
- 4. Кунафин Г.С. Культура Башкортостана и башкирская литература X1X начала XX века. Уфа: Китап, 2006. 280 с.
- 5. Кунафин Г.С. Культура Башкортостана X1X начала XX века. –Уфа: Гилем, Башк. Энцикл., 2020. 304 с.
- 6. Кунафин Ғ.С Әзәбиәтте жанрйәһәтенән өйрәнеү мәсьләләре. Өфө: БДУ РНҮ, 2022. 192 бит.
- 7. Путилов Б.Н. Русский историко-песенный фольклор X1II-XV веков. –М.-Л.: Изд-во АН СССР, I960. –300 с.
  - 8. Әсфәндиәров Ә. Олатайзарзың бар тарихы... Өфө: Китап, 2005. 256 бит.
  - 9. Ямалетдинов М. Ишмөхэмэт сэсэн. Роман-эссе. Өфө: Китап, 2022 382 бит.

## ЧАСТИЦЫ КАК МЕТАТЕКСТОВЫЕ СРЕДСТВА В ЧУВАШСКОЙ НАРОДНОЙ ЛИРИКЕ

Аннотация. В статье рассматриваются частицы как метатекстовые средства в чувашской необрядовойлирике. Автор в исследовании намеренно упускает обрядовую поэзию, так как первым в чувашской фольклористике обращается к этой теме, и поэтому не претендует на широкий охват проблематики. Кроме того, считает, что нужно начинать с малого, как сами частицы в диапазоне выполняемых ими функций и в палитре выражаемых ими значений. Однако «малое» здесь не значит неважное, незначительное. Эти служебные лексемы придают словам, целым предложениям, частям предложения в вербальных текстах смысловые, модальные и эмоционально-экспрессивные оттенки значений.

**Abstract.** The article examines particles as metatextual means in Chuvash non-ritual lyrics. The author deliberately omits ritual poetry in the study, since he is the first in Chuvash folklore studies to address this topic, and therefore does not claim to cover a wide range of issues. In addition, he believes that it is necessary to start with small things, like the particles themselves in the range of functions they perform and in the palette of meanings they express. However, "small" here does not mean unimportant, insignificant. These service lexemes give words, whole sentences, parts of a sentence in verbal texts semantic, modal and emotional-expressive shades of meaning.

**Ключевые слова:** чувашская народная лирика, частицы, метатекст, функции и значения.

**Keywords:** Chuvash folk lyrics, particles, metatext, functions and meanings.

Основное назначение народной лирики — выражать мысли, чувства, настроения, впечатления, мироощущение. Общее объединяющее начало всех жанров (видов, групп) — их структура и композиция. Главная структурная особенность чувашской необрядовой лирической песни, как и песенных образцов русских или других народов,состоит в единстве трех важных признаков: 1) малый объем; 2) лирическая форма; 3) лирическая песня — это стихотворный жанр [Цветкова].

Первый признак — малый объем; чувашская устная лирическая песня не имеет развернутого сюжета. Ее цель — достичь эмоционально впечатлительной передачи ситуаций, мыслей и переживаний. Поэтому изложение отличается краткостью и сжатостью. Второй признак структурной особенности — лирическая форма. Если в эпических жанрах чувашской народной поэзии главное место занимают отражаемые в образах явления и факты объективной действительности, то в лирике основное значение имеет выражение того или

иного отношения к этим фактам и явлениям, передача тех мыслей, чувств и настроений, которые они вызывают. Третий признак лирической песни — это стихотворный жанр. В ней существует внутренняя цельность слова и напева, которая выражается в соответствии эмоционального и интонационного характера, синтаксической конструкции предложений и совокупности музыкальных фраз, словесного и музыкального ритма. Триединство структуры народной песни — малый объем, лирика, стихотворный текст — составляет (или создает) основу для разнообразных композиционных форм (или модулей). Они, в свою очередь, — типические, повторяющиеся, узнаваемые фрагменты произведения.

В совокупности композиционных форм В вербальных немаловажную роль играют частицы как метатексты (текстовые элементы второго порядка, выполняющие служебные функции по отношению к первичному тексту). В зависимости от того, какие добавочные значения они вносят в речь и какую лексико-грамматическую роль играют, чувашский языковед И.П. Павлов объединяет их в следующие разряды: 1) частицы, выражающие смысловые оттенки (указательные, уточнительные, ограничительные); 2) частицы, вносящие эмоционально-экспрессивные оттенки (усилительные, вежливости); 3) модальные частицы, выражающие отношение к достоверности явлений действительности (утвердительные, отрицательные, вопросительные) [Павлов, 2017: 391]. K первому разряду указательные частицы —  $a\kappa(\check{a})$ ,  $b\check{a}m$  «вот»,  $ab(\check{a})$ ,  $b\check{a}h$  «вон», bec «вон, вон там»; уточнительные (определительные) – лап, лап, шап, шап та шай, шап та лап «точно, точь-в-точь, как раз, в самый раз» и др. служат для уточнения смысла последующего слова или выражения в предложении; ограничительные - сес (çex), кана, анчах, тульккиш (тулёк) «только, лишь, совсем, вовсе». Вторая группа частиц: усилительные – -ах (-ех) как суффиксальный компонент в слове и ах как отдельное слово (выражает усиление, тождество, утверждение, выделение, ограничение, иногда выражает растерянность или отчаяние, та (те) «и, даже, даже и, уж, вот уж, все», -иç «ведь, совсем не», -тěp, -тěp, -тар «должно быть, наверное, возможно, пожалуй», *ёнтё* «теперь, уж, уже вот», *вёт* «ведь», чи «самый, весьма», мён «что ли, ли, что за, какой, как, зачем, почему, по какой причине», mama «ли, что ли, еще, еще более, чего еще, же, ведь, ну еще, так и жди, как бы не так»; частицы вежливости – -ха, -халь, -халё «разве, неужели, может быть, возможно, вероятно, наверное, поди, еще, вот, вот именно, ну да...оказывается». что», «ведь, В составе модальных -ске утвердительные — axa, axa «ага», uuя «да, ага», apa «же, да», cas «вот, то-то, да, конечно, именно»,  $\check{a}$ нm «вот, так вот, вправду» и др.; отрицательные —  $\varsigma v \kappa$  «нет, не», мар «не, нет», ан «не», ни «ни»; вопросительные — -u, -uu, -a «ли», -u, *шим, -ам* (-ем), *-мён,-и-мён* «бы, ли», *а*, э, *нивушлё* «неужели».

Все эти и другие частицы играют существенную роль в народной лирике, так как придают словам, словосочетаниям или предложениям дополнительные смысловые или эмоциональные оттенки. Без них вербальность потеряет выразительность. Безусловно, в рамках данной статьи невозможно в полной

степени раскрыть особенности *всех* частиц. Ограничимся рассмотрением лишь некоторых, наиболее распространенных из них. Главным образом будем анализировать функциональные особенности метатекстов *ай* и *ах*.

Языковеды непереводимые частицы *ай* называют побудительной; *ах* — ограничительной, которая первоначально, по-видимому, имела значение русского наречия *только*, теперь же ставится в следующих значениях: выражает усиление, тождество, утверждение, выделение, ограничение, иногда значит *как только*, иногда выражает растерянность или отчаяние [Ашмарин, 1929:181–184]. Это лишь некоторые смысловые оттенки частиц *ай* и *ах*.

На первый взгляд кажется, что указанные частицы встречаются в избытке во всех жанрах устной поэзии. Однако это не совсем так. В хороводном репертуаре их мало. При разборе песен использование статистических подсчетов кажется не совсем уместным и корректным, однако иногда подсчет как метод обработки и анализа данных приводит нас к интересным результатам. Рассмотренных нами в более чем 1100 текстах частица (не путать с подражанием)  $a\ddot{u}$  встречается лишь в  $30^3$ . Притом у частицы  $a\ddot{u}$  в хороводной всегда лирике смысловая нагрузка почти c оттенками жизнерадостности, веселости, бодрости, живости, задорности. Например: Сатри сара улмана, / Ай, кам татмё? / Сирён пек ыра сынна, / Ай, кам савмё? «В саду желтое яблоко, / Ай, кто не сорвет? / Вам подобного почтенного человека, / Ай, кто не полюбит?» [НА ЧГИГН, I, 25:48]. Или же: Ай, чунам ут *синче, / Кусам-пусам хёр синче* «Ай, душа моя на лошади, / Глаза мои на девушке» [НА ЧГИГН, III, 148:90]. В некоторых случаях присутствует легкая грусть: Чапар куккук сассисем / Питрав кунё чаранать. / Ай, вайасам, вайасам / Учук кунё чаранать «Пестрой кукушки голоса / В Петров день замолкают. / Ай, вай мое, вай мое, / В день Учука завершается» [НА ЧГИГН, I, 160:414]. Понятно, расставание с самым веселым праздником не повод для ликования, но и сильной печали не вызывает, так как всему, даже приятному во всех отношениях, свое время, пора подумать и о хлебе насущном, не забывая, однако, о молодежных игрищах: Тип сырмана сёлё акрам, / Пултар-халё, выратар. / Ай, Арапус ачисем / Ÿсчёр-халё, выльатар«В сухой овраг овес посеяла я, / Созреет пусть – жать будем, / Ай, арабусинские ребята / Подрастут пусть – позабавимся» [НА ЧГИГН, I, 209:565]. Ай иногда выражает легкую досаду: Вёлтрен ухмах, ай, ухмах, / Сатан сумне шатать-ске. / Ванюк ухмах, ай, ухмах, / Вырас хёрне илет-ске «Крапива дура, ай, дура, / Возле плетня всходит ведь. / Ванюк дурень, ай, дурень, / Русскую девушку [замуж] берет ведь» [НА ЧГИГН, I, 209:220]. В некоторых образцах частица ай вообще не несет смысловой нагрузки, являясь простой песенной вставкой: Каллё-маллё, ай, касмине / Каскаласси, ай, хён иккен. / Касхи ваййа, ай, тухмасан / Сёр касасси, ай, хён иккен «Взад-вперед, ай, по мосткам / Переправляться, ай, трудно, оказывается. / Ночное на вайа, ай, если не выходить, / Провести ночь,

-

<sup>4</sup> Учук – общенародное полевое моление чувашей.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Автор этих строк в настоящее время работает над составлением очередного выпуска многотомного свода чувашского фольклора под названием «Хороводные песни низовых чувашей».

ай, трудно, оказывается» [НА ЧГИГН, I, 105:2]. Ай выражает и эмоциональное состояние, например, чувство смущения: Ай, кёрес пуль, кёрес пуль, / Автан аватать. / Сара хёвел тухсанах / Пиртен йал кулать «Ай, войти [в дом], наверное, войти, наверное, / Петух кукарекает. / Красное солнышко когда взойдет, / Над нами улыбнется» [НА ЧГИГН, III, 1730: 34]. Ай иногда выступает в роли обращения: Ай, каччисем, маттур яшсем, / Мёнле хёре саватар-ши? «Ай, парни, задорные парни, / Какую же девушку полюбите?» [НА ЧГИГН, III, 848:7]. В одной довольно объемной песне ай усиливает последние слова и словосочетания в каждой строке: Сайра варман синче, ай, юр тамасть, / Сайра варман синче, ай, юр тамасть, / Илем тавать сапла, ай, *юрласан* «На редколесье, ай, снег не лежит, / На редколесье, ай, снег не лежит, / Красиво так, ай, когда поешь [НА ЧГИГН, IV, 675:31]. Редкий случай, когда ай и частица, и подражание: Асла урам ике айккипеле / Наталя сара чечек, ай, татать. / Наталяна атте-анне / Ай! тесе шырать «Широкой улицы по обочинам / Наталья желтые цветы, ай, рвет. / Наталью родители: / Ай! восклицают и ищут» [НА ЧГИГН, III, 1202:19]. Задорность – еще одно из значений частицы ай в роли метатекста: Ай, утар-и, чупар-и / Сапата кантри татличчен. / Ай, выляр-и, кулар-и / Самрак емер иртиччен «Ай, походим ли, побегаем ли, / У лаптя оборы пока не оборвались. / Ай, поиграем ли, повеселимся ли, / Молодость пока не прошла» [НА ЧГИГН, III, 2043:21].

А теперь о частице ах. Это метатекстовое средствов хороводных песнях во многих случаях имеет не минорный лад, а нейтральный, утвердительный: Ax, аккасам, аккасам, Аксук акка, / Хиин килне тупмасар / Мачча синче сёр касна «Ах, тетушка моя, тетушка, тетушка Аксинья, / Свой дом не находя, / На чердаке ночь провела» [НА ЧГИГН, I, 25:48]. В большинстве случаев -ax выполняет функции усиления: Калар, танташсем, хытарах, / Вайа иртесси инсе мар «Пойте, сверстники, громче, / Вайа закончится скоро» [НА ЧГИГН, I, 7:297]. В некоторых текстах выражает удивление: Йарам-йарам шур шарса / Юхрё тухрё — мён тавас? / Ах, аккасам, ак сава / Тухрё карё — мён тавас? «Снизка белых бусинок / Рассыпалась – что делать? / Ах, сестрица моя, вот та / Украдкой замуж вышла – что делать?» [НА ЧГИГН, I, 147:265]. Зачастую – недоумение с элементами сожаления: Анкаренчи вырас хуххи / Сумар кетсе ватална. / Ах, тетесём, ах, Мишша, / Сар хёр кётсе ватална «На гумне свербига / Дождя в ожидании состарилась (пожухла). / Ах, братец мой, ах, Миша, / В ожидании красной девицы состарился» [НА ЧГИГН, I, 267:192]. Из этого же ряда: Ax,  $Typ[\check{a}]$ , кур $\check{a}$ к к $\check{e}$ ске- $\varsigma$ ке, / Ax,  $Typ(\check{a})$ , кур $\check{a}$ к к $\check{e}$ ске- $\varsigma$ ке, /Сулмалах та сукка-ске «Ах, Боже, трава низкая ведь, / Ах, Боже, трава низкая ведь, / Косить даже нет ведь» [НА ЧГИГН, III, 2945:21]. Здесь и утверждение, и изумление.

Частица *ах* имеет и функцию осуждения (порицания): *Ах, аппаçам Натали, / Хам та куртам каçхине / Йёкёт хыççан чупнине* «Ах, сестрица моя Натали, / И сама я видела вечером, / Как [она] за парнем бегала» [НА ЧГИГН, III, 593:100].

Бывает ах умилительная: Ах, мантаран савнийе / Таванран та хакла-çке «Ах, ненаглядный миленок, / Родни да дороже ведь» [НА ЧГИГН, III, 2202(8480):4]. Или: Ах, вайасам, хер вайи / Пурте тухсан илемле «Ах, вайамое, девичьи хороводы / Все когда выходят, красивы» [Тукташ, 1949:62]. Иногда ах — синоним ай, так как в песнях, завершающих хороводы (а их немало), присутствуют обе частицы и выполняют одну и ту же метатекстовую функцию — грусть от расставания с праздником молодежи: Ах, мантаран саквайа / Чан Симек кас, ай, чаранать «Ах, ненаглядное это вайа / В самую семиковую ночь, ай, завершается» [НА ЧГИГН, I, 24:542].

В улах юррисем «посиделочных песнях» частица ай встречается также мало, как и в хороводном репертуаре. И это вполне объяснимо: молодежные посиделки – календарные мероприятия осенне-зимнего периода – отличаются лишь тем, что проводились не на лужайках и улицах или на широком лугу, а в помещении. Многие хороводные песни и частушки одновременно являются и посиделочными, и трудно однозначно доказать, какие куда «перекочевали»; это как философский спор о первичности яйца или курицы. Собиратели (и исследователи) отличают их во многих случаях лишь по одному признаку: названию текстов, которые им подсказывали исполнители песен. Атмосфера на посиделках жизнерадостная, как и в хороводах, соответственно и песни имеют мажорный лад – чаще всего ассоциируется со счастьем, стабильностью и положительными эмоциями. Например: Синсеех те пуллё те, ай, сара хёр / Савна тус-çи тума та, ай, илемлё «С тонкой да талией да, ай, красная девица (вариант: русая девушка) / Красива, чтобы подружиться да, ай, и влюбиться» [ЧХП, 2013:170]. Конечно же, не обходится и без мечтательной грусти: Ай-хаях та миллуй, хамар савни / Аса килет печчен те, ай, выртна чух «Ай-хаях да милый, свой возлюбленный / Вспоминается да, ай, когда одна лежишь» [ЧХП, 2013:170]. Однако на посиделках так же, как и в хороводе, не так много песен с частицей ай. Как и в хороводном репертуаре, и на посиделках встречаются задумчивые, печальные композиции. Но их можно назвать мажорными элегиями, где полноправным элементом выступает частица ай: Xамартан та ин $\varphi$ е мар савна тус пур, /  $\varphi$ ав шуратать хёрлё те, ай, чёрене «От нас недалеко да милый друг есть, / Он белеть заставляет алое да, ай, сердечко» [ЧХП, 2013:189].

В посиделочных песнях «аханья» почти нет, в рассмотренных нами более чем 1700 образцах частица ахупотребляется для усиления эмоционального содержания высказывания лишь в нескольких, например: Савнине курсан калар-ха: / Ман емере ан иртертер «Возлюбленного моего когда увидите, скажите же: / Мою жизнь не изводит пусть» [ЧХП, 2013:204].

Анализируя функциональные особенности частиц ax и  $a\ddot{u}$  в текстах народной лирики, приходим к однозначному выводу: их особенно много в текстах рекрутских и застольных (пирушечных) песен, в песнях переселенцев, сирот. Тому объяснение — специфика жанров: песни грустные, печальные,

Например, рекрута в солдатчине ожидает другой мир, совершенно отличный от привычного ему уклада жизни на малой родине. Здесь ему все

знакомо и близко, здесь его родимый дом, родня, друзья, возлюбленная, поля, где он пашет и сеет хлеб с родителями, реки и озера, леса, где он охотится, собирает ягоды, орехи, желуди, грибы, заготавливает дрова. Поэтому рекрут страдает, хотя еще и не уехал на чужбину, от безысходности он восклицает: Ax, аттесём, аннесём, / Мён хурлахшан суратна-ши? «Ах, батюшка мой, матушка моя, / На какое же горе (меня) родили?» [НА ЧГИГН, I, 327:72]. Еще не уехал, а уже думает о возвращении: Сесен те пёр хирте, ай, пёр чие, / Хасанах пулё-ши ул, ай, сёр чие? / Кунтан эпир пёрре, ай, кайсассан / Хасанах пулапар-ши, ай, пёр сёре? «В степи да одной, ай, одна вишня, / Когда же будет от нее сто вишен? / Если отсюда мы раз, ай, уедем, / Когда же будем, ай, вместе?» [НА ЧГИГН, І, 807:26]. Рекрут покидает родные края и поет, обращаясь к своему коню и родне: Чуп-чуп, утсам, тетеп, чуп-чуп, утсам, / Пусна уру йеррисе, ай, ан сухат. / Ах, тетесём, тетёп, пёр инкесём, / Ылтан пек пусарсе, ай, ан сухат «Беги, беги, конь мой, молвлю, беги, беги, конь мой, / Придавленные ногами следы, ай, не теряй. / Ах, брат мой, молвлю, единственная невестка моя, / Словно золотце головушки свои, ай, не теряйте» [НА ЧГИГН, I, 807:26].

В застольных песнях частица ах иногда присутствует как бы «не к месту», вот, например, гость даже при выражении радости использует эту частицу: Ах, тавансем, тавансем, Килтем, ах, такетем эп сак киле, Усир мана паян чун пекех «Ах, родня моя, родненькие мои, Пришла да, ах, вошла я в этот дом, Вы для меня сегодня душа словно» [НА ЧГИГН, I, 25:439]. Заходит гость в дом, а там: ...Ике старик, ай, юрлассе. Весем меншен, ай, юрлассе? Емер ытла час иртнишен «...Два старика, ай, поют. Они почему, ай, поют? Жизнь слишком быстро проходит» [НА ЧГИГН, I, 288:6]. При прощании с родственниками никак не обойтись без ахов-вздохов: Ах, хунчкам, хунекем, Вахат ситре каймашкан «Ах, шурин, свояченица, Время подошло уезжать» [НА ЧГИГН, I, 38:409].

Вкратце о других частицах в чувашской устной лирике.

Все четыре строки каждой из пяти строф одной из тюремных песен заканчиваются частицей -мён: Тёрме çынни пуличчен «Чем узником быть» / Хёрлё чечек пулас-мён «Алым цветком быть бы», / Кёрхи çилпе типес-мён «Осенним ветром высохнуть бы», / Сурхи шывпа çёрес-мён «Весенней водой сгнить бы» и т. д. [НА ЧГИГН, III, 65:105]. Здесь частица -мён употребляется для выражения обобщения: в приведенном образце лирический герой весь наполнен безысходностью, для него «все тленно в мире сем», ему совершенно безразлично, во что превратится его бренное тело.

Семантика частицы -u(m) в текстах различна, во многих случаях — вопросительная. В широко распространенной песне в несколько измененных вариациях (гостевая, рекрутская, свадебная, повседневная...) *Атте, мана сутран-и?* «Батюшка, ты меня продал ли?» указанная частица используется не только для выделения, подчеркивания того слова в предложении, к которому она относится, а из-за повторения после каждой строки гиперболизирует навязчивые мысли лирического героя о том, что он стал изгоем в роду. Видя, что разбогатев после его «продажи» отец приобрел пару колокольчиков, а мать

– пару ласточек, сыну остается лишь горестно причитать, бесполезно задаваясь вопросом: трель колокольчиков да пение пары ласточек хороши ли или же хорош его голос?

Немало лирических песен с вопросительной частицей -uu(M), также вносящей эмоциональный оттенок в текст. В песнях эта частица усиливает вопросительный характер предложения: Ваййа тухман аппасен / Чуне епле чатать-ши? «У не выходящих на вайа сестер / Душа как же терпит?» (из хороводной песни) [НА ЧГИГН, І, 8:52] или подчеркивает то или иное слово: Тавансем аса килсессён, / Ирёлмё-ши чёрери су? «Когда родные вспомнятся, / Не растопится ли сердечко?» (из гостевой песни) [НА ЧГИГН, III, 147:220], с некоторыми словами образует сочетания co значением неуверенности, нерешительности: «Ял хушшинче пуса чиксе кам сурет? / Тăлăх хёр мар-ши вал? «На улице кто ходит с поникшей головой? / Не девушка-сирота ли она?» (из песни сирот) [ЧХП, 2013:120].

Весьма важна в песнях роль частицы -ха. В трехстрочии Мантан савни сивёнет, / Сивённишён хурланать. / Хурланма мар, макрё-ха «Ко мне милый охладевает, / Оттого, что охладевает, печалится. / Не печалиться [ему], плакать будет вот» -ха выступает в качестве наглядности с элементами злорадства (из посиделочной песни) [ЧХП, 2013:293]. А в песне узника Улюкка инке, тухса итле-ха, / Тухса итлесе пах-ха! / Эй, Куляпа Миття / Епле юра юрласе «Тетушка Ольга, выйди, послушай-ка, / Выйди, послушай-ка! / Эй, Коля с Митей / Как песню поют» -ха служит как бы для мягкого приказания или просьбы [ЧХП, 2013:76].Встречаются и парные частицы, например, -ши-ха «же»: «Хура варман синче хура пёлёт, / Тата мён савассисем пур-ши-ха? «Над черным лесом черное облако, / Еще чему же предстоит литься?» (из гостевой песни) [НА ЧГИГН, I, 24:124].

Во многих текстах встречается частица -(è)çке «ведь», которая подкрепляет утверждение: Пирён арамсем килте-çке, / Укçа пухса лараç-çке «Наши жены дома ведь, / Деньги копят, сидят ведь» (из бурлацкой песни) [ЧХП, 2013:57], выражает силу впечатления: Шывра сасар сикет-çке, / Шыв сулханне сисет-çке. / Пирнтен савни сивнет-çке, / Пирён чёре сикет-çке «В реке куница прыгает ведь, / Воды прохладу чувствует ведь. / К нам возлюбленный охладеет ведь, / Наше сердце [усиленно] бьется ведь» (из посиделочной песни) [ЧХП, 2013:245], выражает объяснение: Саварматтам вал тулла, / Хусан купси ыйтать-çке «Не веял бы эту пшеницу, / Казанский купец требует ведь» (из пирушечной песни) [НА ЧГИГН, I, 24:227], восторг: Эх, лайах-çке улахра / Вайа выляма! «Эх, хорошо ведь на лугу / Хоровод водить» (из хороводной песни) [НА ЧГИГН, IV, 266:82], иногда выражает грусть-печаль: Сак тавансем аса килсессён / Шапартатса анать-çке куссулли «Когда эти родные вспомнятся, / Льются ведь ручьем слезы» (из пирушечной песни) [НА ЧГИГН, I, 8:26].

В более развернутой статье можно было бы порассуждать о смысловом значении и других частиц в образцах необрядовой поэзии.

Таким образом, являясь метатекстовыми средствами, частицы в чувашской народной лирике выполняют весьма важные функции. Они выражают смысловые оттенки: указание, уточнение, ограничение и т.д.; вносят эмоционально-экспрессивную окраску: усиление, вежливость, восторг, радость, печаль, безысходностьи пр.; модальные частицы служат для выражения чувств и обозначения смысловых свойств, также наряду со своими омонимами – междометиями – вносят в стиль устной лирики дополнительные семантические значения.

#### Литература

- 1. Ашмарин. Н.И. Чăваш căмахěceн кĕнеки = Thesaurus linguae tschuvaschorum = Словарь чувашского языка: в 17 вып. Вып. ІІ. Казань: Татполиграф, 1929. 230 с.
- 2. Научный архив Чувашского государственного института гуманитарных наук (НА ЧГИГН). Отд. І. Ед. хр. 7.
  - 3. НА ЧГИГН. Отд. І. Ед. хр. 8.
  - 4. HA ЧГИГН. Отд. I. Ед. xp. 24.
  - НА ЧГИГН. Отд. І. Ед. хр. 25.
  - 6. НА ЧГИГН. Отд. І. Ед. хр. 38.
  - 7. НА ЧГИГН. Отд. І. Ед. хр. 105.
  - 8. НА ЧГИГН. Отд. І. Ед. хр. 147.
  - 9. НА ЧГИГН. Отд. І. Ед. хр. 160.
  - 10. НА ЧГИГН. Отд. І. Ед. хр. 209.
  - 11. НА ЧГИГН. Отд. І. Ед. хр. 267.
  - 12. НА ЧГИГН. Отд. І. Ед. хр. 288.
  - 13. НА ЧГИГН. Отд. І. Ед. хр. 327.
  - 14. НА ЧГИГН. Отд. І. Ед. хр. 807.
  - 15. HA ЧГИГН. Отд. III. Ед. хр. 65.
  - 16. НА ЧГИГН. Отд. III. Ед. хр. 147.
  - 17. HA ЧГИГН. Отд. III. Ед. xp. 148.
  - 18. HA ЧГИГН. Отд. III. Ед. хр. 593.
  - 19. НА ЧГИГН. Отд. III. Ед. хр. 848.
  - 20. НА ЧГИГН. Отд. III. Ед. хр. 1202.
  - 21. НА ЧГИГН. Отд. III. Ед. хр. 1730.
  - 22. НА ЧГИГН. Отд. III. Ед. хр. 2043.
  - 23. НА ЧГИГН. Отд. III. Ед. хр. 2202 (8480).
  - 24. HA ЧГИГН. Отд. III. Ед. хр. 2945.
  - 25. НА ЧГИГН. Отд. IV. Ед. хр. 675.
- 26. Павлов И.П. Современный чувашский язык: монография: в 2-х т. Т.2: Морфология / науч. ред., авт. примеч. и коммент. В.И. Сергеев. Чебоксары: ЧГИГН, 2017.-448 с.
- 27. Тукташ И.С. Чăваш фольклорĕ. Шупашкар: Чăвашсен гос. изд-ви, 1949. 327 с.
- 28. Цветкова А.Д. Народная лирическая песня // https://textbook.tou.edu.kz/ (дата обращения: 24.03.2025)
- 29. Чăваш халăх пултарулăхě (ЧХП). Ёспе йăла юррисем. Шупашкар: Чăваш кёнеке изд-ви, 2013. 541 с.

© Леонтьев А. П., 2025

Мотыйгуллина Ә.Р.,

Идел буе дәүләт физик тәрбия, спорт һәм туризм университеты, Казан ш.

### НАУЧНАЯ ДЕЯТЕЛЬНОСТЬ УЧЕНОГО ХАЛИФА РАХИМОВИЧА КУРБАТОВА

### ГАЛИМ ХӘЛИФ РӘХИМ УЛЫ КУРБАТОВНЫҢ ГЫЙЛЬМИ ЭШЧӘНЛЕГЕ

В научно-Аннотация. статье исследуется жизненный исследовательский путь лингвиста, тюрколога Халифа Рахимовича Курбатова. Путь к научной деятельности был тернист. Высшее образование получил в Пермском университете, аспирантуру в отделе языкознания ИЯЛИ им. Г. Ибрагимова Академии наук РТ в Казани и всю жизнь работал там ведущим научным сотрудником. Опубликовал статьи ПО истории литературного языка, стилистике и поэтике татарского языка, изучал язык татарских народных песен, современных татарских поэтов и их поэтические особенности.

**Ключевые слова**: поэтика, стилистика, фонетика, поэтическая речь, тюркология.

Татар тел гыйлеменең фәнни нигезләрен булдыруга зур өлеш галим Хәлиф Курбатов киң эрудицияле тел гыйлеме галиме, тюрколог, нечкә күңелле кеше була. Интернет мәгълүматларына караганда, Курбатов фамилиясе борынгы шәрыктан килә, төрки Курбат кушаматына барып тоташа. Соңыннан рус фамилиясе булып берегеп калса да, беренче версиясендә "Аллага якын кеше" мәгънәсендәге мөселман исеме булган, ә кушамат буларак кечкенә буйлы кешене атаганнар. Аның башлангычы XVI гасыр истәлекләрендә күренә. Хәлиф Курбатов та, күрәсең, нәселе белән шул кечкенә буйлыларга барып тоташа булса кирәк [Интернет-сылтама: 8].

Ул 1927 нче елның 28 нче февралендә Татарстан Республикасы Актаныш районы Бугады авылында дөньяга килә дә, гаиләләре Уфа шәһәренә күченә. Аның балачагы, яшьлеге Уфа шәһәре белән бәйле. Белемне рус мәктәбендә ала. Кече яшьтән үк кызыксынучан малай була. Хәлиф Курбатов дәрес материалы белән генә чикләнеп калмый, мөстәкыйль рәвештә күп укый. Шулай итеп татар мәктәбе программасы материаллары белән дә танышып, үзләштереп бара. Ул мәктәптә укыган елларда язу (графика) алышына. Х.Курбатовка да латин графикасын үзләштерергә туры килә, шуның нәтижәсендә немец теленең алфавитын да тиз ота. Мәктәпне бик яхшы тәмамлаган малай матди хәле авыр булу сәбәпле, хәрби заводка эшкә керергә мәжбүр була. Шуңа күрә аңа белем алу теләген икенче планга күчереп торырга туры килә. Хәтта кайберәүләр аны

хәрби тәрҗемәче итеп тә күрә. Аннары белемен тирәнәйтү, татар теле һәм әдәбиятын, сәнгатен үзләштерү максаты белән Казан университетына юнәлә. Әмма анда конкурстан үтә алмау сәбәпле, кире Уфага юнәлә. Юлда бер пристаньга туктаган җиреннән Пермыгә баручы пароходка күчеп утыра.

Пермь шәһәре инкыйбтан соңгы елларда гыйльми һәм мәдәни үзәккә эверелэ. Андагы югары уку йортларында дөньякүлэм танылган галимнэр эшли. Х.Курбатов та шулардан белем алуы белән горурлана. Галим турында очерк язган Х. Гарданов һәм Х. Бадыков аның Богословский һәм Преображенская кебек Сорбонна һәм Кембридж бетергән галимнәрдән белем алуы турында искәртеп узалар. [Гарданов, 1999: 77] Дөрестән дә, тарихи чыганакларга караганда Октябрь инкыйлабыннан соңгы елларда Пермь университетына төрле танылган галимнәр чакырылып торган. Аларның кайберләре бераз эшли дә китә, ә кайберләре я яңадан әйләнеп кайта, я шунда төпләнә. Пермь университеты гыйльми үзэкне хэтерлэтэ. Анда танылган физик, химик, физиолог, тарихчы, математик, филологларның эшләве турында мәгълуматлар саклана. Югарыда исеме аталган галим Павел Степанович Богословский Пермь университетында бер эшләп киткәннән соң 1946–1947 нче елларда кабат эйлэнеп кайтып, рус эдэбияты кафедрасы белән житәкчелек итә башлый. Аның гыйльми нигездә ярты гасырга якын Уралны археолог, этнограф, сәнгатькяр һәм фольклорчы буларак өйрәнүе мәгълүм. Х.Курбатов университетта укыган елларында (1948–1950 нче елларда) тарих-филология факультетын декан буларак, рус теле һәм гомуми тел белеме кафедрасы мөдире буларак лингвистгалим Леонид Николаевич Воробьев житэкли. Аның тел гыйлеменә караган хезмэтлэре арасында «Особенности фонетики в башкирском языке» (1912), «Пословицы и загадки в башкирском языке» (1913), «Морфологическая структура речи в татарском языке» (1913), «Народные песни татар» (1922), «Песни крымских татар» (1923), «Элементы сравнительной грамматики в тюркских языках» (1929), h.б. [Интернет-сылтама: 6]. Курэсең, алар шәкертләре булган Х.Курбатовның гыйльми эшчэнлегенә юнәлеш тә күрсәткәннәр. Шундый күренекле галимнәр эшләгән уку йортының тарих-филология факультетының рус теле һәм әдәбияты бүлегендә Х.Курбатов1945-1950 нче елларда белем ала. Күрәсең шушы фәнни мохит Х.Курбатовка зур йогынты ясаган, аны татар фәнен үстерергә рухландырган.

Фэнни мәктәпне университетта узган Хәлиф Рәхим улы Пермь шәһәрендә сәнгатьнең дә алга китешененнән файдалана. Ул шәһәрне Мәскәү, Санкт-Петербуртан кала "өченче Мәккә" дип атау кабул ителгән. Сугыш елларында шәһәргә Киров исемендәге Ленинград опера һәм балет театры (хәзерге Мариинск театре) эвакуацияләнгән була. Аның Пермьдәге театр сәнгатен үстерүгә йогынтысы зур була. Ленинградлылар Пермь балеты тормышында яңа юнәлеш ачып жибәрәләр, хореография училищесы оештырырга булышалар [Интернет-сылтама: 7]. Шул шартларда Х.Курбатов та мәдәни юнәлештә тәрбияләнә. Ул укыган төркем дә университетына бер була: 25 кешелек төрле телләрне яхшыбелгән, филологик белем алырга сәләтле студентлар туплана.

Алар көндез галимнәрдән фән нигезләрен үзләштерсәләр, кичен сәнгать дөньясына чумалар.

Матди хәле авыр булу сәбәпле, Х. Курбатовка укуны эш белән бергә кушып алып барырга туры килә. Үзенең сөйләвенә караганда, сугыштан соңгы еллар булу сәбәпле, егетләргә филологик белем генә бирелми, аларга хәрби яктан да белем-күнекмә бирергә омтылалар. Х. Курбатовшул елларда фотография белән мавыга башлый, әйбәт фотоаппарат сатып ала. Һәр күргәнен фотосурәткә төшереп, үзенең киләчәген хәрби фотограф итеп тә күзаллый башлый. Бу мавыгуы галимнең гомере буена сузыла. Аның фатирында саклана торган иң кадерле әйберләре фотоаппарат һәм аккардион була.

Пермьдэ тел гыйлеме нигезләрен тирәнтен үзләштергән, чит телләр өйрәнгән, сәнгать белән мавыккан Х. Курбатов аспирантурага керү максаты белән тагын Казанга килә. Аның эрудициясен, тырышлыгын күреп, аспирантурага алалар. Ул фән эшенә уңышлы гына кереп китә: 1954 елның 2 июнендә "Туры, кыек, уртак сөйләм" темасына кандидатлык һәм 1969 елның 2 июнендә "Татар лингвистик стилистикасы һәм поэтикасы" темасына докторлык диссертациясе яклый.

Гыйлем дөньясына килгэндэ,аның гомер иткән фатиры да бер мәгарәне хәтерләтә. Аны китап киштәсе инглиз, француз, алман, рус, татар телендәге китаплар белән тулган була. Хәтта кайбер тыелган хезмәтләрнең фотосурәтен үзендә булдыра галим. Аларны соңыннан төпли, даими файдаланып тора. Мәсәлән, Ю. Лотманның "Лекции по структуральной поэтике" (Тарту, 1964) хезмәтен ул тирәннән үзләштерә һәм үзендә саклый.

Фэн дөньясына чумган галимнең эшчэнлеге тел гыйлеменең төрле өлкэлэре була: орфография, синтаксис, стилистика, поэтика. Шуның нэтижәсе буларак "Татар теленең синтаксис hәм стилистика мәсьәләләре" (1956), "Татар теленең алфавит hәм орфография тарихы" (1958, 1998), "Хәзерге татар әдәби теленең стилистик системасы" (1971), "Татар теленең лингвистик стилистикасы hәм поэтикасы" (1978), "Иске татар поэзиясендә тел, стиль, метрика hәм строфика" (1984), "Сүз сәнгате: Татар теленең лингвистик стилистикасы hәм поэтикасы" (2002), "Шигырь энжеләре ничек барлыкка килә? (2002), "История татарского литературного языка (ХІІІ – первая четверть ХХ в.)» (2003) хезмәтләре, күпсанла мәкаләләре дөня күрә.

"Татар теленең алфавит һәм орфография тарихы" (1958, 1960, 1998), татар теленең фонетика тармагы үсешен өйрәнү өлкәсендәге житди хезмәт була. Әлеге хезмәттең әһәмиятен Л.Жәләй аннотация өлешендә билгеләп болай ди: "Бу хезмәттә автор борынгы чорлардан алып бүгенге көнгә кадәр булган татар язуы тарихын тикшерә. Бу исә безнең культура тарихыбыз өчен бик әһәмиятле факт" [Курбатов, 1960: 3]. Аның дүрт бүлеккә таркатылган мәгълүматы Идел буе гарәп язуына кадәрге булган алфавиттан башлап, рус язуы нигезендәге алфавит һәм орфографиягә кадәрге язу тарихын иңли. Галим язу барлыкка килүнең башлангычын тарихи нигезләрен ачыклый. Беренче язу барлыкка килүне "идеоматик язу барлыкка килүгә бәйләп карый. Андый язу Американың борынгы халыкларында — ацтекларда, майяларда булган" — дип белдерә

[Курбатов, 1960: 4]. Кытай язуының да шуңа нигезләнүен ассызыклый. Шунда ук Кытай телендәге иероглифлар куллануның япон, корея, манчжур телләрендә ижекне белдерүе дә ассызыклап үтә. Ә Азиянең кайбер урыннары чөй язуынан файдалана. Гарәп графикасына нигезләнгән графиканың житешсезлекләре, иске имля, имля төзәтү, яңа имля өлешләренә бүлеп, мисаллар белән дәлилләнә, телне камилләштерү юнәлешендә барган фәнни бәхәсләрнең асылы күрсәтеп барыла. Шул рәвешле, латин графикасына, кириллицага күчү шартлары фәнни бәхәсләр нигезендә ассызыклана.

Галимнен эшчэнлеге күпкырлы. Ул тел гыйлеменен төрле өлкэлэрен генэ өйрәнеп калмый, әдәбиятның иң борынгы төре булган шигърияткә аеруча игътибарлы. Аның "Шигырь энжеләре ничек барлыкка килә? (2002) хезмәте язма поэзия һәм халык иҗатының поэтикасын өйрәнүгә багышлана. "Язма поэзия" бүлегендә иң матур шигырь үрнәкләрен сайлап, шигырь техникасын, ритмикасын, тел сурэтлэү чараларын өйрэнеп бара. Әсэрлэрнең берсенэ яки берничәсенә генә киңрәк тукталса да, шагыйрь табышларының барысын да бәяләп бара. "Лирик шигырь, жыр тексты, баллада, поэма – бу жанрларның һәркайсының ул остасы", – дип яза ул Нури Арслановның шигъри осталыгы турында [Курбатов, 2002: 25]. Әлеге хезмәттә халык ижаты да фәнни - теоретик яктан өйрэнеп чыгыла. "Эчтэлеге, тээсир көче белән әйбәт жыр тексты бөтен бер роман яки драма эсэренэ тиң", – дип белдерэ Х.Курбатов [Курбатов, 2002: 99]. Халык жырларының сәнгатьчә эшләнешен, көй үзенчәлекләрен аңлауда чагыла. Башка тикшеренүчеләрдән аермалы буларак, галим жырның сүзләрен генә түгел, ә сүз һәм көй берлеген бәяләп бара. Танылған халык жыры "Гөлжамал" га бирелгән аңлатманы карыйк: "Ритмик яктан караганда, башта сигезле аваз, аннары (такт сызыгыннан соң) шул ук авазның мелизмнар белән бизәлеше һәм соңыннан озын аваз" [Курбатов, 2002: 103]. Хезмәттә автор эсэрлэрнең идея-эстетик кыйммэтен ачу юлында автологик, металогик алымнарны уңышлы файдалана. Шул ук вакытта жырларга бэя биргэн, аларның сэнгатьчэ сурэтлэү алымнарын өйрэнгэн галимнэр белэн полемикасы да бар: "Кабатлау алымының бу төрләрен Ф. Сафиуллина композицион ялгау дип атый. Әлбәттә, бу алым жөмлә белән жөмләне узара яраклаштырып төзүгә – композициясен этурыдан-туры бәйләнгән, аларнын шуңа күрә аны А. Квятковский да лексик-композицион алым (акромонограмма) дип аңлата [Курбатов, 2002: 128]. Шул рәвешле, Х.Курбатов татар шигырь төзелешен өйрэнүнең стилистик ягына туктала, сүз hәм көй берлеген аңларга өйрәтә.

Шулай итеп, Хәлиф Рәхим улы Курбатов катлаулы тормыш юлы узган галим. Аның татар тел гыйлеменең тарихы, фонетика, лексикология, синтаксис, стилистика бүлекләрен, татар шигырь системасын, язучы телен, әдипләрнең тел-сурәтләү алымнарын, поэтиканы өйрәнүгә багышланган күпсанлы хезмәтләре бар. Аның эшен бүгенге көндә шәкертләре дәвам итә.

#### Әдәбият

1. Гарданов X, Бадыков X. Мәшһүр тюрколог. Очерк. // Мирас, 1999, №12. - Б.72-80.

- 2. Курбатов Х.Р. Татар теленең алфавит һәм орфография тарихы— Казан: Татар. кит. нәшр., 1960. 131 б.
- 3. Курбатов Х.Р. Татар теленең лингвистик стилистикасы hәм поэтикасы Казан: Мәгариф, 2002. 199 б.
- 4. Курбатов Х.Р. Шигырь энжеләре ничек барлыкка килә? Казан: "Фикер", 2002. 158 б.
- 5. Курбатов Х.Р. История татарского литературного языка (XIII первая четверть XX в.) Казан: Татар. кн. изд., 2003. 171 с.
- 6. Интернет-сылтама: http://www.psu.ru/files/docs/science/books/mono/proff\_-psu-2017-new.pdf
  - 7. Интернет-сылтама: http://www.belcanto.ru/perm.html
  - 8. Интернет-сылтама: http://www.ufolog.ru/names/order/%D0

© Мотыйгуллина Ә.Р., 2025

УДК 398

**Мөхәммәтжанова Л.Х.**, ИЯЛИ им. Г. Ибрагимова АН РТ, г. Казань

# **ТРАДИЦИЯ СКАЗИТЕЛЬСТВА У ТАТАР: ОСОБЕННОСТИ СОХРАНЕНИЯ И СОВРЕМЕННОЕ СОСТОЯНИЕ**

### ТАТАРЛАРДА ЧИЧӘНЛЕК ТРАДИЦИЯСЕ: САКЛАНЫШ ҮЗЕНЧӘЛЕГЕ, БҮГЕНГЕ ТОРЫШЫ

Аннотация. Изучение и обсуждение темы сказительства с разных аспектов на сегодняшнем этапе составляет одно из приоритетных направлений российской фольклористики. Исходя из этого, в настоящей статье поднимаются вопросы в области сказительского искусства татарского народа. Автор исследует проблему роли эпического наследия в современном мире; указывает на трансформацию, но отмечает живучесть культурных и эпических традиций в творчестве; свои наблюдения аргументирует примерами экспедиционных материалов, найденных во время научных экспедиций, организованных ИЯЛИ им. Г. Ибрагимова АН РТ; анализируя современное состояние татарского сказительства, акцентирует актуальность и необходимость восстановления и развития не искоренившихся по сей день народных музыкально-исполнительских традиций певцов-чичянов.

**Ключевые слова:** сказительство, чичяны-сказители, устное исполнение, трансфоромация, экспедиционные материалы, речитатив, дастанная песня.

Хэзерге дөньяда тикшеренүчеләрнең теге яки бу халыкның милли традицияләрен өйрәнүгә һәм жыраулык, ягъни чичәнлек сәнгатен аның тарихи эволюциясендә аңлауга мөрәжәгать итүләре – рухи һәм матди мәдәниятне саклап калу гына түгел, ә бәлки традицияләрнең генезисын өйрәнү, аларның алга таба үсеш мөмкинлекләрен ачыклау шартларының да берсе. Нәкъ менә

шуңа күрә жыраулык темасын төрле аспектларда өйрәнү һәм фикер алышу бүгенге этапта Россия фольклористикасының өстенлекле юнәлешләреннән берсе санала. Кагыйдә буларак, традицион «тере» эпоста акциональлек тә, вербальлек тә, эпиклык та катнаша, әлеге элементлар телдән әйтелә торган эпос жанрын бар итәләр. Чичән, сәсән, жырау, акын, ашуг, бакшы, жомакшы, манасчы, олонхосут, кыйссахан, кайчы, хайджи — төрле халыкларда аларны төрлечә атыйлар — алар эпос башкаручылар гына түгел, ә чын ижатчылар.

Билгеле булганча, соңгы дистә еллар, хәтта йөз еллар эчендә барган күп кенә үзгәрешләр халыкларның традицион тормыш рәвешен тамырдан үзгәртеп Милли ткинедем модернизациялэнү белән бәйле социомәдәни процесслар нәтижәсендә билгеле бер халыкка хас эпик формалар югалуга яисэ трансформациялэнүгэ йөз тотты. Шул ук вакытта безнең гасырда кайбер халыкларда үзләренең бүгенге көнгә кадәр геннарында яшәп килә торган чичэнлек традициялэрен торгызу омтылышлары күзэтелэ. Сүз, мәсәлән, сахаякут, тува, хакас, казакъ, кыргыз, нугай, башкорт [Султангареева, 2024: 147-168] h.б. халыкларда чичэннэр мэктэплэре төзү hэм жырау-чичэннэрнең махсус ярышларын үткәрүне системага салу турында бара. Эпосны башкаруның иң архаик формаларының шактый тотрыклы саклануы, мөгаен, күчмә тормыш шартларында озак яшәү, игенчелеккә, шәһәр мәдәниятенә һәм язма әдәбиятка чагыштырмача соң килү, кайчакта мөселман мәдәнияте йогынтысында булган төп төрки дөньядан ерак яшәү нәтижәседер. Тормыш рәвеше һәм көнкүреш үзенчәлекләре үткәнгә китү белән эпосны тулысынча телдән-музыкаль башкару да китә бара. Шул ук вакытта халык эпик традицияләренең тамырлары шулкадәр нық, аларны бөтенләй юкка чыккан дип булмый, нәкъ менә шул феноменаль ныклык бүген чичән традицияләренең чагылышы турында сүз алып барырга мөмкинлек бирэ дә.

Татарларда да чичәнлек, эпос-дастанны телдән башкару гадәте бөтенләй үк эзсез югалган дип әйтеп булмый. Оста телле кешене татарларда әле дә килеп чыгышы буенча бик борынгы сүз белән «чичән»дип атыйлар. Гомумтөрки «чичән» сүзенең этимологиясе монгол теленә килеп бәйләнә. Монгол телендәге «чечэрхэ» сүзе «матур сөйләргә тырышу», «Тырышып күп сөйләү» дигәнгә туры килә. [Татар теленең этимологик сүзлеге, 2015: 442]. Тикшеренүчеләр билгеләп үткәнчә, «чичән» сүзе шулай ук сүз остасын гына түгел, ә җырчы-импровизатор, эпос яисә хушавазлар башкаручы, үз сүзен аудиториягә шигъри формада җиткерүче дигәнне дә аңлаткан. Сүз аз гына фонетик үзенчәлекләр белән кыргыз, үзбәк, алтай, чагатай, уйгыр, кырымтатар, казах, башкорт, нугай, каракалпак, якут, чуваш, тува телләрендә (алтай: чечэркэ, киргиз: чечерке, якут: сэсэр h.б.) очрый. «Чичән» сүзенең Кытайдан башлап Идел буена кадәр Евразия далаларында таралуы чичән иҗатының бу халыкларның барысына да таныш булуын күрсәтә.

Лексик берәмлек бар, ләкин чичәннәр хакында мәгълүмат әллә ни күп түгел. Татар чичәннәре һәм чичәнлек мәсьәләләре татар фольклорчылары тарафыннан ныклап тикшерелми кала килә торган өлкә, дисәк тә, хак булыр. Чыннан да, татар чичәннәре турында хәбәрләрне сирәк чыганаклардан табарга

була. Теманың махсус фәнни өйрәнелми һәм яктыртылмый килүе тарихи, сәяси һ.б. сәбәпләргә бәйле [Мухаметзянова, 2024: 750]. Шулай ук монда тагын бер житди сәбәпне атамый мөмкин түгел: сүз осталары — чичәннәрнең эпосның тулы күләмле текстын озын-озакка сузып телдән әйтү традициясе төрле сәбәпләр аркасында татарларда башка халыкларга караганда иртәрәк сүрелгән. Татар чичәннәренең ижаты күбрәк китаби-язма формада үсеп, эпосның үзенчәлекле төре — китаби дастаннар формалашкан һәм таралган. Шул һ.б. алшартлар татарларда чичәнлек традицияләренең һәм аларны өйрәнүнең икенче планда кала килүенә китергән.

Татарларның импровизаторлык ижаты — хронологик яктан тирэн тамырларга барып тоташа торган, географик яктан татарлар белән бәйле күп халыкларның бетмәс-төкәнмәс эпик мирасын колачлаган гажәеп локаль катлам. Бүген татар эпосы турында сөйләгәндә без күбрәк үз вакытында халыкның укымышлы катламы тарафыннан күчереп язылган төрле кулъязма һәм басма китаплар рәвешендәге китаби дастаннарны күздә тотсак та, татар язма-китаби дастаннарының бары тик тере эпик традицияләр кысаларында гына барлыкка килүен һәм формалашуын һәрвакыт истә тотабыз. Аңлашыла ки: үткән заманда татарларның чичәнлек традицияләре булмаган булса, бүген «Кузы Көрпәч белән Баян сылу», «Алпамыш», «Түләк», «Идегәй», «Чура батыр», «Бүрихан», «Таһир-Зөһрә», Ләйлә белән Мәжнүн», «Каһарман Катил» кебек гүзәл эпослары да булмас иде. Бүгенге татар халык дастанының тамыры нәкъ менә авыз ижатында, чичәннәр телдән башкарган ижатта. Китаби эпос-дастаннарда сакланган кодлар буенча, «тере» башкарудагы кебек үк, элгәрләргә хас булган архаик-мифологик аң эволюциясен билгеләргә мөмкин.

Кызганычка, тарихтагы объектив сәбәпләр аркасында татар чичәннәре ижатына үз вакытында әллә ни игътибар бирелмәгән, аларның исемнәре ачыкланмаган, махсус өйрәнелмәгән, дисәк тә, узган гасырның кайбер фикер ияләре үз вакытында татар чичәненең кем икәнен тасвирлап, аларның функцияләрен һәм татар чичәнлек сәнгатенең башка үзенчәлекләрен аңлатып биргән хезмәтләр, сирәк булса да, бар. Без Жирән чичән, Субра жырау, Жамукай чичән һ.б. гомумтөрки чичән образлары белән таныш. Идел-Урал төбәгенең шагыйрь-әкиятчеләре исәбенә шулай ук Хәсән Кайгы (ХV гасыр), Казтуган жырау (ХV гасыр), Дусамбәт жырау (ХV гасыр ахыры – XVI гасыр башы), Чалгиз жырауны (ХV гасыр ахыры – 1560 еллар) һ. б. шәхесләрне дә кертергә мөмкин [Шәрипов, 2001: 259].

Соңгырак чорның танылган чичәннәре дип Галибәк Шараповны (поляк шагыйре, көнчыгышны өйрәнүче, телләр белгече Александр Ходзько 1830 нчы елда Әстерханда аннан эпик фольклор әсәрләре язып ала һәм аларны бастырып чыгара [Мухаметзянова 2024: 740-757; Мөхәммәтҗанова 2023: 166-172]), Ситдыйк-картны (Ситдыйк Мәһдиевич Зайнетдинов (1854 — 1927) тумышы белән элеккеге Тобол губернасы Тар өязе Еланлы авылыннан, улы Әҗем сүзләренә караганда [Вәлиев, 1972: 212-213], XIX йөзнең 90 нчы елларында «Идегәй» һ. б. дастаннарны җирле халыкка татар телендә сөйләгән); Сабирҗан акынны (Татарстанның Мәңгәр авылыннан), Байчыгави (Татарстанның Лаеш

авылыннан), Кәшшәфетдин Шаһимәрдән (элекке Минзәлә өязе Сөлек авылыннан) һәм тагын берничә шәхесне атарга мөмкин [Татар халык мәкальләре, 1959: 70]. Шулай ук XX гасырның 20 нче еллары башында татар язучысы һәм фольклорчысы Н. Исәнбәт Башкортстанның Сәет авылында Фәйзулла исемле чичәннән борынгы жырлар яздырып алган, Башкортстанның элеккеге Бөре өязеннән Сукыр Фәррах (Фәррах Дәүләтшин) белән якыннан аралашкан, аның турында «Сүз табучы Фаррах» дип язып та чыккан. [Исәнбәт, 2021: 487-489].

Бүген Россия фольклористикасында hәм эпос белемендә халыкның кыйммәтле рухи мирасы буларак эпик традицияләрне саклау буенча зур эш алып барыла, халыкара конференцияләр үткәрелә, төрле форматларда чичәнлек, халык ижатын телдән башкару мәсьәләләре тикшерелә, эпик текстлар башка телләргә тәржемә ителә, эпос номинациясе ЮНЕСКОның матди булмаган мәдәни мирасы исемлегенә кертү өчен халыкара экспертлар тарафыннан тикшерелә, кайбер субъектлар эпосларын ЮНЕСКО исемлегенә кертүгә дә иреште h. б.

ТР Фәннәр академиясе Г.Ибраhимов исемендәге ТӘhСИ эшчәнлегенен хэзерге этабында татарлар тупланып яши торган төбэклэргэ экспедициялэр оештырып, эпик фондны яна материаллар белән тулыландыру фонында эпик традицияләрне ачыклау белән бәйле һәм элек алынган нәтижәләрне раслау, устеру проблемалары көннән-көн актуальләшә бара. Чичэннэр авызыннан яңгыраган кайбер әсәрләрнең үз вакытында теркәлеп калган булуы бүген татарларда чичэнлек традициялэре турында сүз алып барыр өчен жирлек тудыра. Безнең көннәрдә татарлар тупланып яшәгән төбәкләргә экспедицияләр вакытында эпик әсәрләр – геройның эпик жыры (дастан жыры), сарын, тулгау, назымны телдән декламацияләугә юлыгырга мөмкин. Бу исә бүгенге көндә дә халык арасында чичәнлек традицияләренең исәнлеген күрсәтә. Эпостан жыр көйләгәннең соңында, күпчелек очракта информантлар эпосдастанның фабулаларын да сөйлиләр. Кайвакыт күчмә төркиләр эпосына хас речитатив үзенең элеккеге функцияләрен үти: эпик текстның шигырь өлеше көйләп әйтелә, ә проза өлеше я китаптан кычкырып укыла, я дастанның ни хакында булуы искә алына.

Соңгы елларда ТР Фәннәр академиясе Г. Ибраһимов исемендәге ТӘһСИ оештырган фольклор экспедициясе вакытында татарлар яшәгән авылларда без Алпамыш, Туләк турында төрле вариантларда кечкенә сюжетлы кыска хикәяләр, «Таһир белән Зөһрә», «Йосыф кыйссасы» вариантларын, башка билгеле һәм аз билгеле сюжетларга эпик хикәяләр язып алдык. Материаллар ТӘһСИ архивында һәм Л.Мөхәммәтҗанованың шәхси архивында саклана. Экспедицияләрнең кайбер нәтиҗәләре Татарстан Республикасының вакытлы матбугат битләрендә һәм РФнең рецензияләнә торган фәнни журналларында басылып та чыкты. Информантлар Алпамыш исемле геройның маҗаралары турында сөйлиләр, Түләк белән Сусылу тарихын искә төшерәләр, «Таһир белән Зөһрә» дастаныннан кайбер эпизодларны, Йосыф белән Зөләйха тарихын хәтерләрендә яңарталар. Халык арасында шулай ук дастан җыры жанры да

актив яши, мондый төр ижат бүген гомумэн мөстэкыйльлеккэ омтыла дип эйтергэ була. Информант дастаннан эпик жыр башкара [Алыпмамшан, 2002]. Аннары ул фабулалы рәвештә әлеге жырның чыганагы булган эпосның үзе турында сөйләп ала, фабуласын төзи. Шунысы куанычлы: халык вәкилләренең сирәк очракта гына булса да борынгы музыкаль-сүз ижатына мөстәкыйль мөрәжәгать итүләре бүгенге көндә эпос-дастаннар кайтавазы буларак кадерле.

Эпосның бүгенге көндә чичәннәр ижатында сакланышына бер мисал китереп үтик. ТР ФАнен Г. Ибраhимов исемендәге ТӘhСИ тарафыннан тупланып нєтєшк төрле төбәкләргә оештырылган экспедициялар вакытындасораштырулардан күренгәнчә, китабы» исемле эсэр бүген тулысынча башкарылмый, эмма ул халыкның тарихи хәтерендә саклана. Тарихи хәтер, милли эпик код бу очракта информантның «Әйе, «Түләк» дип ишеткән бар. Су төбендә яшәгән бит ул Түләк. Сусылуның чәченә уралып төшкән су төбенә. Аны элек китаптан укыганнар, иске китаптан» (информант – Татарстанның Азнакай районы Жиңү авылында Гәрәева Сәгадәт Бари кызы (1927 елгы)) дигән кыска гына мәгълуматына яшеренгән. Бүгенге көндә «Түләк» дастанын чичәннәр ижатында табарга омтылыш – булмастай гамэл, чынга ашмас хыялдыр, бэлки. Дастанның яна кулъязмасына юлыгу да бик сирэк күренеш, эмма дастан кайтавазы буларак фабула характерындагы сөйләкләр, яисә дастан жыры дигән жанр атамасы белән мөстәкыйльләшеп бара торган шигъри юлларга әле бүгенге фәнни экспедициялэр вакытында юлыгырга мөмкин. Бүгенге чор өчен мондый ядкярлэр – зур табыш. Мәсәлән, «Түләк» дастаны турында азмы-күпме мәгълуматлы информант Гәрәева Сәгадәт Бари кызы (Татарстанның Азнакай районы Жиңү авылы) 2019 елда дастаннан түбэндэге дүрт юл тезмәне әйтеп бирде:

Балкан тавы монда юк,

Ак киегем монда юк.

Утырып уйлар уйларга

Алтын тәхетем монда юк [Түләк. Дастан жыры., 2019].

«Түләк» дастаныннан эпик жыр буларак мәгълүм бу юллар дастанның тулы вариантларындагы Түләк жыры белән сүзгә сүз диярлек аваздаш:

Балкан тавы монда юк,

Ак киекем монда юк.

Ултырып уен уйнарга

Алтын тәхетем монда юк!

Жөмлә буем жофары,

Зифа ярым монда юк [Татар халык ижаты. Дастаннар, 1984: 134].

«Түлэк» дастанының XXI кайтавазы дип бәяләнә торган әлеге дүртьюллык тезмә – фольклорда кире бәйләнешнең ныклыгын исбатлый торган сирәк үрнәк. Ягъни билгеле бер чорда татар китаби эпосына әверелгән дастан, трансформацияләнеп, бүгенге чорда яңадан телдән сөйләмдә чагылыш таба. Мондый күренешләр масса төсен алган дип әйтә алмасак та, борынгы «Түләк» дастаны халкыбызда эссез юкка чыкмаган, димәк, тарихи хәтер дә исән.

Дастаннар hәм дастан традицияләре – буыннан-буынга тапшырылып килә торган олы мирас, бу байлыкны файдалану, дастаннар сюжетында, стилендә, башкарылу үзенчәлекләрендә булган нечкәлекләрне килер буыннарга житкерү милли үзаңны үстерү, асылыбызны саклауны нәтижәлерәк итә.

Безнең көннәрдә чичәнлекне, эпос жырын башкаруны профессиональ дәрәжәгә күтәрү омтылышлары да күзәтелә. Мәсәлән, фольклорчы, музыка белгече, Төмән шәһәреннән филология фәннәре кандидаты Луиза Сурметова, сәнгать белеме кандидаты, этномузыколог Эльмира Галимова, фәннәр кандидаты, фольклорчы Геннадий Макаров h.б., кайбер эстрада төркемнәре әлеге төр ижатка игътибар итә башладылар. Алар кайбер дастан речитацияләрен яисә эпик жырларны профессиональ эшкәртеп, кабатларга омтылалар.

Татар эпосын һәм чичәнлек осталыгын өйрәнгәндә һәм яңартканда һәр дастан тексты, теге яки бу эпик сюжетның информант авызыннан язып алынган яки халык вәкилләре тарафыннан күчереп язылган һәр варианты тикшерүгә жәлеп ителергә тиеш; профессионаллар тарафыннан кабат торгызылып башкарылган очракта халык мәдәнияте тарихы, этнографиясе жентекле исәпкә алынырга тиеш. Чичәнлек сәнгатенең үзенчәлекләрен дөрес аңлау өчен иң мөһиме — чичән ижатының идея-сәнгати эчтәлеген нигезле интерпретацияләү, шулай ук ул кулланган методларны аңлау-аңлату, чөнки сүз киң даирәгә генә түгел, тар даирә белгечләргә дә аз билгеле булган материаллар, халкыбыз мирасы, элгәрләребез өчен үтә таныш булып, соңгы чорда шактый онытылган традицияләребез турында бара.

Шулай итеп, татар чичэннэре ижаты юкка чыкмаган, тикшеренүчелэр тәжрибәсен, ук башкорт, h.б.коллегаларыбыз шулай саха-якут, казакъ тәжрибәсен халкыбызның чичәнлек кулланып, традицияләрен жәмгыятьтә торгызу һәм үстерү буенча чаралар күрергә кирәк. Мәсьәлә үтә масштаблы, көнүзәк һәм традицион рәвештә текстның суз ягына күбрәк игътибар бируче эпос белгечләреннән тыш музыка белгечләре, режиссерлар, сценаристлар, профессиональ башкаручылар, тарихчылар, сәнгать белгечләре, тел белгечләре h.б.-ның турыдан-туры катнашуын, бергә эшләвен таләп итә. чичэнлек сэнгатенэ, анын Бугенге көндә татар фольклорда игътибарның артуы лязем. Татарлар тупланып яшэгэн төрле төбэклэргэ уткәрелгән экспедицияләр әлегә эпосның тере яңгырашы исән булуны раслый. Чичэннэр ижатын, эпос-дастанны яки аларны халыкка житкерүче башкаручыинформантларны өйрөнү, күтөрү һәм популярлаштыру хәзерге дөньяда узенчэлекле мәдәни күренешләрне саклау буларак үтә әһәмиятле.

#### Әдәбият

- 1. Алыпмамшан (дастан жыры). Информант Сәгыйдуллин Хәлим Харис улы (1949 елгы). 2002 елда Төмән өлкәсе Вагай районы Казанлы авылында язып алынды // Экспедиция материаллары. Л.Х. Мөхэммәтжанованың шәхси архивы. 2002.
- 2. Валеев Ф.Т. С.М. Зайнитдинов. Приложение к статье А.Н. Самойловича //Тюркологический сборник. 1972. М: Наука. Гл. редакция восточной лит ры, 1973. С. 212 213.

- 3. Исәнбәт Н. Фәррах җырлары турында // Нәкый Исәнбәт: фәнни-популяр җыентык / Төз. М.М. Хәбетдинова. Казан: Җыен, 2021. Б. 487 489.
- 4. Мухаметзянова Л.Х. Татарская историография «Идегея» // Золотоордынское обозрение. 2024. Т.8. № 4. С. 740 757.
- 5. Мөхэммэтжанова Л.Х. Янэ «Идегэй» хакында. «Идегэй» дастанының  $\Gamma$ . Шарапавтан Александр Ходьзко тарафыннан язып алынган варианты // Казан утлары. 2023. N 9 (1211). Б. 166 172.
- 6. Султангареева Р.А. Башкирский народный эпос «Урал-батыр»: основы национальной идеологии, духовно-нравственного кодекса общества // Turkic Studies Journal. 2024. Т. 6. № 1. С. 147-168. DOI: http://doi.org/10.32523/2664-5157-2024-1-147-168.
- 7. Татар теленең этимологик сүзлеге. 2 томда. Т. 2. (М-Я). Казан: Мәгариф-Вакыт. 2015. 567 с.
- 8. Татар халык ижаты. Дастаннар. Томны төзүче, кереш мәкалә һәм искәрмәләрне язучы Әхмәтова Ф. В. Казан: Татар. кит. нәшр., 1984. 384 с.
- 9. Татар халык мәкальләре. Жыючысы һәм төзүчесе Н.Исәнбәт. 3 томда. Т.1. Казан: Татар. китап нәшр., 1959. 915 б.
- 10. Түләк (дастан жыры). Информант Гәрәева Сәгадәт Бари кызы (1927 елгы). 2019 елда Татарстанның Азнакай районы Жиңү авылында язып алынды // Экспедиция материаллары. Л.Х. Мөхәммәтжанованың шәхси архивы. 2019.
- 11. Шарипов А.М. Зарождение системы стихотворных жанров. Казань: Изд во Казан. ун- та, 2001. 364 с.

© Мухаметзянова Л.Х., 2025

УДК 821.512.141

**Нәбиуллина Г.М.,** РФА ӨФТҮ ТТӘИ, Өфө к.

# ОТРАЖЕНИЕ ФОЛЬКЛОРА В СОВРЕМЕННОЙ ЛИТЕРАТУРЕ (НА ПРИМЕРЕ ПОВЕСТИ «СВЯТОЙ ИЗ РОДА ТАБЫН» Л.А.-ЯКШИБАЕВОЙ»)

# ФОЛЬКЛОРЗЫҢ ХӘЗЕРГЕ ӘЗӘБИӘТТӘ САҒЫЛЫШЫ (Л. Ә.-Якшыбаеваның «Табын әүлиәһе» повесы мисалында)

Аннотация. Статья посвящена анализу повести «Святой из рода Табын» Л.А.-Якшибаевой. В основу повести писателя легли легенды и предания, народные поверья. Образцы фольклора служат мотивами, раскрывающими внутреннее напряжение и переживания героев, их душевное состояние. Особое место в творчестве и жизни писателя занимают судьбы мусульманских святых и народное творчество. Синтез мифологических и религиозных верований башкир составляет основу повести писателя, которая, опираясь на сохранившуюся народную память, сумела создать художественные образы известных исторических личностей. В связи с большим акцентом автора на жанры народного творчества, было бы нецелесообразно помещать её произведения в один разряд с пособиями по изучению теологии. Именно на

этом фоне в последнее время возникли разногласия между автором и некоторыми богословами.

**Ключевые слова:** мифологические верования, фольклор, образ мусульманских святых, народная память, башкирская проза.

Әзәбиәт һәм фольклор бәйләнешенә килгәндә, был мәсьәлә башкорт К.Ә. Әхмәтйәнов, «К. Мәргән, Ә.И. Харисов, әзәбиәте ғилемендә Г.Б. Хөсәйенов, Ә.М. Сөләймәнов, С.Ә. Галин, F.C. Кунафин, [Хөббитдинова, өйрәненелеуен И. F. Колһариналар» 2020: 5] тарафынан Н.Ә. Хөббитдинова үзенең «Әзәбиәттә фольклор интертексы» (башҡорт һүз сәнғәте мисалында) исемле хезмәтендә билдәләп үтте. Шул ук вакытта ғалимә филология фэнендэ «был өлкэлэ бигерэк тэ А.Н. Веселовский, В.Я. Пропп, В.М. Жирмунский, М.К. Азадовский, Е.М. Мелетинский, М. Ауэзов, К.Ш. Нурланова, Б.Н. Путилов, Д.Н. Медриш кеуек рус һәм башҡа милләт ғалимдарының» [Хөббитдинова, 2020: 5] хезмәттәренең әһәмиәтен һызык өстөнә алды.

Бөгөнгө эзэбиэт ғилемендә был бәйләнеште интертекстуаль тигән термин менән билдәләнеп, күп һанлы тикшеренеүселәр ошо өлкәлә байтак фекерзәр эйттелэр. Н.Ә. Хөббитдинова ла үрзэ эйтелгэн хезмэтен башкорт һүз сэнгэте мисалында бәйләнештәрҙе интертекстуаль өйрәнеүгә З.Я. Шәрипова: «Милли әзәбиәттең йә булмаһа бүтән әзәбиәттәрзең теге йәки был фактына күпмелер дәрәжәлә мөрәжәғәт итеузе фәндә реминисценция тигән төшөнсә менән атайзар», «без әзәби реминисценцияны башҡортсалап "әзәби алынма" тип тә атау яғында» [Шәрипова, 2008: 140], – тип был проблемаға асыклык индерзе. Ғалимә ремнисценцияларзың асык һәм йәшерен төрзәргә бүленеуен, «әзәби алынмаларзың әсәрзәге функцияларын айырып жына билдэлэү – шактай кыйын эш» [Шәрипова, 2008: 152] икәнлеген асыклап китә. Н.Ә. Хөббитдинова ла З.Я. Шәрипованың әйткәндәренә таянып, "Интертекст – текст-ара бәйләнеште булдырыуза реминисценция ла мөһим роль үтәп килә" [Хөббитдинова, 2013: 71], – тигэн фекерен эйтте.

Фольклорзың мифологик ерлектән үсеш алыуы, әзәбиәттең халык ижадынан һутланыуы һәм быларзың барыһы ла әзиптәргә дөйөм кешелекте борсоған, донъяуи әсәрзәр тыузырырға, уны укыусыһының күңел түренә алып барып еткерергә мөмкинлектәр биреүе хакындағы ғалимдарзың фекере бөгөнгө филология фәнендә аксиома буларак кабул ителә. Билдәле булыуынса, эпостарза, кобайырзарза, йырзарза, әкиәттәрзә, бәйеттәрзә, мөнәжәттәрзә, легенда һәм риүәйәттәрзә, әйтем һәм мәкәлдәрзә, хатта ки көләмәстәрзә халықтың тормош айышы, йәшәү мәғәнәһе үлем һәм үлемһезлек, акыл һәм хыял, изгелек һәм яуызлық хакындағы уйланыузары, тәрән акылы, фәлсәфәһе сағылыш тапкан.

«Халыктың меңәр йыллык ғәмәли, рухи тәжрибәһенә, мәкәл һүззәренә колак һалғанда ғына, әзәмдең әзәп-әхлак, холок-кылык сифаттарына карап, уны теүәл һәм дөрөс итеп баһалай алырбыз» [Хөсәйенов, 2000: 300], тип яззы

академик Ғ.Б. Хөсәйенов. Бының үз сиратында әзәбиәткә лә жағылыуы аңлашыла.

Хәзерге башҡорт прозаһы үсешенә лә халық ижадының зур йоғонто яһауын билдәләп үтеү зарур. ХХ быуаттың һикһәненсе йылдарының икенсе яртыһында йәмғиәт формациялары яңырыуы совет осоронда инкар ителгән, «халықтарзың ғүмер бакый аңына һеңгән, күңелен биләгән иманын» [Хөсәйенов, 2000: 386], дини киммәттәрзе дөрөс күзлектән баһаларға языусыларға мөмкинлек булдырзы. Әзиптәрзең, үз сиратында, әзәбиәттең һәр төрө, һәр конкрет жанры эсендә ислам тәғлимәттәре менән бәйле канундар һәм илаһи кағизәләр аша укыусыға тәьсир итерзәй, уның рухи донъяһын байытырзай образ тыузырырға ынтылышы көслө булды. Был йәһәттән ижады танылыу тапкан әзиптәр менән бер рәттән башлап языусылар за әүземлек күрһәттеләр.

«Тәңрегә табыныу осоронан байтак һыузар акһа ла, халық, ислам динен кабул итеп, яңы ынаныузар аша донъяға бакһа ла, касандыр ырыузаштары генында һакланған информацияның быуаттар аша кайтанан терелеүе – кешелек аңының, ғәйәт зур көскә эйә булыуы хакында һөйләй» [Нәбиуллина, 2009: 115]. Башкорттар ислам динен кабул иткәс, халыктың зыялыларының фекерләүе дини рухта бара. Зәйнулла Рәсүлев, Ризаитдин Фәхретдин, Зыя Камализар язмышы быға асык миçал. Уларзы Ғ.Хөсәйенов «атаклы дини-теологик философтар», тип билдәләй. «Мөхәммәтсәлим Өмөтбаев, Мифтахетдин Акмулла, Мәжит Ғафури кеүек әзиптәр уны ергә төшөрөп, кешеләрзең көндәлек тормоштарына бәйләп ебәргәндәр» [Хөсәйенов, 2000: 369].

Әçәрҙәрендә юғары әхлаки идеалдарға тоғролок һаклауҙы максат итеп куйған күпселек яҙыусыларҙың ижады фольклорға нигеҙләнә. Халык хәтерендә билдәле шәхестәр һәм уларҙың тормошо тураһында легенда һәм риүәйәттәр быуаттар буйына һакланып, телдән телгә тапшырылып, һәр һөйләүсе тарафынан тулыландырыла барған, шунлыктан вакыт үтеү менән кайҙа хәкикәт, кайҙа ялған икәнлеген билдәләү ҙә ауырлаша төшә.

Миçал итеп 2017 йылда Һамар өлкәhендә экспедицияла йөрөгәндә Большечернигов районы Бөрйән ауылынан язып алған вакиғаны килтерәбез. Хазиев Минниәхмәт Солтан улының «Ұлгән тау» менән бәйле тарихынан күрененсә, 20 йыл элек таузы тигезләргә булып, актарып ташлағас, кеше һөйәктәренең килеп сығыуы, азактан иһә тау эргәhенән үтеүселәр күзенә ак яулык ябынған әбейзәрзең күренеүен ауыл халкы был урындың ғәзәти ер булмауы менән аңлата.

Минниәхмәт Солтан улының ауыл осондағы «Әүлиә зыяраты» менән бәйле вакиғаны ла беззең иғтибарзы йәлеп итте. Күп осоракта зыярат эргәненән үткәндә машиналар казаға осрай икән. Бөрйән ауылында булып киткән Көлпәс исемле казак шаманының билдәләүенсә, был урындан көслө энергия сыға. Ауыл халкы зыярат өстөндә торған үркәстәрзе алғас, ауылда 2 йыл рәттән ямғыр булмай. Халык үркәстәрзе кире эшләп куя, Әүлиә зыяратына барып, мулла сакырып, мосолман канундары буйынса корбан салғас кына, кара болот

килеп сығып, Әүлиә зыяраты буйлап йөрөй һәм туктамайынса бер азна ямғыр яуа. Был вакиға 2010 йылда була.

Ошоға окшаш йөкмәткеле халык хикәйәттәрен башкорттар йәшәгән төрлө төбәктәрҙә лә ишетергә мөмкин. Бигерәк тә Нәкшбәндиә суфыйҙар тәрикәте вәкилдәре тирәһендә куйырған мистика менән бәйле ниндәйҙер серле һәм мөғжизәле күренештәр тураһындағылары халык араһында киң таралып, бөгөнгө көнгәсә актуаллеген юғалтмаған.

Л.Ә.-Якшыбаева әүлиәләрҙең донъяға килеү тарихына биографиянына бәйле мәғлүмәттәрзе берәр бөртөкләп, ентекләп халықтан йыйып, улар нигезендә сюжет короп, әүлиәләргә арналған әсәрзәр ижад итте. Һөзөмтэлэ – языусының «Мөжәуир хэзрэт» (2008, 2011), «Ғабдулла Сәиди» (2011), «Табын әүлиәhe» (2014), «Халкыбыз изгеләре» (2014), «Зәйнуллы ишан. Хэкикэт юлынан – мәңгелеккә.Хәкикәт баскысынан үрләгәндә» (2016, 2018), «Мөфтөй Ғабдрахман Рәсулев: Бөйөк Еңеүзә – доға көсө» (2020) исемле китаптары басылып сыкты. Языусының Мөжәүир хәзрәт, Ғабдулла Сәиди, Әбйәлил ишан, Әбйәлил мулла, Шәмсетдин хажи, Сабир хәзрәт, Зәйнуллы ишан, мөфтөй Ғабдрахман Рәсүлев кеуек тарихи образдары хәзерге башҡорт прозаћын туландырып жына жалманы, уны халыж ижады жанрзары өлгөләре менән дә байытты. «Геройзар донъяға изге караш менән бағалар, уларға тура hүзлелек, фекерзең аныклығы хас. Әсәрзәр дини мифология менән hуғарылған» [Набиуллина, 2021: 84]. Автор Көрьэн сүрэлэре серзэре һәм халык ижады аша Аллаһ һүзенең мәғәнәһенә төшөнөузе, уны укыусыларына аңлатыузы, мосолмандар тормошонда ислам дине киммәттәрен роленең мөһимлеген асыузы максат итеп куя.

«Ғаләмде – акыл, ерзе һаксылык коткарыр», «Әзәп-иман, тәүфик киткән ерзән һыу касыр», «Күккә карап шөкөр кыл, ергә карап фекер кыл» [Якшыбаева, 2014: 3-4] ише халык акылын, халык фэлсәфәһен Л.Ә.-Якшыбаева «Халкыбыз изгеләре» китабында укыусыға өләсәһе образы, уның телмәре аша еткерә. Буласак языусының өләсәһе кешене уратып алған тәбиғәттә Аллаһы Тәғәләнең көзрәтен тойомлай: «Мәндем аска карай аға... Аллаһыға сәждә кыла ул. Йәнә Езем йылғаһына барып кушылғансы юл буйынса көйләй-көйләй зекер әйтеп бара. Тыңлайык әле, кызым, Мәндем тәсбихен!» [Якшыбаева, 2014: 4]. Тирә-як тәбиғәтте Аллаһы Тәғәләнең бүләге кеүек кабул иткән, эсәр һыузарға карата һаксыл карашта булған әзибәнең был фекере уның ижадында лейтмотив буларак урын ала.

Языусы әүлиәләр образын асканда Ғәбделжаббар суфый киссаһына таяна: «...Борон бер әүлиә шәйех йәшәгән. Уның эргәһенә Ғазраил фәрештә килгән. Әүлиә илаһи көзрәтен таңда йокламай йөрөүсегә калдырырға тейеш була һәм ул әлеге мәлдә йокламай, эшен эшләп ултырып, таң алдынан тышка сыккан итексегә калдыра...» [Якшыбаева, 2014: 5]. Суфый әүлиәләр күп көс һалыузары, тырышлык күрһәтеүзәре аркаһында ғына үззәре билдәләгән кимәлгә, баскыска етә алыуы бәйән ителә языусының әсәрзәрендә.

Авторзың «Табын әүлиәһе» документаль повесына «Имам бар ерзә иман бар» тигән халык мәкәлен эпиграф итеп алып, Халиков Мөхәммәтсабир

Ғәбделхалик улының (1854 – 1931) тыуыу тарихынан башлап уның һуңғы сәғәтенәсә булған арауыкты халык ижады материалдары менән байытыуы әçәрҙе укымлы итә.

Кендек инәһе баланың бөркәнсекле булып тыуыуын атаһына хәбәр итә һәм уға Сабир тип исем бирә, шунда ук был «йүргәк исеме» икәнен асыклай. «Яңы тыуған бала исемһез хатта бер сәғәт тә торорға тейеш түгел. Шул көйө ятһа, ен-пәрей алмаштыра» [Якшыбаева, 2014: 494], – ти. Быны Башкорт халык ижады йола фольклорының І томында килтерелгән мәғлүмәт тә раçлай, «йүргәк исем» йәки «тәүге исем»дең [БХИ Йола фольклоры, І, 1995: 331] балаға кендек инәһе тарафынан кушылыуы әйтелә. Бөркәнсекле булып тыуған баланың киләсәген халыкта ырыс, бәхет менән бәйләп аңлатыу киң таралған [Хисамитдинова, 2010: 71].

Повеста шулай ук кендек инәhенең Сабирзың өлөшлө булып тыуыуын, ул тыуғанда өйзөң эсе көндөзгө кеүек яктырыуы, баланың айзай балкып, маңлайының ап-ак булып нурланып ятыуы менән аңлата. 5 йәшендә Сабир атаһының бакыйлыкка юлланасағын тойомлай, атаһы якты донъянан киткәс, уның йәненең үззәрен курсып йөрөүен әсәһенә һөйләп, уны йыуата.

7 бала менән тол калған Гөлхәбибәгә улдарына якшы тәрбиә бирергә халык педагогиканы ярзамсы була. Балаларын үстергәндә әсә фольклорға таяна: әкиәт һөйләй, «Сак-Сук» бәйетен көйләй, мөнәжәттәр әйтә, Хызыр-Ильяс киссанының асылы аша берзәмлек, туғандар аранындағы татыулык көсөн төшөндөрә. Сәсән телле Гөлхәбибә уландарына «кешене бизәй торған 4 гәүһәрзе: акыл, дин, ояла белеү һәм изге ғәмәл»де [Якшыбаева, 2014: 505] якшылап аңлатыуға өлгәшә.

Әсәрендә языусы Мәхәммәтсабир менән бәйле серле һәм мөғжизәле 1896 Сәйетбабаға куренештәрҙе геройы йылда мулла вазифаћына тәғәйенләнгәндән һуң тасирлай. Сабир хәзрәттең ғаиләһен бүре өйөрөнән аралаған кирәмәте; халық медицинаһы менән бәйле дауалау серзәре; төш юрау; йылан арбау; сихыр кайтарыу; хаж кылып кайтып барғанда диңгеззә дауыл кубып, геройзың уны доға ярзамында туктатыуы – быларзың барыһы ла языусының халык ижады менән якшы таныш булыуын исбатлай. Хәзрәт янына Шағура тауының эйәһе, Табын эргәһендәге короған шишмәләрзең йәне «килеп» ярзам hopay күренеше, Килдеш сәсәндең «Нөгөш бәйетен» сығарыу важиғаһы менән бәйет риүәйәтенең бәйән ителеуе юғарыла әйтелгән фекерзәрзе раслай.

Языусы шулай ук Оло Үтәш, Елем-Каран, Ибраһим, Ябалак, Бәрлеүәç, Сәйетбаба, Йөзимән, Ташлы, Туғай кеүек ауыл, Ағизел, Нөгөш, Езем, Мәндем кеүек йылға исемдәре, Мағаш, Такаты, Бәғәрәзе, Шағура һәм Акбейек таузары, Һарыбужан һәм Биктар һырттары, Әлтәшле юлы, Үткәүел һәм Яланкүл урманы, Кабыккүпер һәм Үзбәйзәк ере, Торна яланы кеүек топонимик атамаларзы ентекләп һүрәтләп, әçәрендә барған вағиғаларзы конкрет ерлек һәм тарихи осор менән дә бәйләй.

Шулай итеп, башҡорттарҙың мифологик ҡараштары hәм дини инаныуҙары синтезы Л.Ә. Яҡшыбаева әçәренең нигеҙен тәшкил итә, яҙыусы

«халык хәтерендә һаҡланған хәтирәләргә таянып» [Набиуллина, 2019: 96], билдәле тарихи шәхестәрҙең художестволы образын тыуҙырыуға өлгәште. Халык ижады жанрҙарына нығырак басым яһауын исәпкә алып, яҙыусы әсәрҙәрен теологияны өйрәнеүсе әсбаптәр рәтенә куйыу урынһыҙ булыр ине. Һуңғы осорҙа автор менән кайһы бер дин белгестәре араһындағы аңлашылмаусанлык тап ошо юсыкта барлыкка килде. Ислам дине кабул ителгәс, халыктың мифологик аңына, киң таралған көнкүреш йолаышаныуҙарға дини тәртиптәрҙең йоғонто яһауы мәғлүм. Дини белем алырға мөмкинлеге булмаусылар уларҙың дини канун икәнлегенә һис шикләнмәй, әскерһеҙ ышанып үтәүе исламдың таҙалығы өсөн көрәшеүсе мосолмандар тарафынан инкар ителеп, «бидғәт» (дингә яңы ғәмәл индереү) тип баһалана.

### Әзәбиәт

- 1. Башкорт халык ижады: Йола фольклоры / төз., баш һүз, аңл. ав-ры Ә.М. Сөләймәнов, Р.Ә. Солтангәрәева. Өфө: Китап, 1995. т.1. 560 б.
- 2. Набиуллина Г.М. Мусульманские святые в творчестве Лиры Якшибаевой сквозь призму религии и фольклора // Филология и человек. 2019. № 2. С. 88—99.
- 3. Набиуллина Г.М. Сюжет паломничества в новейшей башкирской прозе // Филология и человек. 2021. № 2. С. 75–87.
- 2. Нәбиуллина Г.М. Ижадсы hәм донъя // Проблемы востоковедения. 2009. № 2 (44). 114–118-се бб.
- 3. Хисамитдинова Ф.Г. Мифологический словарь башкирского языка. М.: Наука,  $2010.-456~\mathrm{c}.$
- 4. Хөббитдинова Н.Ә. XIX быуат азағы XX быуат башы башкорт әзәбиәтендә фольклор традицияларының художестволы сағылышы. Өфө: Ғилем, 2013. 188 б.
- 5. Хөббитдинова Н.Ә. Әзәбиәттә фольклор интертексы (башҡорт һүз сәнғәте миçалында). Өфө: Башҡ. Энцикл., 2020. 184 б.
- 6. Хөсәйенов Ғ.Б. Ә<br/>ҫәрҙәр өс томда. 2-се том. Донъя. Парсалар. Өфө: Китап,<br/>  $2000.-560~{\rm c}.$
- 7. Шәрипова З.Я. Художестволы әçәрҙә әҙәби алынмалар функцияны // Ағиҙел. 2008. №6. 139-152-се бб.
  - 8. Якшыбаева Л.Ә. Халкыбыз изгеләре. Өфө: Китап, 2014. 600 б.

© Нәбиуллина Г.М., 2025

УДК 398.32

**Наева А.И.,** РЦНТ Республики Алтай г. Горно-Алтайск, Россия

# ЭКСПЕРИМЕНТАЛЬНЫЕ СОПОСТАВЛЕНИЯ ОБРЯДОВОГО ФОЛЬКЛОРА ПО ЭКСПЕДИЦИОННЫМ МАТЕРИАЛАМ

**Аннотация.**Статья посвящена широко распространенной алтайской традиции обрядового посещения целебных источников в летне-осенний

периоды, когда считается, что в это время прием водныхпроцедур является наиболее продуктивным.

Научная новизна статьи заключается в том, что автор опирается не только на изданные источники по этой тематике, но и на собственные полевые материалы по фиксированию данного обряда, который состоит из нескольких этапов и соблюдения ряда запретов и норм поведения. Материалы собраны на протяжении нескольких лет, включая не только Республику Алтай, но и священные источники Казахстана и Кыргызстана.

Результатом исследования является то, что, несмотря на отличия в деталях, а также наслоения мусульманских обрядовых представлений, в корне обряд почитания воды и священных источников оказался во многом единым, восходящим к более ранним формам культа природы.

**Abstract.**The article is devoted to the widespread Altai tradition of ceremonial visits to healing springs in the summer and autumn periods, when it is believed that at this time the reception of water procedures is the most productive.

The scientific novelty of the article lies in the fact that the authors rely not only on published sources on this topic, but also on their own field materials on fixing this rite, which consists of several stages and observance of a number of ritual prohibitions and norms of behavior. At the same time, these materials have been collected for several years, including not only the Altai Republic, but also the sacred springs of Kazakhstan and Kyrgyzstan.

The result of the research in the article is that, despite the differences in details, as well as the layering of Muslim ritual concepts, the rite of reverence for water and sacred springs turned out to be largely unified, going back to earlier forms of the cult of nature.

**Ключевые слова:** обрядовое посещение, священный источник, анализ, сравнительный материал, полевые записи, мировоззренческие пласты, древние представления.

**Keywords:** ceremonial visit, sacred source, analysis, comparative material, field records, worldview concepts.

#### Введение

Обращаясь к теме посещения аржан-суу — целебных источников, мы подробно описали связанные с ними комплексы обрядовых и фольклорных элементов и мировоззренческих представлений [Наева 2011].В этой статье мы проводим сравнительный анализ алтайского обряда почитания воды с кыргызскими и казахскими традициями.

Как мы уже отмечали, начиная с 90-ых гг. XX в., в Республике Алтай восстанавливались обрядовые институты, так как в течение всего XX века они испытывали последствия влияния идеологических нововведений. В связи с этим, приведеминформацию, записанную исследовательницей Укачиной К. Е. в 1988 году у Эрте Бадакиной (1913 г.р.): «Је озо ол бай-кулакты мал азырадын' дейле, олор оныулус јалчыланган деп айдаган болгон, ол тужунда албаты ўзе коркып, санааркап оной калган. Је ол аайынча андый бололо, эм де кижи

коркып отурар... Алтайды озогы эм улус јажытту такып турганын кöргöм. Малла, Алтайды малла такып јат. «Алтай-Канайым» — деп, «айы-кÿним» — деп, алкап јат. ...«Аржан-кутук Ак-талай алкыш-быйан береер биске» — деп.» («Ну, когда в старину богачей-кулаков сослали за то, что они держали людей слугами, с тех пор люди от страха, страданий стали такими. Вот с тех пор, как повелось, даже сейчас сидишь и боишься. Я видела, как старые люди делали жертвоприношение Алтаю. Лошадь приносили в дар Алтаю. «Алтай мой, Канай», — говорят, «месяц и солнце мое», — говорят... «Целебный аржан — Белое море, дайте нам свое благословение-благодать» — говорят» — Перевод на русский язык наш — А.Н.) [ФМ, № 429].

Экспедиционные материалы посещение целебных источников – аржансуу

Вышеописанный пример свидетельствует о том, что алтайская обрядовая система, связанная с почитанием целебных источников, несмотря на идеологические запреты, смогла сохранить свои сакральные основы.

В связи с этим нужно упомянуть деятельность в 90-ых годах XX в. на Алтае нескольких независимых общественных организаций, которыепоставили себе цель возродить старинные обряды. В частности, члены созданной в это время общественной организации«Тенгри» стали совершать в летний период оздоровительные походы к священным *аржанам*. Они модернизировали отдельные элементы обряда поклонения *аржанам*, хотя основная часть его реконструировалась в традиционном русле. Но вместо поста перед посещением *целебных источников* они ввели форму многодневных голодовок и принимали водные процедуры во время этих голодовок, что способствовало более эффективному оздоровлению.

Экспедиции совершались в районы Алтая, где традиционные массовые обряды поклонения Алтаю и целебным источникам почти не проводились, а места поклонения горам и священным источникам (*тагылы*) на вершинах гор оказались в запущенном состоянии. Обновление *тагылов*, очищение сакральных территорий стали еще одними из задач данной организации. Мы в составе научной группы Института алтаистики участвовали несколько раз (1999-2001 гг.) в их экспедициях. Участие в этих походах преследовало цель исследования эксперимента по реконструкции обрядовых традиций.

Например, маршрут одного из экспедиций с 3 по 18 июля 1999 г. пролегал таким образом: проезд из г. Горно-Алтайска автобусом до перевалаЧике — Таман, затем участники шли пешком из долины Большой Улегем (Онгудайский район РА) по горным отрогам Большой и МалойКатанды (Усть-Коксинский район РА). Обратно участники похода возвращалисьдо долины Яломана (Онгудайский район), где в горах находился *аржан*-водопад Куркуре. После освящения *аржана* и принятия целебных водных процедур, группа спустилась к Чуйскому тракту и вернулась в автобусе до Горно-Алтайска. В этом походе участвовало 24 человека из г. Горно-Алтайск, с Онгудайского и Чемальского районов [ПМА – 1].

По нашим наблюдениям, особенность реконструкции обрядов почитания целебных источников в деятельности этой группы заключалась в том, что специальное внимание уделялось сакральным аспектам, восстановление и зрения участвующихспособствовало соблюдение которых точки традиционному освящению этих источников, установлению контакта с духами аржанов, в результате которых усиливалось целительное воздействие лечебной воды. Участники в течение трех дней по три раза в день принимали водные процедуры. Из опасений не тревожить духов целебного источника, лагерь располагался на достаточно отдаленном месте. В первый день был совершен поклонения повязыванием обрядовых ленточек, подношением ритуальной еды огню [ПМА-1].

Следует отметить, что почитание целебных источников тесно связано с культом воды. У народов Сибири множество идентичных правил и запретов по отношению к любому источнику, проводятся обряды во имя бережного отношения к природным ресурсам. Культ воды и других элементов земной поверхности всегда играл большую роль в повседневной жизни всех народов. В этом плане интересен культ воды в Китае, так как в условиях Китая от воды — ее наличия, уровня, охранного поведения людей зависело очень многое и, впервую очередь, благополучие страны и народа [Васильев, 2001, с. 403]. Можно констатировать, что почитание горы, воды у всех народов является залогом благоденствия.

Наши полевые наблюдения о почитании культа воды и земли были продолжены и в дальнейших экспедициях. Культово-поклонческое отношение к целебным источникам мы наблюдали и у мусульманских тюрков Средней Азии.

Так, 9-12 октября 2014 года во время Международной экспедиции «Горный-Алтай — Казахстан» мы посетили святые места — Баянбай-Ата, Жангис-Тобе, что в Восточном Казахстане. Руководитель экспедиции Ризаканага Акинжанов, по происхождению казах, а участниками экспедиции стали почитатели святых мест в составе из 12-ти человек в возрасте от 26 лет до 52 лет. Представители местных жителей в Восточном Казахстане встретили нас на двух машинах, нашего проводника звали Байысуулы Байанбай (Байысов Байанбай), в роду которого были баксы. Подорогев Жангис-Тобе, Байанбай — Атамы остановились у его снохи Гульнур, которая вручила нам обереги согласно нашим семейным положениям — сначала мужчинам, а затем женщинам. Мне вручили четку с волчьим когтем. После обряда вручения оберегов мы поехали дальше. Вечером доехали до Байанбай-Ата. Нас разместили в большом доме, где провели мусульманскую процедуру — давлет, а затем совершили омовение по — мусульмански.

Следующим этапом был обряд, который обозначили как: «у изголовья». Мы все привезенные с собой белые полотна (3 метра), приобретенные в магазине обереги оставили у изголовьяна ночь. После ужина на улице провели еще один обряд, когда участники экспедиции должны были стоять у святого сооружения из сложенных кирпичей (Ризакан-ага всем сказал, кому сколько

время нужно было стоять). Утром Байыс уулы Байанбай нас повел на свое родовое место, рядом со своей стоянкой, где был целебный источник — аржан суу. Перед принятием водных процедур мы снова совершили омовение по — мусульмански, помыли ноги.

На территории святой воды закололи барана, предварительно отрезав горло, дали стечь крови, обмакнув в которую указательным пальцем, каждому из нас помазали лбы. Баран был рыжей окраски, на деревьях, ветках тальников были повязаны лоскутки разных материалов, в том числе, красного цвета, также ленточки разных размеров и косынки. Только после жервоприношения мы привязали священные ленточки на кустарники, затем было разрешено принятие целебной вод: сначала мужчинам, затем женщинам. Каждый обливался ведром воды из целебного источника.

Наши руководители лечили нас при помощи посоха. То есть, был проведен подготовительный этап магического очищения, затем совершен сам обряд с жертвоприношением барана духу целебного источника. После нам дали наставления, как вести себя в пост-обрядовый период. Мы наблюдали, что в этих местах соблюдалась экологическая чистота, не было мусора, брошенной одежды и т. д.  $[\Pi MA - 2]$ .

В августе 2015 года мы посетили целебный источник Ыссык-Ата в Кыргызстане. На деревьях здесь также были привязаны обрядовые ленточки. После ритуала повязывания ленточек участники экспедиции по очереди вставали под струи водопада и принимали водные процедуры с благопожеланиями о здоровье.

Каждый источникв Кыргызстане сторожит проводник, который отвечает за соблюдение традиционных правил посещения. Он имеет статус хранителя: без его ведома и сопровождения никто не имеет права посещать священный источник  $[\Pi MA - 3]$ .

Кыргызский обряд жертвоприношения, совершаемый во имя умилостивления и благодарения божеств Земли и Воды – Жер-Суу таюу, обнаруживает сходства с алтайскими обрядами летнего и осеннего периода. Чаще всего этот обряд совершали два раза в год: весной, когда появлялась зелень в горах и начинался окот овец; поздней осенью, в дни перекочевки с пастбищ на зимние стойбища, готовясь к суровому периоду года. Резали жертвенных животных, готовили ритуальное блюдо. В обряде принимали участие все члены аильной общины. Трапезу завершали с бата – молитвенной просьбой, обращением к божеству Жер-Суу оградить их от стихийных бедствий, несчастий. Во время засухи или наводнения также устраивали коллективные И индивидуальные жертвоприношения ГУЛОВ просьбами ИЛИ умилостивительными, искупительными благословениями. обрядовых действий заканчивались Большинство упоминанием божеств киргизов – Теңир, Умай [Жумадылова 2014, с.16].

Нужно отметить, что «кыргызы с трепетом и почтением относились к земле, воде, почитали их, как отца и мать. Неслучайно, в народе родилась поговорка: «для кыргызов гора – отец, а мать – вода». Считая их священными,

опасались своим неуважением попасть к ним в немилость. Существует ряд запретов, связанных с землей, водой. Например, нельзя загрязнять водоемы, мочиться в воду, плевать в воду, палкой бить воду, в проточную воду не входить грязными ногами, не бросать мусор, не закрывать родник и др.» [«Манас» энциклопедия 1995, с. 52]. Отмечаем, что благопожелания, посвященные целебным источникам, в целом сходны с благопожеланиями, посвященными почитанию гор и обнаруживают параллели с алтайскими поверьями почитания воды и целебных источников.

Итак, нами рассмотрены современные процессы возрождения обрядовых почитаний воды на материале полевых записей. Доисламские верования кыргызов, казахов, при их сопоставлении с алтайскими культами, проявляют сходства процедур посещения целебных источников. Следует сказать и о том, что мусульманские тюрки с большим уважением относятся к древним верованиям своих предков, соблюдая те обрядовые процедуры, которые предписаны предками при посещении целебных источников.

#### Литература

- 1. Васильев Л.С. Культы, религии, традиции в Китае / Л.С. Васильев. М.: Издательская фирма «Восточная литература» РАН, 2001. 488 с.
- 2. Жумадылова К.К. У очагаистории: традиции, уклад жизни, обычаи и их отражение в народном творчестве кыргызов. Бишкек: Изд-во КРСУ, 2014. 84 с.
- 3. Наева А.И. Алтайский обрядовый фольклор: специфика жанра. Барнаул, 2011. 123 с.
- 4. «Манас» энциклопедия // Кыргыз энциклопедиясынын Башкы редакциясы. «Мурас» илимий-пропагандалык ишкер долбоору. Б., 1995, т.1: Аалам «Манастын» музыкасы. 440 б.
  - 5. ПМА полевые материалы автора:
- ПМА 1: Материалы экспедиции с 3.07.по 18.07. 1999 г. к целебным источникам Онгудайского, Усть-Коксинского р-нов Республики Алтай.
- $\Pi$ MA 2: Материалы Международной экспедиции «Горный-Алтай Казахстан» с 9.10. по 12.10. 2014 г. в Восточный Казахстан.
- $\Pi MA-3$ :Материалы экспедиции в августе 2015 г. к целебному источнику Ыссык-Ата (Кыргызстан).
- 6. ФМ фольклорные материалы архива НИИ алтаистики им. С.С. Суразакова: № 429. Запись Укачиной К.Е. в 1988 г. у Эрте Бадакиной (1913 г.р.).

© Наева А.И., 2025

УДК 398:323.1:316.4

Назаров Н.А.,

Чирчикский государственный педагогический университет г. Чирчик, Узбекистан

### СКАЗИТЕЛЬСКАЯ ТРАДИЦИЯ ЛАКАЙЦЕВ И ЕЁ МЕСТО В ПРОПАГАНДЕ ЭТНИЧЕСКОЙ ИДЕНТИЧНОСТИ

Аннотация. В данной статье подробно рассматриваются особенности сказительской традиции лакайцев. Предметом изучения являются эпосы, прочное место в устном народном творчестве лакайской воспевающие народности, сказывающие, ИХ певцы, т.е. представители школы сакѝ. Подчеркиваются требования школы в том, что ученики, изучающие эпососказывание, должны знать наизусть дастанов, а также обязательно исполнять в присутствии своего учителя, т.е. мастера-саки. Также обсуждаются вопросы сакѝ и места эпосов в их репертуаре, роль и значимость сакѝ в народе. Наряду с творчеством сакѝмужчин подробно описан репертуар сакѝ-женщин. Отмечается, что зажиточные слои населения приглашают Саки на свадьбы и мероприятия, а они поднимают настроение народу пением былин и песен из своего репертуара. Описываются некоторые формы вознаграждения и благодарностей народа творчеству саки. Происходит традиционный обычай, акт милосердия, когда подаренные на свадьбе дары саки раздают нуждающимся слоям населения.

**Ключевые слова:** Сказительская традиция, мастер-ученик, фольклор, лакайцы, сакѝ, эпические школы, эпосы, тюркоязычные народы, Гёроглы, Алпамыш.

Abstract. This article examines in detail fairy tale tradition of the Lakays. The epics that occupy a strong place in the oral folk art of the Lakai people, their singers, i.e. Saki, and representatives of the Saki school. It is emphasized that students studying epic singing must know by heart dozens of dastans, as well as the obligatory performance in the presence of their teacher, i.e. Saki masters. The issues of saki and epics in their repertoire, the place of saki among the people are also discussed. Along with saki men, the repertoire of saki women is described in detail. It is discussed that the wealthy groups of the population invite Soki to weddings and events, and they cheer up the people by singing epics and songs from their repertoire. Some aspects are also touched upon in cases of obtaining support and consent of the people through the distribution of gifts and payment for services given at the wedding to needy segments of the population.

**Key words:** Traditions, master-student, folklore, Lakaians, Saki, epic schools, epics, Turkic-speaking peoples, Gorogly, Alpomysh.

В нынешних условиях, как и у народов Евразии, сказительская традиция, т.е. исполнение былин, эпосов и т. д. занимают важное место в фольклорной культуре тюркских народов. Эпосы составляют значительную часть фольклора лакайцев, так как они также являются представителями тюркоязычных народов. Фольклорные произведения передаются ИЗ поколения поколение исполнителями сакѝ, Ответственность за передачу эпоса будущему поколению в основном лежала на сакѝ, т.е. напевцах. Одним из важных условий в сказительской традиции было выучить наизусть десятки эпосов, обладать уникальным навыком игры на домбре и иметь звонкий голос. Мастер не брал своего будущего ученика в подмастерья, когда не видел эти способности у ученика на предварительном экзамене. В среднем период ученичества длился от шести до десяти лет. Наставник продлевал период обучения до тех пор, пока у ученика не формировались и не развивались все необходимые качества, которые он хотел увидеть в своем ученике. Увидев сформированные качества, наставник совершал церемонию завязывания пояса на талии ученика, которой называется — бельбевбайлав. Бельбевбайлав — официальная церемония, проводимая в присутствии родственников подмастерья и старейшин после того, как ученик выучил наизусть все эпосы, имеющиеся в репертуаре наставника и освоил профессию сакѝ. Эта официальная церемония обычно проводилась в доме родителей ученика, и мать пришивала цветочный пояс на поясе сына с добрыми намерениями на все времена его ученичества. Когда сын проходил стадию ученичества и начинал формироваться как сакѝ, его отец забивал барана или быка и устраивал пиршество. С разрешения наставника ученик демонстрировал свои знания и умения участникам церемонии. Так участники оценивали работу наставника и ученика.

В сказительской традиции лакайцев ученик, не подпоясанный мастером, не имел права воспевать эпосы и четверостишья на свадьбах, пиршествах и больших собраниях. С третьего года ученичества ученика наставник водил на свадьбы и пиршества, куда обычно его приглашают, чтобы сформировать и развить в своем ученике все его качества и особенности, познать секреты поведения в коллективе. Обычно, пиршества с участием сакѝ длились один или несколько ночей. В условиях, когда учитель уставал, ученик продолжал вместо учителя, подхватывая с того места, где остановился учитель, и учитель, отдохнув немного, продолжал с остальной части эпоса, когда уставал ученик. Когда наставник устает, он уходит в другую комнату, отдыхает два-три часа, а по возвращению перед началом воспевания спрашивает у участников, как было, понравилось ли его ученика воспевание, игра на домбре и голос. Конечно, не все из тех, кто претендует на звание сакѝ, имеют возможность познавать тайны сакѝ в течение шести-десяти лет в доме своего учителя. Некоторые из них (претендующих) самостоятельно имитировали некоторые навыки сакѝ у себя дома, изучали пути и направления сакѝ и периодически ходили к знакомому им учителю сдавать экзамены. Когда все данные, характерные для сакѝ, идеально формировались, только тогда учитель повязывал таким ученикам пояс на талии и давал им благословение. Таким образом создавались и продолжали развиваться сказительские традиции, школы сакѝ (воспевающие певцы). На свадьбах и вечеринках, где присутствовал учитель, существовало строгое правило для молодых сакѝ – его ученики проявляя уважение к наставнику, не брали домбру в руки без разрешения учителя. Только когда учитель уставал, он предлагал своему ученику практиковаться идавал разрешение играть.

Тюркоязычные народы, проживающие в центральном и южном Таджикистане, в основном воспевали эпосы из цикла Гёроглы, в том числе Алпамыш, Юсуф и Ахмад, Гулмирза, Бедил и Шадман, Кёктемир, Ойпарча, Алланазарбек, Ойкелин, Тахир и Зухра, Юсуф и Зулайхо, Ашик Гариб и Шахсанем, Язи каль, Алчинбек, Ханайим которые были широко распространены, и все ученики, желающие стать сакѝ, должны были в

совершенстве знать вышеперечисленные эпосы. Среди эпосов популярен в народе эпос о Язи Кале, который с любовью поется на свадьбах, зрелищах, церемониях и торжествах, а также на трудовых церемониях, поднимая настроение и дух народа.

Знаменитых сакѝ приглашали к бекам и эмирам, чтобы петь, сказывать эпосы. По приглашению Бухарского эмира Кундузсакѝ несколько раз ездил в Бухару исказывал Гёроглы. При поездках в Бухару в конкурсе, организованном Бальджуванским беком, побеждал и получал призы, читая эпосы в течение недели. В присутствии эмиров он умолял и призывал чиновников проявлять милосердие к народу, быть опорой народу, а неугнетать его. Научные источники подтверждают вышеперечисленные высказывания и выражения [Архив, Фонд IV. 0429; 1454; 1803].

Большое значение в народе имели также эпосы Юсуф и Ахмад и цикл Алпамыш. Старейшины до сих пор помнят, что Базарсакѝ Шеров с азартом воспевал эпос Юсуф и Ахмад.

Эпос Алпамыш также занимает важное место в фольклоре лакайцев и впервые записан в 1948-1949 годах Б.Х. Кармышевой из Толасаки Хайбатова. Эпосы о Бедиле, Шадмане и Гульмирзе также были воспеты с любовью. Кроме них, эпосы Кёктемир, Айпарча, Айкелин, Алланазарбек входят в число эпосов, востребованных публикой на свадьбах и торжествах. Так как лакайцы раньше были скотоводами, то большинство сюжетов эпосов происходят в горах и холмах, характеры и герои прямо или косвенно связаны со скотоводством.

научным источникам Согласно 0 сказительской народа, лакайские сакѝ в среднем знали наизусть 35-45 эпосов [Архив, Фонд IV. 1627-1631]. Их приглашали на свадьбы, торжества и церемонии, а во время свадеб готовили несколько юрт (войлочные кибитки) для гостей. После вечеринок сакѝ играл на домбре и убедившись, что полностью привлек внимание собравшихся, начинал исполнять эпосы. Состоятельные люди приглашали много гостей, устанавливали десятки больших юрт (войлочные кибитки), и в каждой юрте угощали особыми блюдами. Если в аул пришел известный сакѝ, наряду с мужчинами, женщины тоже собирались и слушали воспевание, сказывание саки. В таких случаях старухи садились ближе к центру круга, а молодые женщины и девушки – садились дальше, сзади, наполовину закрыв лицо. После службы сакѝ давали овцу, телёнка, лошадь или пшеницу в зависимости от их качества службы и мастерства, умения. Во всех случаях сакѝ провожали домой с подарками. Некоторые сакѝ раздавали подаренные на свадьбе вещи старейшинам и беднякам, за чтополучали благословения [Архив, Фонд IV. 1627-1631]. Иногда, когда из дальнего пути на свадьбу приезжал знаменитый сакѝ, сановники аула приглашали сакѝ по очереди на несколько дней к себе, сакѝ днем отдыхал, а ночью когда собирались сельчане, играя на домбре, сказывал, (воспевал).

По мнению исследователей, любовь к положительным героям эпоса и ненависть к отрицательным героям занимают прочное место в сердцах как мужчин, так и женщин. Иногда во время трудовых обрядов, в зимние дни, в

процессе вышивания женщины и девушки рассказывают о Гёроглы, Авазхане, Юнуспари, Нурханбеке, Гулинаре, Алмаай, Узуккозе, поддерживая или отрицая друг друга, с таким азартом, что окружающие в шутку говорили рассказчику: «Ты так рассказываешь, как будто в этих процессах ты сам лично присутствовал».

Народные надежды, мечты, вера в будущее нашли отражение в фольклорных образцах. В частности, через искусство сакѝ, имеющее свои исторические корни национальной культуры, распространялись внароде образцы народного творчества, пели в честь храбрых сынов, а также сказывали эпосы и лирико-эпические песни. Это былисвойственныедля творчества тюркоязычных народов произведения — из цикла Алпамыш и Гёроглы, доносящие музыкальную привлекательность, передавались предками из поколения в поколение, не прерывая этнокультурные традиции. Весьма примечательно то, что фольклористы и музыковеды признали, что в сказительской традиции региона лакайская школа эпоса в недавнем прошлом занимала одно из ведущих мест среди узбекских эпосов.

В сказительской традиции в конце девятнадцатого и начале двадцатого веков среди лакайцев существовали ряд школ сакѝ. Основателями лакайской школы сакѝ можно назвать Кундузсакѝ и Хайбатсакѝ.

Кундузсакѝ родился в 1840-41 гг. и умер в 1910 г. на территории, относящейся к Бальджуванскому бекству Восточной Бухары. Он жил в селении Дастори Кази Кызылмазарского уезда и воспитал десятки исполняющих (воспевавших) Гёроглы. Он знал наизусть шестьдесят четыре эпоса из цикла «Гёроглы». Как основатель школы, Кундузсаки обучал около двадцати учеников. Его первыми учениками были Хайбатсакѝ, Атамуратсакѝ и Бегмансакѝ. В Джорубкуле Хайбатсакѝ создал специальную школу и воспитал ряд учеников. Учителем Кундузсаки был знаменитый Атамуратсаки из Даханакийика, деятельность которого приходится ко второй половине XIX-го и началу ХХ-го веков. Это способствовало появлению среди населения множества людей по имени Атамурат. Согласно источникам, весть о легендарном мастерстве Кундузсакѝ дошло до бухарского эмира, и каждый раз он приглашал сакѝ в Бухару, где тот несколько дней сказывал (воспевал) Гёроглы. Хоть и эмир несколько раз просил сакѝ остаться в Бухаре, сакѝ извинялся и всегда возврашался на родину. По другим данным, бек Бальджувана пригласил Кундузсакѝ в свою резиденцию и приказал его соревноваться со своим саки по имени Шукурмаст. В состязании с Шукурмаст, исполняя эпос в течение семи дней, Кундузсакѝ выиграл. Бек Балджувана тогда вознаградил его деньгами и золотом, и подарил семь лошадей. Хотя Кундузсакѝ занимал высокое положение перед эмиром и сановниками, он всегда был среди народа и служил народу на свадьбах и походах. В кор обществах, где он участвовал, собиралось более сотни человек, и это вдохновляло его надобрые, творческие беседы и песнопения. Помимо общения, бесед, он давал рекомендации собравшимсяи дельные советы по решению проблем. Кундузсакѝ с детства выбирал своих учеников по их способностям. После того, как ученик запоминал рассказ и выучивал дастан, он сдавал экзамен. После завершения ученичества ученика или более сложного процесса ученичества сакѝ резал барана и устраивал пиры за свой счет. Среди известных учеников Кундузсакѝ: Астанакулсакѝ — сын знаменитого Кундузсакѝ, жил в селе Дастари Кази Кызылмазара и умер в возрасте восьмидесяти лет. Он знал наизусть много дастанов и стихов от своего отца. Мустафакулсакѝ родился в 1888 году в селении Дастари Кази Кызылмазарского уезда, и как сын знаменитого Кундузсакѝ, знал наизусть все дастаны Гёроглинского цикла, а также многие другие дастаны и стихи.

Атамуратсакѝ был учителем Кызылбайсакѝ и его брата Атамурата, и прежде всего Атамуратсакѝ был учеником знаменитого Кундузсакѝ. Он полностью знал семьдесят два дастана эпоса Гёроглы. Его ученики знали в среднем сорок дастанов.

Хайбатсакѝ родился в 1846 году в селе Джорубкул, относящемся к Бальджуванскому бекству Восточной Бухары (ныне Хатлонская область, Кулябский район Республики Таджикистан). Он умер в Жорубколе в 1906 году в возрасте шестидесяти лет. У этогосакѝ было несколько учеников, а его сын Толасакѝ и Уласакѝ умело освоили профессию отца. Особенно Толасакѝ прославился в регионе как крупный знаток дастанов Гёроглинского цикла. Хайбатсакѝ, кроме того, что знал наизусть множество дастанов, песен и поразному играл на домбре, обладал еще и звучным голосом, и в процессе декламации дастанов полностью пленял публику, заставляято смеяться, то плакать.

В сказительских традициях лакайцев также были женщины-сакѝ, которые играли на домбре и пели эпосы и стихи среди женщин. Самая известная из них Хайбатова, родившаяся в 1888 году В селе Кызылмазарского района, потомок Хайбатсаки. С юных лет она интересовалась дастанами из цикла Гёроглы, а секреты сакѝ познавал в течение шести лет у своего отца Хайбатсакѝ. Позже она стала воспевающей (исполнительницей) Гёрогли с игрой на домбре и сказительницей истории в больших кругах. Когда она выходит замуж, муж ей запрещает заниматься исполнением песен и ломает ей домбру. Отец дарит Икбалу еще одну домбру. Икбал прятала домбру в сундуке и играла, когда мужа не было дома. После смерти мужа она становится известной исполнительницей эпосов среди женщин. Она талантливо сыграла мелодии более десятка дастанов Гёроглы и других дастанов в кругах.

Джигагуль Остонаева – родилась в Жорубкуле в 1881 году, искусно исполняла дастаны «Тахир и Зухра», «Язи и Зебо», а также дастаны из цикла «Гёроглы». Она умерла в Жорубкуле в конце 1960-х годов.

Зулайхо Тагаймуродова родилась в 1923 году в селе Игран Дангаринского района. Она умело играла на домбре и с интересом исполняла дастаны из цикла Гёроглы, Язи Каль и Алпомыш, научилась пению у своего отца, а позже пела дастаны и стихи среди девушек и женщин на свадьбах и праздниках.

В XX веке, как и в настоящее время, сказительская традиция лакайцев продолжается, обогащая духовность народа образцами культуры и искусства,

способствуя воспитанию молодежи в духе мужества, милосердия и гуманизма. На свадьбах и пиршествах сакѝ также поют стихи в качестве прелюдий перед пением эпоса или в конце после того, как эпос закончен. Традиционно сакѝ восхвалениясвоего начинали вечеринку c инструмента домбры юмористическими выражениями восхваления лошади, продолжали У заканчивали **ОПЯТЬ** пением-восхвалением домбры. большинства лакайской аспект приоритетное представителей школы ЭТОТ занимает положение. В репертуаре сакѝ, наряду со стихами, важную роль играли и народные дастаны, воспевавшие качества героизма, патриотизма, доблести, отваги Некоторые песни распевались сакѝ вярко эмоциональных ишутливых тонах,потомуихучастники слушали с особой любовью. И такие дастаны были важным фактором в развитии этнической идентичности и формировании у молодежи мужества и благородных качеств.

#### Литература

- 1. Архив Института языка и литературы им. Рудаки АН Таджикистана. Фонд IV: 0429; 1454; 1803.
- 2. Архив Института языка и литературы им. Рудаки АН Таджикистана. Фонд IV: 1627-1631.
- 3. Архив Института языка и литературы им. Рудаки АН Таджикистана. Фонд IV: 1632-1633.
- 4. Кармышева Б.Х. Узбек-локайцы Южного Таджикистана. Труды Института истории, археологии и этнографии АН Тадж. ССР, вып. XXVI. Сталинабад, 1954, вып. И. ул. 14-26.
- 5. Миркамолова М. Место эпоса Гёроглы в фольклоре узбеков-лакайцев южных районов Таджикистана. Диссертацию на соискание ученой степени кандидата филологических наук. Душанбе, 1971. С. 13. (тадж)
  - 6. Архив Литературного института АН РУз, инв. № 1556.
- 7. Об изучении творчества узбекских эпических произведений в Таджикистане //Журнал «Узбекский язык и литературы». 1964. № 5. (узб).
  - 8. Назаров Насриддин. Мухаммад Ибрагимбек Лакай. Т., 2006. (узб).

©Назаров Н.А., 2025

УДК398.2

**Осмонова Д. Ж.,** БГПУ им. М. Акмуллы, г. Уфа, Россия

(Науч. рук.: Канатова А.К.)

## ДЕВЫ-БОГАТЫРШИ В ДРЕВНЕМ КЫРГЫЗСКОМ ЭПОСЕ «МАНАС»: АРХАИЧНЫЕ ОБРАЗЫ И ИХ ЗНАЧЕНИЕ

**Аннотация.** В статье исследуется архаический мотив образов девбогатырш в кыргызском эпосе "Манас" в сопоставлении с тюрко-монгольскими эпосами. Основная цель работы заключается в выделении этого архаического мотива как важного элемента древнего кыргызского эпоса, а также в частичном изучении эволюции жанра эпоса, что представляет собой актуальное направление в современной фольклористике.

Анализ данного архаического мотива в кыргызском эпосе позволяет проследить процесс зарождения и формирования эпоса, корни которого уходят в мифические представления древнего человека. Исследование эпического мышления сказителей помогает восстановить связь с мифологическим наследием и мифическим мышлением этноса.

Annotation. The article deals with the archaic motif of the woman warriors in Kyrgyz epos in comparison with materials of world folklore. The aim of the research is to show the artistic image of the archaic motifs in the Kyrgyz epic of the mythological and poetic context. The objectives of the study are to determine the role of archaic motifs in the formation and development of the epic. In writing the research article we have used the comparative-typological method of folklore study. The research results can be applied to studies of folklore in the philological aspect, particularly in the study of epic.

**Ключевые слова:**архаика, фольклор, мифические мотивы, девыбогатырши, эпос.

**Keywords:** archaic motifs, world folklore, ancient worldview, woman warrior, epic.

В кыргызском фольклоре образы женщин-богатырш имеют глубокие корни, восходящие к эпохе материнского рода. Хотя героический эпос традиционно сосредоточен на воинской тематике, где главными героями выступают мужчины-богатыри, в эпическом творчестве народов Востока и Запада широко представлен тип богатырской девы. В русских былинах её называют поляницей, в греческих мифах — амазонкой, в южнославянской поэзии — девушкой-гайдуком, а в тюркоязычных сказаниях — "алп-кыз" (богатырь-дева). Учёные единодушно считают этот образ отголоском эпохи матриархата, когда женщины играли ключевую роль в обществе.

Обратимся к образам женщин-богатырш в эпосе "Манас". Одной из ярких фигур здесь является дева-богатырша Сайкал, чей образ уходит в глубинные пласты эпоса. Её связь с эпохой матриархата проявляется в том, как она смело меряется силой с другими батырами и самоотверженно защищает свою землю и род. В народе сохранился архаический эпос "Дева Сайкал", который подчёркивает её значимость. Мотив девы-богатырши часто встречается в устном творчестве тюрко-монгольских народов, включая алтайцев, шорцев и хакасов, например, в эпосах "Алып-Манаш", "Алтын-Тана", "Алтын-Арыг" и других. Особенно ярко это проявляется в сюжетах, связанных с женитьбой батыра, где невеста и жених состязаются в силе. Если дева-богатырша побеждает жениха, на помощь ему приходит его сестра, которая, переодевшись в мужчину, одерживает победу, а затем открывает своё лицо и забирает побеждённую как свою сноху. В кыргызском эпосе "Манас" эти мотивы представлены в трансформированном виде. Например, Сайкал на пиру у хана Теиш чуть не сбила с коня самого Манаса, который сражался с ней осторожно,

так как она ему понравилась. Сказители подчёркивают, что Сайкал усадила батыра обратно в седло, чтобы не опозорить его и его род. Она отказалась стать второй женой Манаса после Каныкей, матери народа, но согласилась стать его супругой в потустороннем мире, что отражает древние верования народа о неумирающей душе. Образ Сайкал, сочетающий в себе богатырскую силу, человечность и женственность, занимает важное место в древних пластах эпоса [Орозбак уулу, 1981:3].

В кыргызском фольклоре также широко известны эпосы, воспевающие мужество девушек-богатырш, такие как "Жаныл Мырза" и "Гюльгакы". Создание таких образов является характерной чертой эпико-мифологических произведений древних кыргызов и тюркских народов в целом. Эти истории не только сохраняют память о далёком прошлом, но и продолжают вдохновлять новые поколения, напоминая о силе и независимости женщин.

Если дева-богатырша Сайкал готова стать супругой Манаса после его смерти в другой жизни, то жизнь богатырей на белом свете разделяют тоже выдающиеся женщины: Эр Тёштюка-Кенжеке, Манаса-мать народа Каныкей.

Следует отметить, что многоженство — обычное явление для эпосов восточных народов. В качестве примера здесь можно привести так называемую "степную Иллиаду", т.е. бурятский эпос "Гэсэр", герой которого имеет трёх удивительных жён. Так, его первая жена Туман-Жаргалатов Гэсэра; вторая — Урмай-Гохон — Саган по оценке железной птицы обладает несравнимой красотой; третья жена Алма-Мергэн — дочь морского царя, женщина-богатырь. Причем у каждой жены в эпосе есть своя роль. Особенно Алма-Мергэн активно помогает мужу в ведении военных дел и в выполнении его великой миссии по спасению своего народа.

В кыргызском эпосе первые две жены Манаса никакого участия в становлении богатыря не принимают и выглядят пассивными. Они даже после смерти батыра согласны стать жёнами врагов. Возможно, эти эпизоды вошли в эпос немного позже. Совершенно по другому представляется образ Каныкей, ПО принципу возникшая идеализированная контраста предшественницам. С. Каралаева заботливость, И если У чуткость, отзывчивость, доброта, понятливость и другие качества Каныкей богатыри Манас и Бакай проверяют на том, как она управляется в течение шести месяцев с щенком Кумайык, то испытания невесты в варианте С.Орозбакова даются более широко и подробно. Здесь мы видим, как умело соблюдает Каныкей традиции встречи сватов, жениха, национальные оказывая гостеприимства. Она предстаёт как искусница-рукодельница, хорошо знающая народные обычаи, что уместно демонстрирует на церемонии установки юрты в честь выдаваемой замуж девушки. Мы наблюдаем её предвидение, чувствительность, умение говорить с людьми и находить выход в любой ситуации. В эпосе "Манас" эпизод, касающийся встречи Манаса с его невестой, получил внимание фольклориста Реми Дордуна. Он отметил, что этот интересный момент перекликается с записями В.В. Радлова и схож с сценой из эпоса "Эр Тёштюк", где Тёштюк встречается с Бактёрё. Дордун также подчеркивает, что ритуальные высказывания, произносимые молодыми в первую брачную ночь, такие как *«привязал коня там, где не привязывают»* или *«кто в меж ног спустил желтый мёд»*, являются художественным отражением древнего символического мышления и народных обычаев. Эти традиции, по мнению исследователя, служат защитой для супругов от разного рода конфликтов и недоразумений [Бекмухамедова, 1997:1].

Традиция состязания батыра с будущей женой во время женитьбы уходит своими корнями в древние традиции, которые встречаются не только в кыргызском, но и в других народных эпосах. Например, в хакасском эпосе "Алтын-Арыг" богатырь сражается со своей невестой Хыс-Хан, и их схватка не выявляет победителя — они дерутся на равных. В итоге Алтын-Арыг помогает Чибетею одержать верх над Хыс-Хан, которая соглашается выйти за него замуж [Алтын-Арыг, 1988:2].

В кыргызском эпосе "Манас" наблюдается подобная же ситуация: согласно варианту С. Орозбакова, побеждает деву-богатыршу Кайыпдац кызы Карабёрк и женится на ней. Каныкей, в свою очередь, благодаря своей силе, мудрости и преданности Манасу, занимает равное положение с лучшими дружинниками. В самые трудные моменты Манас опирается именно на неё, что подчеркивает значимость её роли в жизни героя, значит и в эпосе. Этот богатый фольклорный контекст не только сохраняет культурное наследие, но и продолжает вдохновлять поколения, напоминая о силе и значимости женщин в обществе. Ещё одной яркой героиней эпоса "Манас" является дева-богатырша Куялы, дочь старика Кайыпа. В главе "Сейтек" описывается её участие в борьбе с мифическим великаном Сарыбаем, сыном Бабы-Яги. Сарыбай, унижающий народ, предстаёт как отрицательный персонаж, обладающий невероятной силой. Даже исполин Карадёё, вонзивший копьё в спящего великана, не смог его одолеть – тело Сарыбая оказалось неуязвимым, что подчёркивает его сказочно-мифическое происхождение. Однако ходе эволюции эпоса ЭТОТ трансформируется в умного, но всё же опасного врага. Чтобы его победить, жена Семетея Айчурек превращается в белого лебедя и отправляется за помощью к деве-богатырше Куялы, благодаря которой задуманное удаётся осуществить [Пухов, 1975:1].

Куялы — это не просто воительница, обладающая физической силой, но и персонаж, наделённый волшебными способностями. Её появление в поле, выращенном стариком Кайыпом, окутано таинственностью. В её образе, как и в образе Сайкал, сохраняются черты эпохи материнского рода. Она напоминает Брюнхильду из "Песни о нибелунгах" — сильную, доблестную и искусную в обращении с оружием. Не сумев в своё время выйти замуж за Семетея, Куялы использует ситуацию, связанную с уничтожением Сарыбая, и, несмотря на возраст, ставит условие: стать женой Сейтека, сына Семетея. Мудрая Айчурек, руководствуясь стремлением сохранить мир в роду, принимает это условие, считая, что потомство от двух богатырей принесёт только благо [Жамгырчиева, 2014:1].

Образ Куялы — это древний архетип справедливого батыра, который был тщательно разработан сказителями-манасчи в процессе долгого формирования эпоса "Манас". Её история не только подчёркивает значимость женщин в эпосе, но и демонстрирует их силу, мудрость и способность влиять на судьбы героев. Этот образ продолжает вдохновлять, напоминая о важности равенства и уважения к женской силе в культуре и истории.

Не может не вызывать интереса и отрицательный образ женщины батыра Оронгу, являющейся ханшей народа канга и имеющей своё войско. В её характеристике используются элементы гротеска. Она из-за своей алчности в игре по развязыванию верблюда во время поминок по Кокетаю отличилась своей невоспитанностью, что не соответствовало статусу ханши [Жамгырчиева, 2014:1].

В заключение стоит подчеркнуть, что образы дев-богатырш занимают особое место в эпосе "Манас", сохраняясь как один из показателей древнейших пластов его архаической основы. Эти героини, наделённые не только физической силой, но и мудростью, волшебными способностями и независимостью, отражают глубокие традиции эпохи материнского рода. В рамках рассмотрения эпического жанра мы остановились лишь на отдельных, но ярких примерах архаических образов, которые продолжают вдохновлять и напоминать о важной роли женщин в истории и культуре. Их истории — это не просто часть эпоса, но и свидетельство того, как древние традиции и ценности сохраняются в образах и передаются через поколения.

#### ЛИТЕРАТУРА

- 1. Манас. Эпос. С. Орозбак уулунун варианты: III китеп. // Фрунзе: Кыргызстан, 1981. 346 с.
- 2. Бекмухамедова Н.Х. Эволюция женских образов в эпосе "Манас." // Бишкек,  $1997.-118~\mathrm{c}$ .
- 3. Алтын-Арыг. Хакасский героический эпос// М.: Главная редакция восточной литературы, 1988. 237 с.
- 4. Пухов И.В. Героический эпос тюрко-монгольских народов в Сибире // Общность, сходства, различия. В кн.: Типология народного эпоса. М.: Наука, 1975. 141 с.
- 5. Жамгырчиева Г.Т. Кыргыз эпосторундагы архаика-мифологиялык катмарлар. Бишкек: Бийиктик, 2014. 158 б.
- 6. Дор Реми. Манас. Памирдеги узундусу. Жыйнакта: Кыргыздар. // т.1. (ТҮЗген К. Жусупов). Бишкек, 1992. 621 б.

© Осмонова Д.Ж., 2025

УДК 398 (512.141): 004

**Рахматуллина З.Я.,** ИИЯЛ УФИЦ РАН, г. Уфа

«ЦИФРОВОЕ БЕССМЕРТИЕ» БАШКИРСКОГО ФОЛЬКЛОРА: ОПЫТ ИИЯЛ УФИЦ РАН В СОХРАНЕНИИ И ПОПУЛЯРИЗАЦИИ КУЛЬТУРНОГО НАСЛЕДИЯ НАРОДА **Аннотация.**В статье рассматривается деятельность ИИЯЛ УФИЦ РАН, направленная на сохранение и популяризацию фольклорного наследия башкир на основе использования современных технологий.

**Abstract**. The article analyzes the activities of the IHHL UFRC RAS aimed at preserving and popularizing the folklore heritage of the Bashkirs. The research is based on the use of modern technologies.

**Ключевые слова**: башкирский фольклор, аудиофонд фольклорных экспедиций, современные технологии, цифровизация, Машинный фонд башкирского языка, база данных корпуса фольклора, башкирские видеоигры.

**Keywords**: bashkir folklore, audio fund of folklore expeditions, modern technologies, digitalization, Bashkir language machine fund, folklore corpus database, Bashkir video games.

Башкирская фольклористика, представленная известными исследователями прошлого и современности, такими как Л.П. Атанова, Б.С. Баимов, Мухаметша Бурангулов, С.А. Галин, Н.Т. Зарипов, Кирей Мэргэн, М.Х. Мингажетдинов, Ф.А. Надршина, М.М. Сагитов, А.М. Сулейманов, Р.А. Султангареева, А.М. Хакимьянова, Г.Р. Хусаинова, Н.Д. Шункаров, Г.В. Юлдыбаева, Ф.Ф. Гайсина, Ш.Р. Шакурова и др., является одной из ярких фольклорного научного отечественного мира. «Результатом ипостасей научно-текстологической работы башкирских фольклористов огромной явились подготовленные и изданные фундаментальные научные своды «Башкирское народное творчество» на башкирском языке в 1954-1959 гг. в трех, в 1972-1985 гг. в восемнадцати, с 1995 г. в тридцати шести томах. В 1987-2015 гг. издан свод «Башкирское народное творчество» в переводе на русский язык в двенадцати томах, – подчеркивает Г.Р. Хусаинова. – Опубликованы монографии почти по всем традиционным жанрам башкирского фольклора на башкирском и русском языках. Благодаря изданиям образцов народного творчества и исследованиям на русском языке, башкирский фольклор получил признание в российском научном пространстве» [Хусаинова, Башкортостан бережно относится К своему фольклорному проводятся многочисленные фестивали исполнителей народной песни, конкурс «Здравствуй, сказка!» и др. Популяризацией башкирского эпического наследия и традиций сказительства занимаются школа сэсэнов А.С. Гайнуллиной «Уралбатыр» при Сибайском колледже искусств и «Школа сэсэнов при БГПУ им. М. Акмуллы» (руководитель – народный сэсэн Республики Башкортостан Р.А. Султангареева). Ведется активная работа над сохранением эпоса «Уралбатыр» и его популяризацией: миф переведен сегодня на многие языки мира: немецкий, японский, иврит, турецкий, кыргызский и др., по его мотивам созданы театральные постановки, снят фильм «В поисках Акбузата» (сценарист туристический Шакурова), есть маршрут «Золотое Башкортостана: дорогами эпоса «Урал-батыр», проводятся научные форумы, межрегиональный конкурс ЮНЫХ сказителей исполнителей И эпоса, собирающий многонациональную детскую аудиторию.

Время инновационных веяний и век цифровых технологий сегодня, наряду с традиционными формами, предоставляют новые и эффективные способы сохранения и популяризации фольклорного наследия. «Цифровая в единстве с наступающей глобализацией, с одной стороны, миропонимание и мироотношение современного кардинально изменила человека с «клиповым мышлением», живущего в мире виртуальной культуры и социальных сетях, превращая его в гражданина мира. В то же время все себе «этнический заявляющий 0 парадокс современности» проецирует возможности современного информационного мира, в частности цифровизации, на этномиры, на сохранение их ключевых этнокультурных маркеров в универсализирующемся пространстве, на сбережение родных языков, культурного наследия, традиционных ценностей, фольклорного на их популяризацию и актуализацию. Социальные сети, мессенджеры, многофункциональные мультимедийные форматы, различные онлайн-платформы и другие механизмы цифровой жизни открывают для этнокультурных достижений широкие перспективы для обретения реального – цифрового – бессмертия в интернет-пространстве, обеспечивая их бытие в цифре и доступность широкому кругу ученых и подвижников.

Как известно, сохранение и передача во времени и пространстве фольклорного наследия имеет огромное значение ДЛЯ национальной духовности, культуры, науки, этики, эстетики. Историческое безвозвратно разрушает материальные носители уникальных смывает с духовной матрицы изначальные духовные идеи и ценностные ориентиры, а современность зачастую заполняет ее искусственными и чуждыми смыслами, к сожалению, бесконтрольно усваиваемыми современным индивидом. Несмотря на многочисленные дискуссии по поводу пользы или вреда «цифрового бума», следует отметить, что применение цифровизация при всех ее «+» и «-» предоставляет возможность защитить от утери ценное фольклорное наследие на основе применения цифровых технологийкак эффективных современных механизмов хранения информации. Фольклорные материалы в электронном формате – это не только гарантия сохранности оригинальных артефактов, но и расширение их доступности, распространение через сеть интернет, создание цифровых архивов и электронных библиотек, создание и более эффективное использованиеинтерактивных онлайн-ресурсов для освещения и обмена современными фольклорными практиками в цифровом режиме.

Ученые-фольклористы ИИЯЛ вносят достойную лепту в собирание, изучение, сохранение, популяризацию фольклора. Идет работа над сводом «Башкирское народное творчество» в тридцати шести томах, в настоящее время издан семнадцатый том. Несмотря на организационные и финансовые проблемы, продолжаются фольклорные экспедиционные выезды для сбора, обработки и исследования современного состояния устно-поэтического творчества башкир не только в районы Республики Башкортостан, но и в регионы компактного проживания башкирского населения: Курганскую,

Самарскую, Саратовскую, Свердловскую, Оренбургскую, Челябинскую области и Пермский край. Тема сохранности фольклорных традиций и текста во времени, аутентичности собранных образцов, утраты локальной специфики фольклора, многих бесценных знаний в связи с распадом связей между поколениями и отсутствием преемственности в передаче фольклорной информации и др. – эти проблемы сегодня в центре внимания исследователей. В частности, в ИИЯЛ – богатейший аудиофонд материалов фольклорных экспедиций: в музыкальном кабинете ИИЯЛ хранятся записи экспедиций на фоноваликах, пластинках, катушках и кассетах начиная с 20-30-х годов прошлого века. К сожалению, время работает против этих уникальных артефактов башкирского народного творчества, в разрушенных носителях бесценная информация, уникальные мелодии, стираются информантов, исторические предания и легенды. Безусловно, для изучения памятников, введения В научный оборот, современному человеку, в его культурный и духовный мир необходимо прежде всего обеспечить их доступность: это не только детальная аутентичная расшифровка архивных экспедиционных записей, компьютерный набор, сохранение информации об исторической составляющей, времени и месте фиксирования записи, о ее собирателях, информантах и др., но и перевод их в цифровой формат, который является одним из реальных механизмов обеспечения фольклорным материалам «бессмертной жизни» в виртуальной среде. В ИИЯЛ в настоящее время началась системная оцифровка архивных экспедиционных записей: процесс долгий, трудоемкий – километры записей на пленках, катушках, кассетах (а их около тысячи) ждут своего цифрового бессмертия. К настоящему времени полностью оцифрованы более 600 виниловых пластинок с редкими песнями озон-кюй, такмаками-частушками, уникальными наигрышами на скрипке и курае в исполнении талантливых вокалистов и мастеров-исполнителей из народа, которые никогда не звучали в широкой аудитории. Кстати, представители созданного по указу Главы республики Р.Ф. Хабирова Государственного ансамбля кураистов за новыми мелодиями обратились именно к фольклористам института. оцифрованных мелодий, песню «Кесе арка», фольклористы передали Роберту Юлдашеву, народному артисту республики, виртуозу-кураисту, который со своей творческой группой «Курайсы» популяризирует башкирский курай и народные мелодии в стране и за ее пределами. Артисты пришли в институт с концертом, и Роберт Юлдашев сыграл на курае мелодию этой песни из далекого прошлого. Песня философская, как и все башкирские протяжные песни: о жизни, о ее смыслах, о диалектике добра и зла. Впервые была записана во время экспедиции в деревне Ибраево Ишимбайского района от жительницы Сабитовой Кобуры Абделкадировны (1936 года рождения) фольклористом Н.Т. Зариповым. Впоследствии, через 46 лет, во время фольклорной экспедиции в 2014 году фольклорист института А.М. Хакимьянова записала эту же песню от того же информанта уже в селе Макарово Ишимбайского района. В дальнейших планах института - создание цифрового фольклорного аудиофонда, потому что это уникальное наследие — достояние республики, ее бесценное богатство, и задача фольклористов — сделать ее «открытой книгой» для каждого: ученого, певца, музыканта, учителя, подвижника, кому интересны народная культура и историческая память.

Огромную роль в обеспечении цифрового бессмертия башкирского фольклора и его популяризации играет Машинный фонд башкирского языка (фонд) – уникальная интегрированная информационная система с внутренними базами данных, нацеленная на поиск разнообразной языковой информации. содержательности, информативности. структуре, функциональности и количеству баз данных Фонд практически не имеет аналогов в современном лингвистическом киберпространстве. Работа над этой уникальной информационной системой началась еще в 2006 г. с разработки автоматизированной базы генеральной картотеки лексики башкирского языка. Фонд – второй после Машинного фонда русского языка, созданный по инициативе научного коллектива ИИЯЛ: в 2023 году стал лауреатом Государственной премии Республики Башкортостан в области науки и техники. В настоящее время включает в себя 10 крупных разделов: генеральный фонетические, грамматические, лексикографические, словник, диалектологическую базы, каталог письменных памятников, хранящихся в Фонде рукописей им. Гайсы Хусаинова и др. Общее количество баз лингвистических данных – 75 единиц. Объем фонда на сегодня составляет словоупотреблений, ≪из 900000 которых порядка словоупотреблений приходится на фольклорный корпус» [Сиразитдинов, 2024:821.

База данных корпуса фольклора включает 17951 выборку из наиболее ярких артефактов башкирского устного народного творчества. В базу включены тексты 165 эпических произведений и их вариантов (как известно, только у эпоса «Кузыйкурпяс и Маянхылу» почти 40 вариантов, а у эпических сказаний «Алпамыша» и «Заятуляк и Хыухылу» – около 20), 383 сказки с жанровой систематизацией, тексты 10907 пословиц, 1290 поговорок, которые являются своеобразной антологией традиционных ценностей народа, передававшихся от поколения к поколению в образно-лаконичной, эмоционально-экспрессивной форме и особо актуализирующихся в современной жизни. Это и 3900 загадок, тексты 21 проклятия, 44 заговоров, 985 примет, вобравших в себя неиссякаемый жизненный опыт и уникальные фенологические наблюдения народа, на протяжении веков жившего в самом центре природы в мире и согласии с ней. База данных корпуса фольклора постоянно пополняется: ждут своего «цифрового бессмертия» тексты мунажатов, религиозно-философские смыслы которых активно возвращаются и востребованы в современной культуре, самобытные вокальные «ноу-хау» башкир – народные песни и такмаки-частушки, волшебные и героические сказки и др., и работа в данном направлении продолжается.

Еще один шагом, направленным на цифровизацию башкирского фольклора, в частности детского игрового фольклора, стал подготовленный

институтом проект «Обучающие видеоролики по традиционным играм башкир», нацеленный на возвращение в детскую среду башкирских народных игр. Проект был реализован совместно с АНО «Центр поддержки академических инициатив» в рамках гранта Главы Республики Башкортостан в 2023 году. Были подготовлены обучающие видеоролики, проведен конкурс видеозаписей игр среди детских коллективов. На конкурс пришло 175 заявок из 15 городов и 26 районов республики. Из присланных игр 77 были отправлены школьными коллективами, 52 - сняты в детских садах, 23 - в коррекционных учреждениях, остальные игры подготовлены разными детскими коллективами фольклорными ансамблями, танцевальными студиями, центрами творчества, домами культуры и т. д. В январе 2024 г. прошло торжественное награждение победителей и номинантов конкурса, были вручены дипломы, кубки и ценные призы, все присланные на конкурс игры были опубликованы на странице проекта Вконтакте (https:// vk.com/public221484651)[Абсалямова, 2025: 114], где также выкладывалась и фольклорная составляющая детских народных игр (дразнилки, считалки, жеребьевки, загадкии др.). Видеоконтент, выложенный на сайте ИИЯЛ в свободном доступе (http://rihll.com/urban bashkirs.html), является уникальным в своем роде практическим пособием для сохранения башкирского игрового фольклора, обучения народным играм, который будет полезен всем, кто работает с Контент подрастающим поколением. включает около 200 башкирских игр для разновозрастной детской аудитории, в том числе для детей дошкольного и школьного возрастов, для детей с ограниченными возможностями.

Башкирский фольклор как сосредоточие традиционных ценностей народа, уникальность его духовных смыслов, исторический и социокультурный фон бытования произведений народного творчества, их роль в сохранении исторической и культурной памяти, в духовном просвещении и воспитании подрастающих поколений и др. являлись и являются одними из актуальных исследовательских дискурсов в фольклористике прошлого и современности [Рахматуллина, 2023: 33-34]. Фольклористы ИИЯЛ шагают в ногу с актуальным временем и активно используют современные технологии в сохранении и популяризации башкирского фольклора.

## Литература

- 1. Абсалямова Ю.А. Проект «Обучающие видеоролики по башкирским народным играм»: опыт возрождения традиционной игровой культуры // Известия УФИЦ РАН. Серия: История. Филология. Культура. 2025.-T. 2.-N 1.-C. 112-118.
- 2. Рахматуллина З.Я. Традиционные ценности башкир: история и современность: монография. Уфа: ИИЯЛ УФИЦ РАН, 2023. 216 с.
- 3. Сиразитдинов З.А. Прикладная лингвистика в Ордена Знак Почета Институте истории, языка и литературы УФИЦ РАН: основные вехи // Известия УФИЦ РАН. Серия: История. Филология. Культура. 2024. Т. 1. № 1. С.77-88.
- 4. Хусаинова Г.Р. Башкирская фольклористика в системе современной гуманитарной науки (опыт собирания, издания, исследования) // Известия УФИЦ РАН. Серия: История. Филология. Культура. 2024. Т. 1. № 1. С.89-96.

© Рахматуллина З.Я., 2025

**Сәлимов Н.Б.,** БР Милли архивы, Өфө к.

## ВАЛИУЛЛА КУЛУМБЕТОВ – СЭСЭН, ПРОСВЕТИТЕЛЬ, ФОЛЬКЛОРИСТ

### ВӘЛИУЛЛА КОЛОМБӘТОВ – СӘСӘН, МӘҒРИФӘТСЕ, ФОЛЬКЛОРСЫ

Аннотация. Статья посвящена разносторонней деятельности Валиуллы Файзулловича Кулумбетова, уроженца д. Яктыкуль Гафурийского района. В 1920-е годы он работал руководителем Табынского кантонального отдела народного образования Наркомпроса БАССР, принимал активное участие в открытии школ, организации учебно-воспитательного процесса, а также в создании местных Советов. В. Кулумбетов является автором поэмы «Юлай и Салават», многих стихотворений, кубаиров и песен. Он долгие годы собирал материал по башкирскому фольклору и этнографии. Им записаны также стихотворения Салавата Юлаева.

**Ключевые слова:** ВалиуллаКулумбетов, Мажит Гафури, мугаллим, стихотворения Салавата Юлаева, сэсэн, вечер памяти.

Башкорт халык ижадын үстереүгә ярайны ук өлөш индергән сәсән, импровизатор һәм мәғрифәтсе Вәлиулла Фәйзулла улы Коломбәтов хәзерге Ғафури районының Яктыкүл ауылында 1881 йылдың 30 июлендә (16 августа) тыуа. Күрше Езем-Каран ауылында йәшәгән Ғәбделмәжит Ғафуров (Мәжит Ғафури) менән үсмер сакта танышырға насип була. Күңелдәрендә ижад комары уяна башлаған ике дустың артабан тормош, укыу йылдары тығыз үрелеп бара. Улар бер көндә, Бәзретдин Мәксүтов исемле егетте бергә алып, ауылдарынан бик алыс булмаған Кыйышкы мәзрәсәненә укырға юллана. Әммә бындағы дини тәғлимәттәрзе үзләштереүгә генә королған һабактар уларға окшап етмәй. Тиззән өс дус, киләсәк тормошта шәкерттәргә арифметика һәм башка фәндәр кәрәк, тип дәғүә белдерә башлай. Хәлфәләрзең был "динһеззәр"зең кылығы һис тә окшамай, һөзөмтәлә уларзы мәзрәсәнән кыуалар.

Бер аззан сабаталы "өс таған", 500 сакрым самаһы атлап барып, укыузарын Троицкиза урынлашкан Зәйнулла ишандың "Рәсүлиә" мәзрәсәһендә дауам итә. Бында рухи мөхит бөтөнләй икенсе төрлө була, доньяуи фәндәр зә укытыла. Әммә йәшәү һәм укыу өсөн акса етмәгәнлектән, дустар Рәмиевтәрзең алтын приискыһында эшләп ала. Билдәле әзип булып танылғас, Мәжит Ғафури Троицк тарафтарында өс дустың күргән һәм кисергән хәл-вакиғаларын "Шағирзың алтын приискыһында" тигән әсәрендә бәйән итә. Ғүмерзәренең ошо мәлен искә төшөрөп, Вәлиулла үзенән бер йәшкә генә өлкәнерәк булған Мәжит дусына бағышлап шулай тип яза:

Халык өсөн киммәте зур,

И, шағирым, язғаның. Әл дә сыкмай бер зә истән Кырза алтын казғаның.

Артабан улар, тыуған яктарына кайтып китергә мәжбүр булып, белем алыузы Өфөләге "Ғәлиә" мәзрәсәhендә дауам итә. Вәлиулла бик откор була, мәзрәсәлә якшы укый, хатта хәлфәләр, үззәре бушамаған арала, уға дәрес үткәрергә кушыр булған. Төплө белем алған Вәлиулла 1910 йылда хәзерге Ауырғазы районының Ұтәймулла мәзрәсәhенә эшкә килә. Бында йәш хәлфә башҡорт балаларына дини белем менән бер рәттән арифметика, рус теле, туған тел, тасуири укыузан һабак бирә. Ғөмүмән, Вәлиулла Фәйзулла улы башҡорт халкына, беренсе сиратта, балаларға аң-белем таратыузы үзенә төп максат итеп куя һәм мәғрифәтселек эшенә ғүмере буйына тоғро кала.

Тиззән Вәлиулла тыуған ауылына жайтып, мәктәп асып ебәрә. Мөғәллим дүрт синыфты бер үзе укыта. Әфтиәк ятлап жына донъя көтөп булмай, фәндәрзе лә өйрәнергә кәрәк, тип бында ла мәктәп программаһына арифметика, география, рус теле кеүек дәрестәрзе индерә. Әр-яңы предметтар укытылған Яктыкүл мәктәбенең даны тирә-якка тиз үк тарала, бында якын-тирә ауылдарзан да балалар белем ала.

Стәрлетамакта урынлашкан Башкортостан хөкүмәте 1920 йылда белемле ир-егеттәрзе әрме хезмәтенә алмау, уларзы етәксе органдарға эшкә йәлеп итеү тураһында фарман сығара. Һөзөмтәлә Вәлиулла Коломбәтов йәш йөмһүриәттең кушыуы буйынса башкорт ауылдарында мәктәптәр асыу, уларзы мөғәллимдәр, укыу әсбәптары менән тәьмин итеү, мәктәптәрзәге укытыу-тәрбиә мәсьәләләрен тикшереү, ауыл советтары булдырыу кеүек яуаплы бурыстарзы башкара. Бер нисә йыл ул Табын кантонының мәғариф бүлеге мөдире булып та эшләп ала.

Вәлиулла Фәйзулла улы, илдә барған сәйәси вакиғаларзың айышын якшы аңлаған кеше буларак, Советтар төзөй башлаған яңы королошто ыңғай кабул итә, ауылда колоз төзөүзә катнаша.Шул ук вакытта ул дингә каршы аяуһыз көрәш барған сакта ла йыназала, балаға исем кушканда Көръән аяттарын укыузы дауам итә. Ұз заманының алдынғы карашлы улы буларак, ул, Мәжит дусы кеуек, һәр сак алтын урталықты һаклай.

В.Ф. Коломбэтов ғүмере буйына халық ижады әсәрҙәре, уның ғөрөфғәҙәттәре һәм йолалары менән қызыкһынып йәшәй, ишеткән-күргәндәрен яҙып бара. Кобыйырҙар, әкиәттәр, легендалар, йырҙар,мәкәлдәр, йола фольклоры, кызыклы тарихи һәм этнографик материалдар, Салауат Юлаев ижадына кағылышлы шиғырҙар һәм үҙе ижад иткән әсәрҙәре лә теркәлгән дәфтәрҙәрҙе, сәсән-мәғрифәтсе мәрхүм булғас,ҡыҙы Мөнирә Тарих, тел һәм әҙәбиәт институтына тапшырыла. Халық сәсәненең яҙма мирасы хәҙерге көндә Рәсәй фәндәр академияһы Өфө федераль тикшеренеү үҙәгенең ғилми архивында һаклана.

Академик Ғайса Хөсәйенов заманында Вәлиулла Коломбәтовтың тыуған ауылына килеп, даны ситтә лә таралған сәсән-мәғрифәтсе менән бер нисә мәртәбә әңгәмәләшеп ултыра. "Ул бик белемле, мәғлүмәтле, телгә бай, йор

hүзле кеше булды... Башҡорт фольклорын яңы табыштар менән байытыуза Вәлиулла сәсәндең роле зур тип иçәпләйем, – тип яза ул бер мәҡәләһендә. – Салауат Юлаевтың шиғырзарын ак кағызға теркәп куйғаны өсөн дә без уға сикһез рәхмәтлебез".

Вәлиулла сәсәндең ижады күп төрлө. Иске төрки телендә язылған "Салауат менән Юлай" исемле поэманы, шиғырзары,нәсерзәре,истәлектәре (мәсәлән, Мәжит Ғафури туранында), кобайырзары,мөнәжәттәре,бәйеттәре, әйтемдәре бар. Башкортостандың халык шағиры Кәзим Аралбаев Тарих, тел нәм әзәбиәт институтында эшләгән сағында Вәлиулла сәсәндең ер-ныу атамаларының легендалары теркәлгән ғәрәп язманындағы материалдарына юлыға. Унда Мағаш тауы, Езем йылғаны, Каран шишмәне ише топонимдар туранында кызыклы мәғлүмәттәр тупланған.

Талантлы кеше һәр йәһәттән дә талантлы була, тип юкка әйтмәгәндәр. Вәлиулла Коломбәтовтыңоста рәссам булыуы ла мәғлүм. Уның архивында һакланған Салауат Юлаев портреты, халык батырының шиғырзары теркәлгән дәфтәрзә уның һынланышы ла һокланыу тыузыра. Сәсән, балта остаһы буларак, ауыл халкына өстәл, ултырғыс, һандык, шкаф кеүек йорт йыһаздары эшләп бирә. Йәнә лә Вәлиулла Коломбәтовтың кортсолок менән шөғөлләнеүен дә әйтеп үтһәк, күз алдына һәр эшкә маһир зат килеп басыр.

Fафури районында заманында Вәлиулла Коломбәтов исемле сәсәндең йәшәгәнлеге тураһында урындағы халық үткән быуаттың 90-сы йылдарында ғына белә башланы, тиһәк һис тә хата булмаç. Быға тиклем күләгәлә кала килгән шәхестең тыуыуына 110 йыл тулыр алдынан "Табын" гәзите биттәрендә уға арналған мәкәләләр, хәтирәләр һәм сәсәндең шиғырзары басылып сықты. 1991 йылдың11 июнендә Ибраһим ауылының мәзәниәт йортонда халық сәсәненең юбилейына арналған район сәсәндәренең беренсе бәйгеһен узғарырға насип булды.

Ә инде шул йылдың 30 июлендә Яктыкүл ауылында сәсәндең кәберенә зыярат кылып, уның рухына бағышлап, аят укылды. Артабан күл буйында төрлө тарафтан килгән кунактар катнашлығында хәтер кисәһе ойошторолдо. Күренекле ғалим-фольклорсы Әхмәт Сөләймәнов, танылған языусы, публицист Ғәзим Шафиков, сәсәндең кызы, мәғариф ветераны Мөнирә Коломбәтова, ейәне укытыусы Ғаяз Әминев һәм башкалар үз сығыштарында Вәлиулла Фәйзулла улының киң кырлы эшмәкәрлеген бәйән итеп, уның районда мәғарифты үстереүгә, артабанғы йылдарза башкорт фольклорын яңы табыштар менән байытыуға тос өлөш индереүен билдәләп үтте.

Илдар Шәйәхмәтовтың, халык сәсәненең рәсеме төшөрөлгән һәм исемшәрифе язылған истәлекле вымпел әзерләп, уны кунактарға таратыуы, районыбыззың мәзәниәт йорто артистары башкарған йыр-бейеүзәр хәтер кисәhенең мәртәбәhен бермә-бер арттырзы.

Танылған һүз остаһы, мәғрифәтсенең тыуыуына 135 йыл тулыу айканлыиһә беззең тарафтан "Халык сәсәне Вәлиулла Коломбәтов" исемле йыйынтык нәшер ителде. Унда сәсәндең тормош юлына һәм ижади эшмәкәрлегенә байкау яһалды, өр-яңы шиғырзары, кобайырзары, йырзары

урын алды. Тарих, тел һәм әзәбиәт институтының өлкән ғилми хезмәткәре, филология фәндәре кандидаты Рәшит Аккөбәков ғәрәпсә язылған әсәрзәрзең байтағын башкортсаға әйләндерзе. Бынан тыш, Фәрит Исәнғоловтың "Арыш башағы" романынан өзөктәр бирелде — Вәлиулла Коломбәтов был әсәрзә төп геройзарзың береhе.

Йыйынтыкта Вәлиулла Фәйзулла улы тарафынан язып алынған Салауат Юлаевтың "Һандуғас", "Тирмәмдә", "Зөләйха", "Яу" кеүек шиғырзары, "Бүгәсәүгә кушылып, ир-батырға куш булып..." кобайыры ла урын алды.

2016 йылдың 24 сентябрендә Ғафури районының Яктыкүл ауылында күп халык катнашлығында сәсән Вәлиулла Коломбәтовка барельеф асылды. Был тантанала арзаклы фольклорсылар, филология фәндәре докторзары Әхмәт Сөләймәнов, Розалия Солтангәрәева, күренекле әзиптәр Хәсән Назар, Гөлнур Якупова, Республиканең сәсәндәр үзәге етәксеһе Нәфисә Тулыбаева кеүек мәртәбәле кунактар катнашты.

Артабан халык сәсәненең 135 йыл тулыуға арналған хәтер кисәһе Езем-Каран ауылының мәзәниәт йортонда дауам итте. Һәр сығыш яһаусы Вәлиулла Коломбәтовтың башҡорт фольклорын, мәғарифын, мәзәниәтен, милли ғөрөф-ғәзәттәрен үстереүгә индергән тос өлөшөн билдәләп үтте. Тәрән ғилемле мөғәллим, төбәктә мәктәптәр ойоштороусы, Табын кантонның тәүге мәғариф мөдире, сәсән, шағир, халыктың ауыз-тел ижадын йыйып-теркәп барыусы, умартасы, ҡул остаһы, тыуып үскән Яктыкүл ауылының ысын патриоты – башҡорт фольклорыһәм мәғарифы тарихында якты эз калдырған киң кырлы талант эйәһен бына шулай кылыкһырланы сарала катнашыусылар.

Нэк ошо көндэ, сәсәнлек традицияларын үстереү максатында, беззең тарафтан Вәлиулла Коломбэтов хөрмәтенә Ғафури районында сәсәндәр мәктәбе булдырыу зарурлығы тураһында фекер әйтелде. Шунан бирле Фәүзиә Котлогилдина етәкселек иткән сәсәндәр хәрәкәте райондың рух-мәзәни тормошон байытыуға тос өлөш индерә.

Мәкәләне арҙаклы фольклор белгесе, филология фәндәре докторы, профессор Әхмәт Сөләймәновтың В.Ф. Коломбәтовты искә алыу кисәһендәге сығышынан алынған һүҙҙәр менән тамамлау, моғайын, хилаф булмас: "Башкортостандаберенсе булып сәсәнгә, атап әйткәндә, Вәлиулла Коломбәтовка тыуған ауылы Яктыкүлдә һәйкәл-барельеф куйыуҙы хәстәрләгән һәм башкорт сәсәндәре араһынан Табын ырыуының һүҙ остаһына арналған "Халык сәсәне Вәлиулла Коломбәтов" исемле тәүге йыйынтык нәшер иткән Ниязбай Булатбай улы Сәлимовка оло рәхмәт әйтмәү мөмкин түгел".

## Әзәбиәт

- 1. Башҡорт халыҡ ижады. Әкиәттәр, рийәүәттәр, хәтирәләр, сәсәндәрижады: совет осоро. 2-се китап. Өфө, 1982.
- 2. Сулейманов А.М. Кулумбетов Валиулла Файзуллович.// Башкирская энциклопедия: в 7 т. / гл. редактор М.А. Ильгамов. Уфа, 2007. Т. 3. С. 591–592.
- 3. Ахмедьянов К.А. Сэсэн. //Башкортостан: краткая энциклопедия. Уфа, 1996. C. 555.
  - 4. Сәлимов Н.Б., Халық сәсәне Вәлиулла Коломбәтов. Өфө, 2016. 135 б.
  - 5. Ғафури районының "Табын" гәзите. 1991, 30 июль.

# АЛТАЙСКИЙ НАЦИОНАЛЬНЫЙ ФОЛЬКЛОР В СОВРЕМЕННЫХ УСЛОВИЯХ: ПРОБЛЕМА СОХРАНЕНИЯ И УСТНОЙ ПЕРЕДАЧИ

Аннотация. Ценнейший пласт культуры алтайского народа, заключенный в многовековом народном творчестве, должен иметь свою преемственность в современном обществе, чтобы способствовать сохранению этнической самоидентичности и его культурных кодов. Таковое относится процессам развития и будущности каждого народа. Уникальным явлением в духовном наследии являются героические сказания, в основном, исполняемые горловым пением. В эпосе в поэтической форме синтезирована вся многовековая духовная история в контексте мифологии, религии, народной культуры, общественно-политических и нравственных устоев общества.

В статье речь идет о ценности эпоса и формах его передачи новому поколению, а также внимание уделяется восстановлению современной эпической среды.

В связи с возрождением обрядового почитания культурного ландшафта стали проводиться календарные обряды «Восхваления Алтая», что стало частью духовной жизни общества. При всех противоречивых процессах данная обрядовая культура проводится на традиционных основах. В статье проводятся сопоставления обрядовых благопожеланий, зафиксированных в разные периоды.

**Abstract.** The most valuable layer of culture of the Altai people, enclosed in centuries-old folk art, should have its continuity in modern society in order to contribute to the preservation of ethnic identity, cultural codes of each people. Heroic tales, mostly performed by throat singing, are a unique phenomenon in the spiritual heritage. In the epic, the entire centuries-old spiritual history is synthesized in poetic form in the context of mythology, religion, folk culture, socio-political and moral foundations of society. The article deals with the value of the epic and the forms of its transmission to a new generation, as well as attention is paid to the restoration of the modern epic environment. In connection with the revival of ritual veneration of the cultural landscape, calendar rituals of "Praise of Altai" began to be held, which became part of the spiritual life of society. With all the contradictory processes, this ritual culture is carried out on a traditional basis. The article compares the ritual benevolence recorded in different periods.

**Ключевые слова:** традиционная культура, эпическое наследие, сказители, популяризация эпоса, обряды, конкурсы, фестивали.

**Keywords:** traditional culture, epic heritage, storytellers, popularization of the epic, rituals, contests, festivals.

**Благодарность.** Исследование выполнено за счет гранта Российского научного фонда № 24-48-03026, https://rscf.ru/project/24-48-03026/

**Acknowledgements.**T he research was carried out at the expense of a grant from the Russian Science Foundation No. 24-48-03026, https://rscf.ru/project/24-48-03026/

Введение. В настоящее время важнейшее составляющее духовного развития Республики Алтай – это ее уникальнаяи накапливавшееся на протяжении многих веков богатейшее духовно-культурное наследие. изучается уже одним поколением исследователей, создавших сегодняшний день солидную базу данных о процессах, протекавших на протяжении многих веков. Культурное наследие алтайского народа представлено, главным образом, богатейшим фольклором, в том числе, обрядами, к которым обрядовое почитаниеприродных объектов, относится мировоззренческое значение, особую роль имеет культ священных гор, целебных источников (аржан-суу). Но глобализация и унификациякультуры в целом способствуют вытеснению из повседневности традиционных народных знаний, умений и навыков. Степень опасности исчезновения сложившейся веками системы национального фольклора к концу XX века – феномена духовной культуры алтайского народа, напрямую было связано с уходом из жизни того поколения, которое выросло в лоне традиционной культуры. В связи с чем встал вопрос о сохранении и дальнейшего развития с учетом современных реалий отдельных жанров фольклора и обрядовых действ. Так каксовременные формы сохранения национального фольклора до конца не проанализированы, мы опираемся на собственные наблюдения с начала 2000-х годов по настоящее время в качестве участника в составе жюри, эксперта конференций, фестивалей, конкурсов межрегионального значения, а также соавтора создания законов о культурном наследии Республики Алтай [О регулировании отношений в области развития нематериального культурного наследия 2008; Об эпическом наследии Республики Алтай 2018].

О вопросах сохранения и формах передачи алтайского фольклора. Каждый изжанров и видов алтайского фольклора (алкыш —благопожелания, мифы — соојын, эпос — кай чорчок, народная песня — јанар, кожон, сказки — чорчок, календарные и семейные обряды —чум-јан и др.) на территории республики является своеобразным банком информации, имеющим свою историю развития и сбережения, а их совокупность — важнейшим элементом духовной культуры, требующим бережного отношения и охраны.

Из вышеперечисленных жанров и видов алтайского фольклора в настоящее время наиболее актуализированы: эпос в сопровождении горлового пения, народная песня, календарные обряды, мифы и предания.

Из семейных обрядов наиболее сохраненным остается традиционный свадебный обряд в силу их постоянной востребованности. Что касается жанра благопожеланий, он заново возродился в связи с возрождением календарных праздников и культовых обрядов, посвященных природе. Следует сказать, что

оформился статус новых исполнителей благопожеланий — *алкышчы*. Мифы, сказки, предания продолжают бытовать в народной среде, но остаются фактом собирательской деятельности исследователей, предметом преподавания в школах и Вузе [Яданова, 2012].

Сказительское искусство. Современные формы возрождения и сохранения эпических текстов.

Системе ценностей духовной культурной идентичности народа соответствует эпическое наследие, так как эпос, как древнейший жанр и уникальный вид устного народного творчества, донес до наших дней мощные ключевые аспекты культурной самоидентификации.

Говоря о современных процессах возрождения сказительского искусства на новом этапе, следует ориентироваться на наблюдения известного алтайского исследователя С.С. Суразакова, который считал, что эпос, зародившись в какой-то исторический этап, не остается в застывшей форме, а продолжает развиваться, пополняясь новыми произведениями [Суразаков, 1985], то есть, эпос может продолжать развиваться и в новых условиях жизни общества.

Но уже с середины XX века многие ученые-фольклористы фиксировали процесс угасания сказительской традиции и неуклонной потери эпической среды у многихнародов. В алтайской традиционной культуре складывалась иная картина бытования эпоса, так как в 50-80-е гг. ХХ века шло активное фиксирование и проведение записей исследователями-фольклористами текстов героических сказаний [Казагачева, 2002]. Именно в эти периоды было выявлено большое количество сказителей и исполнителей горлового пения. До конца XX в. на Алтае были сказители, имеющие прямую передачу сказительского дара от своих учителей. Имена наиболее прославившихся из них широко известны: А.Г. Калкина, Т.А. Чачиякова, Н.К. Ялатова, С.И. Савдина, Е.К. Таштамышевой, Н.П. Черноевой, К. Кокпоевой и других. Конечно же, здесь важнейшую роль сыграла форма передачи текстов от учителя ученику, что сохранилась у всех центрально-азиатских народов. Все именитые сказители Алтая имели не только своих учителей, но знали и предшественников своих учителей. Так, традиционная передача знаний текстов алтайских сказаний происходила в устной форме при сопровождении горлового пения, погружая В обрядово-магическую форму. Таким выстраивалась линия преемственности традицииот ученика к учителю. Одной из первых этических норм передачи является то, что ученик, как и учитель, верит в реальность жизни и деяний эпических героев. Он верит в сакральность исполняемых им текстов и сохраняет эту веру до конца своей жизни, представляя огромную ответственность за передачу божественных текстов. Эта вера была одной из форм своеобразного посвящения сказителя и наставления его со стороны духов. Духи сказаний, героев сами выбирают своего сказителя, но это тяжелое бремя, наложенное на человека, который обязан впредь жить в двух и более мирах [Садалова, 2021]. Поэтому передача сказительского мастерства не могла быть механической, человек, обретший этот дар, должен был служить этому делу всю жизнь.

В силу физического ухода из жизни традиционных сказителей в 90-ые годы XX века традиционное исполнение текстов героических сказаний стало угасать [Алтайские героические сказания 1997: 18-23]. И в этот период в сфере сохранения алтайских сказаний шли противоречивые процессы соотношения традиционного и новаторского в сказительском искусстве. Хотя, уже начиная с конца 80-ых годов XX века, сформировалась группа популярных исполнителей кая, которые не только выступали на алтайской сцене, но и далеко за ее пределами. К первым таким исполнителям относились: Ногон Шумаров, Ойрот Отуков, Болот Байрышев и др., которые к приемам исполнения кая учились именно у традиционных исполнителей, но не относили себя к сказителям, так знали жесткие критерии по отношению к статусу сказителя. последующие годы Ногон Шумаров стал исполнять тексты сказаний в полном объеме, например, сказание «Козуйке и Байан» [Садалова, 2015; 4]. Особняком стоит и творчество Т.Б. Шинжина, который сказительский дар он унаследовал от своих братьев - сказителей Тензе и Бёдёса. Им подготовлено и издано несколько текстов героических сказаний, услышанных в детстве от братьев, затем воспроизведенных по памяти [Шинжин, 2020]. Элбек Калкин – сын известного сказителя А.Г. Калкина, стал преемником сказания «Маадай-Кара» отца, фрагменты которого были записаны Международной экспедиции в 1997 году [Садалова, 2015: 8]. Пути развития современных алтайского сказительствав условиях столкнулись противоречивыми процессами соотношения традиционного и новаторского, так как у молодого поколения больше интерес вызывало именно горловое пение, а не синкретическая форма исполнения сказаний – изложения сопровождении музыкальном c горловым пением. образом, сказительство стало распадаться на 2 части: исполнение эпоса в сопровождении горлового пения и концертные вариации исполнения горлового пения с элементами интонирования – подражания голосам и звукам природы. Но в числе современных исполнителей эпоса есть те, которые к приемам исполнения кая учились именно у традиционных исполнителей. Отдельные исполнители продолжателями являются традиционного исполнения сказительского династийными продолжателями искусства, стали сказительского [Садалова, 2015: 8]. К их числу относятся современные потомки А.Г. Калкина, потомственными продолжателями семейных традиций относятся Э. Теркишев, А. Турлунов и его сын Б. Турлунов. Особняком стоит группа учеников Т.Б. Шинжина, которые являются продолжателями традиционного сказительского искусства (М. Тайтыков, А. Манзыров, Л. Ерленбаев и другие). Этих учеников можно отнести в современную эпическую школу Т. Шинжина, то есть, они, как традиционные сказители, переняли мастерство сказителя от учителя.

Другая форма обретения сказительского дара, не менее важная, это генетическое восприятие сказительского дара, когда у исполнителя нет прямого родственника или учителя из среды сказителей, но его преследуют духи

сказаний, заставляют идти по пути выбора традиционного сказительства (М. Тельденов, Э. Чулунов, Г. Самаев и др. ).

Но тем не менее ситуация в алтайском сказительском искусстве стала критической, в связи с чем в 2004 году Министерством культуры Республики Алтай был учрежден Международный Курултай сказителей. Создание условий для исполнения эпических текстов на Международном Курултае сказителей способствовало возрождению не только искусства алтайского горлового пения – кай, но и в целом происходила реконструкция исполнения текстов алтайских героических сказаний. Возникла огромная необходимость в основательном анализе всех аспектов алтайского горлового пения в современной ситуации с целью не только выявления проблем, но и выработки стратегических задач в деле сохранения их традиционных основ, чтобы не произошла подмена истинных ценностей ложными, что ведет к потере сути всего духовного наследия.

В результате многолетнего функционирования Международного сказителей (2004-2023 г.г.) выросла целая Курултая плеяда молодых исполнителей, которые хорошо овладели всеми видами кая, то есть, задача овладения искусством горлового пения стала выполняться. В настоящее время многие из них выступают не только в республике, но и за рубежом. Но исполнители горлового пения в большей части сказания исполняют частично, отрывками, а иногда исполняют разные стили горлового пения, без словесного сопровождения, используют элементы кая в этно-музыке, вводят кай в свои концертные программы. Поэтому потребовалось ведение огромной работы по восстановлению эпической традиции, состоящему из синтеза следующих пение поэтический составляющих: горловое текст музыкальное сопровождение – эпическая среда.

На первых этапах развития Международного Курултая сказителей среди этого большого круга его задач первостепенную роль имеет критерий по знанию текста сказания. В связи с этим выступающим периодически увеличивалось количество строк текстов, т. к. многие из них к полноценным текстам сказаний не обращались.

С тенденцией коммерческого подхода к сказительству, как возможности его тиражирования в качестве экзотического товара для приезжих туристов, возникало много вопросов по сохранению его традиционных основ и продолжения путей его возрождения, опираясь на тексты сказаний. В связи с этим данная ситуация требовала дифференцированного подхода к духовному наследию, оказавшемуся востребованным уже как неотъемлемая часть развития современной культуры. Так, в 2013 г. был проведен эксперимент, когда в рамкахноминации – Мастера сказительского искусства – Заслуженный артист Республики Алтай Элес Тадыкин исполнил полный текст одного из вариантов сказания «Алтай-Буучай». Текст сказания «Алып-Манаш» в 2014 г. был исполнен Заслуженным артистом Республики Алтай Эмилем Теркишевым вне конкурсной программы в кругу любителей сказительского искусства [Садалова, 2020]. Исполнители соблюли целостность сюжетной канвы, хотя, конечно же,

были допущены сокращения отдельных описательных картин. Но данный факт можно считать значимым, когда участники Международного Курултая сказителей впервые решились выступить публично с исполнением полного текста сказания в большом кругу слушателей.

Следует отметить и то, что наблюдаются элементы традиционного усвоения текстов, когда исполнители, согласно условиям конкурса, заучивают отрывки опубликованных текстов сказаний, но во время выступления в силу устной передачи переходят на элементы импровизации, когда наблюдается варьирование основного текста. Иногда поэтические длинные тирады в сюжете могут сокращаться, иногда заменяться другими словосочетаниями, это касается особенно архаических формул, не совсем понятных современным слушателям. Таким образом, когда книжный текст переходил в разряд устного исполнения, возникала ситуация «оживления» текста, ориентированной на эпическую среду.

С учетом того, что кай — это не только устная исполнительская традиция героических сказаний о богатырях горловым пением — интонированием необычной звукоподачей, но и тайный языкобщения с духами природы, необходимо было проведение просветительской работы в формате круглых столов, конференций, которые организовывались в рамках Международного Курултая сказителей. В результате чего у части современных продолжателей исполнительской традиции алтайских героических сказаний при помощи горлового пения сформировалисьопределенные знания о статусе кайчы — сказителя. Следует отметить и тот факт, что на современном этапе возродилась не только форма сопровождения сказаний —кай, но и наблюдается формирование новой эпической среды.

В связи с этим в течение нескольких лет у многих участников конкурсных номинаций Международного Курултая сказителей стал ярко проявляться сказительский дар, из них следует отметить: А. Турлунова, Г. Самаева, М. Тельденова, Э. Епишкина, Э. Теркишева, Н. Сегирткишева и многих других. Все эти факты демонстрируют продолжение живой традиции сказительского искусства. В последние годы в номинации мастеров стал выступать молодой сказитель, участник постоянных детских конкурсов Международного Курултая сказителей, Баир Турлунов, который усвоил полный текст знаменитого сказания «Маадай-Кара» [Маадай-Кара, 1973]. Его манере исполнения характерны сказовость, хорошое знание сюжета сказаний.

Несмотря наограниченность во времени изложения текста, исполнителей сюжеты всегда представляют целостность эпической картины. Так, Международный Курултай сказителей стал для молодых исполнителей своеобразной школой обретения основ традиционной культуры, они из года в взрослели только физически, становились более ГОД НО И профессиональными в сказительском деле. Иногда отдельные исполнители в разные годы на сцену выходят с одним и тем же текстом, но при этом нами фиксировались в их исполнении текста увеличение объема знаний текстов, большее употребление поэтических констант, более точное сочетание игры на инструменте четкое произношение эпического текста, что

свидетельствовало об обтачивании мастерства участников форума. Поэтому достаточно объясним был феномен 2017–2018 годов, когда конкурсанты стали исполнять целостные тексты сказаний и сами стали выходить на суд к многих районах республики. Немаловажным слушателям во формирования на новом этапе традиционного сказительства, пусть в усеченных формах, должна играть эпическая среда, которая к концу XX века фактически исчезла. Поэтому культивирование исполнения эпоса в новых условиях при разных современных (конкурсы, фестивали, форм спектакли) способствовало воссозданию эпической среды иреанимации эпического текста, то есть, когда печатный текст «оживляется» в устной передаче с элементами импровизации. Конечно, формат слушания сказаний изменился, вместо аила сказителя сцены местных домов культуры, клубов стали местом для формирования эпической среды. Важно то, что слушатели уже слушали тексты полноценных сказаний, но текст исполнялся по очереди исполнителями. Эти встречи с исполнителями сказаний проходили при скоплении многих слушателей, после окончания сказания люди организовывали угощения, одаривали их подарками.

В конкурсных программах Международного Курултая сказителей допускалось сочинение собственного текста в эпическом стиле. В связи с этим некоторые исполнители стали создавать собственные эпические тексты (Алексей Калкин — родственник выдающегося сказителя А.Г. Калкина («Пазырыктын сўнелери»), Айдын Курманов («Јарынак», «Јарканат»), Сўмер Курдяпов («Антыш»)). Рождались краткие эпические сюжеты о деяниях богатырей, изложенные в традиционном стиле.

При внимательном изучении сочиненных кратких текстов становится ясным, что одни из них слагаются по традиционным канонам на традиционные сюжеты, примерно, наподобие своеобразного варианта эпоса «Оскус-Уул» на основе опубликованных текстов, а другие сочиняются как собственные текстына эпический манер. К числу таких экспериментальных современных сказаний в стиле эпической традиции следует обозначить сказание «Алдырбас ла Болдырбас», опубликованный Э. Теркишевым [Теркишев, 2021]. В сюжете сказания рассказывается про двух братьев, что напоминает новеллистическую сказку «Аргачы и Мекечи» [Алтайские народные сказки 2002; 364-376]. Но, если в сказочном сюжете один из братьев лгун, другой живет по совести, в сказании Э. Теркишева один из братьев беспечен, другой серьезен, он вынужден приходить постоянно на помощь брату. Следует отметить, что текст с односюжетным содержанием изложен в стихотворной форме. Автор активно использует традиционные поэтико-эпические формулы. Например, мотив описания богатырского коня излагается таким образом:

Алтын куйрук јерди чийген Эки кулак тенери чийген... Эки колы казалаган Эки буды бијелеген... Перевод на русский язык:

Золотой его хвост землю прочерчил,

Его уши небо прочерчили...

Передние его ноги в скачке,

Задние его ноги в плясе.

Быстрое течение времени характеризуетсятак:

... Айлар бажы айланып о'до'т,

Јылдын бажы јылып о'до'т...

Перевод на русский язык:

Начала месяцев, кружась, проходят,

Начала лет, проползая, проходят...

Кроме устойчивых формул, в сказании встречаются традиционные сравнения, эпитеты и другие поэтические средства изизобразительного ряда эпических текстов. Образы богатырей, коней изображаются в рамках эпической традиции алтайских сказаний, встречается традиционный мотив ссоры богатыря с конем. Но тем не менее сказание относится к ряду современных сказаний, для которого характерен краткий сюжет, что напоминает первые публикации сказаний об одном событии, подвиге богатыря в серии «Алтай баатырлар» [Алтай баатырлар, 1958, 1960]. Описания путешествия богатыря, его подвиги представлены достаточно кратко. Автор, используя традиционные поэтические формулы, в то же время излагает их всобственных вариантах. В новые обороты, тексте также встречаются поэтические характеризуя индивидуальный стиль автора. Например, герой, чтобы оживить брата, использует живую воду и произносит следующую магическую формулу:

Алтайдын алтын тамчызы

Алтын сынын сергитсин,

О'зо'к-буурын о'н'до'йтсин,

Ко'зи-бажын јарытсын,

Ку'ннен берген алтын суу

Алтын чогын чагылтсын,

Алтын тынын кийдиртсин...

Перевод на русский язык:

Золотая капля Алтая,

Пусть освежит твой золотой стан.

Пусть нутро твое поднимет,

Глаза-голову осветит.

Дарованная солнцем золотая вода,

Пусть золотыми лучами заискрится,

Пусть золотую душу его вернет...

В эпических текстах при оживлении героя зачастую описывается только само действие: "живой водой напоил", пространное благопожелание, как в этом случае, не встречается.

Таким образом, данное произведение, не нарушая каноны эпической традиции, в то же время является авторским сказанием.

Но, к сожалению, форум Международный Курултай сказителей приостановил свое функционирование, хотя определенные задачи по сохранению эпического наследия выполнил. В связи с чем алтайский эпос в новейшее время проходит этапы своего становления, проявляющихся в своеобразных формах.

В разных районах Республики Алтай с 90-ых годов XX века возродились обряды восхваления, почитания божеств, духов — хозяев Алтая, местности, в которых в зависимости от района есть свои локальные отличия их проведения.

Алтай ко'ду'ргени, Јер такыганы — Обряд восхваления, почитания божеств, духов — хозяев Алтая, местности, обрядово-ритуальные действа народов Алтая, связанные с почитанием божеств и духов Алтая, местностей. Обряд насыщен множеством религиозных, магических элементов, сопровождается молитвами, благопожеланиями. При совершении данного обряда проводятся моления с целью задабривания божеств, духов-хозяев Алтая. Благосклонность со стороны Божества Алтая / Хозяина Алтая (Алтай — Кудай, Алтайдын Ээзи), духов местностей будет означать «мягкий» год, хороший приплод скота, благополучие в обществе.

Обряд поклонения духам местности — «Јер такыганы» отличается от обряда поклонения Божеству Алтая — «Алтай ко'ду'ргени» более меньшим масштабом, так как обряд «Алтай ко'ду'ргени» является выражением реформированной обрядовой практики Ак јан' (буркан јан'), синтезировавших древние обряды, в том числе и обряд «Јер такыганы». Обряд «Јер такыганы» проводится при посещении священных мест, в том числе, перевалов, целебных источников, родовых угодий. Обряд «Алтай ко'ду'ргени», в основном, проводится в комплексе календарных обрядов: «Зеленая листва» («Јажыл бу'р») — переход к летнему солнцестоянию; «Желтая листва» («Сары бу'р), переход к зимнему периоду.

Многие процедурные обрядовые действия обряда «Јер такыганы» и обряда «Алтай ко'ду'ргени» совпадают. На выстроенном ритуальном месте (тагыл, сан') проводится обряд кормления огня и духов местности, всего Алтая. Приносится в жертву неопробованная молочная, мучная и мясная пища, вырезанные из молочных продуктов фигуры домашнего скота. Специально выбранной лошади заплетают в гриву ленты и отпускают на волю, лошадь становится неприкосновенной, так как она уже принесена в жертву божеству.

Обряд восхваления, почитания божеств, духов – хозяев Алтая, местности, функционально связан с отношением человека со священными природными местами. Для народов, населяющих Республику Алтай, священные природные места — это места, которые в коллективном сознании связываются с миром сакрального. Священными природными местами могут быть жилища богов, природных духов и предков, они являются местами поклонения при проведении обрядов.

Если обратиться к 90-ым годам XX века, мировоззренческо-религиозные представления алтайского общества как бы вернулись обратно почти на целый

век, так как в советский период кодовые знаки этнического самоощущения были переведены на совершенно иные ценностные ориентиры.

С 90-ых годов XX века стали открыто проводиться первые моления «Восхваление Алтая» в осенне-летние периоды, хотя еще вначале 80-ых годов XX века, во время наших полевых поездок, эта тема относилась к закрытой, информаторы избегали рассказывать про нее. Но в связи с произошедшими изменениями в обществе, люди стали восстанавливать данную традиционную обрядовую практику. К числу наиболее известных исполнителей-обрядников того периода была Коныр Сельбикова, котораясреди первых стала открыто проводитьобряды поклонения Алтаю.

В 1988 были участником комплексной году МЫ научной экспедицииГорно-Алтайского института гуманитарных исследований (ныне Института алтаистики). Нами от Сельбиковой К. – жительницы с. Малая Иня Онгудайского района, был записан полный обряд поклонения Алтаю, который она провела на возвышенности, недалеко от села, для членов экспедиции. Материал обряда хранится в архиве института [ФМ – 452] и частично тексты обрядовых благопожеланий были опубликованы нами в сборнике «Чике – [Садалова, 2004: 58-61]. Сельбикова К.обратилась Таманнын jазы» благопожеланиями к божеству Алтая, представив нас, как прибывших гостей, то есть, мы сами оказались не только наблюдателями, но и стали обрядовыми При восхвалении Алтая благопожелания лицами. ЭТОМ соединялись с текстами из хвалебных песен. Следующим мотивом в этом благопожелании было подношение Алтаю с угощением из молочных белых продуктов и напитков и была просьба быть услышанным:

К нашему Алтаю с серебряными цветами

Приехали в гости, наш Алтай...

...Белый ширдек расстелили,

Примет ли нас хорошо наш Алтай?

Из белых (молочных) наших продуктов

Отведаете-выпьете ли вы?..

...Восемьюдесятьюгранным каменным я $\partial a$ 

Пуповину нашу резал наш Алтай,

...Восемьюдесятьюгранным каменным градом

Нашу грязь смывает наш Алтай.

Девяностагранным каменным јада

Пуповину нашу резал наш Алтай,

Девяностагранным каменным градом

Нашу грязь смывает наш Алтай.

В руках у меня золотая пиала,

Примете ли ее от меня, мой Алтай?

Ладные свои слова скажу,

Услышите ли их, мой Алтай?

Далее звучала просьба дать благословение прибывшим:

... Покружимся (молитвенные действия), наш Алтай,

Благословите, наш Алтай.

Обернемся, наш Алтай,

Дайте здравия, наш Алтай.

Наш Алтай – Матерь-Токой (названия вершин гор),

Как мать, на нас посмотрите.

Наш Алтай – Отец-Токой (названия вершин гор),

Как отец, над нами стойте.

[Садалова, 2004: 59–60].

Все обрядовые действия К. Сельбиковой – окропление, «угощение» Алтая, поклоны присутствующих Алтаю – заканчиваются финальными текстами благопожеланий:

Певчая кукушка как запоет,

(говорит проводящая обряд)

Певчая кукушка как запоет,

(повторяют за ней все участники обряда),

Как распустятся все деревья,

В следующем году все будем встречаться.

[Садалова, 2004: 59-61].

Таким образом, в благопожеланиях выражено представление о том, что участники обряда получили благословение со стороны божества Алтая на целый год.

Через 11 лет, в 1997 году, участники международной экспедиции (В.М. Гацак, Л. Харвилахти, Т.М. Садалова, З.С. Казагачева) также записали обряд «Восхваление Алтаю» от Э.Н. Тоедова, уроженца с. Келей Усть-Канского района. Записьвелась в местности, недалеко отдеревни, материалы хранятся в архиве Института алтаистики, рукописная расшифровка и перевод на русский язык были сделаны Т.М. Садаловой [МНЭ-51]. Те же традиционные мотивы: восхваление Алтая со стороны приехавших к божеству Алтая, преподношение ритуальных подношений, выражение просьбы и прощание с Алтаем, которые прозвучали в обрядовых благопожеланиях К. Сельбиковой, но у Э. Тоедова они выражалисьв более длинных тирадах. Вначале происходило окропление огня и достаточно долгоосвящался разведенный на месте обряда огонь: Јалар одым, / Кайрако-он, баш болзын! / Одус башту, От -энем, / Озогыда бай энем, / Кайрако-он, баш болзын! (Полыхающий мой огонь, / Бог, голову преклоняем! / Тридцатиголовая Мать-Огонь, / Издревле почитаемая моя мать, / Бог, голову преклоняем!).

Исполнителем благословлялся не только огонь, но и все атрибуты, имеющие к нему отношение: сложенные камни в форме очага, чайник, в котором кипятили чай для окропления и т. д. Каждое свое обрядовое действие исполнитель сопровождал молитвенными благопожеланиями:

Присев, я помолился,

Потом поклонился.

Покружившись, я помолился,

Чистому пламени я поклонился...

Им благословлялись окружающие нас горы, сопки, животные: медведи, лисицы, мыши, так как через них могут проявляться духи местностей. Молитвенными благопожеланиями освящались: ленты — дьалама, которые очищались пламенем горящего огня и привязывались на березу, подношения к божеству Алтая — продукты, затем осуществлялись обращения верхним божествам, чтобы они приняли эти угощения и.т.д.

После завершения обряда исполнитель наказал нам соблюдать некоторые обрядовые ограничения в течение недели, чтобы получить всю благодать от совершенных ритуальных действ.

С 2000-ых годов аутентичное проведение этих обрядов стало актуальным, вначале во главе их исполнения были те же проводники обрядов: К. Сельбикова, Э. Тоедов, Э. Ямаев и другие.

В настоящее время обрядовые праздники — «Чагаа байрам», «Дьылгайак», «Јажыл бюр», «Сары бюр», отмечающие календарные периоды солнцестояния и равноденствий, прошли этапы своего возрождения [Енчинов, 2023]. «Чагаа байрам» и «Дьылгайак» стали по республиканскому законодательству государственными праздниками Республики Алтай.

**Выводы.** Вопросы о состоянии национального фольклора алтайского народа в современных условиях являются одними из актуальных, которые за собой влекут рядпроблем, в том числе аспекты об аутентичном его сохранении, формах традиционной передачи или формирующихся явлениях, которые относятся к новациям. Поэтому происходящие процессы по восстановлению алтайского эпического наследия в новых условиях представляют собой своеобразный синтез его традиционных основ и трансформационных поисков с целью сохранения для нового поколения.

На протяжении короткого срока мы наблюдаем, как возродился комплекс обрядов, связанных с почитанием земли. На современном этапе календарный обрядосвящения Алтая можно считать полноценно восстановленным. Культ священного Алтая занимает исключительно важное место в обрядах алтайцев, являясь самым распространенным, и универсальным культом с разнообразными функциями, охватывающими важнейшие сферы жизнедеятельности народа.

Таким образом, можно прийти к заключению, что при востребованности со стороны общества, кажущиеся утерянными фольклорные жанры, обряды могут актуализироваться.

#### источники

- 1. Алтайские героические сказания: Очи-Бала. Кан-Алтын 1997. Алтайские героические сказания: Очи-Бала. Кан-Алтын / отв. ред. Гацак В.М. Новосибирск: Наука. Сибирское издательско-полиграфическое и книготорговое предприятие РАН, 1997. 663 с. (Памятники фольклора народов Сибири и Дальнего Востока; Т. 15). (На алт. и рус. яз.)
- 2. Алтайские народные сказки 2002. Алтайские народные сказки. / отв. ред. Гацак В.М. Новосибирск: Наука. Сибирское издательско-полиграфическое и книготорговое предприятие РАН, 2002. 455 с. (Памятники фольклора народов Сибири и Дальнего Востока; Т. 21). (На алт. и рус. яз.)
- 3. Закон Республики Алтай 2008. Закон Республики Алтай от 5 декабря 2008 года № 120 «О регулировании отношений в области нематериального культурного наследия

Республики Алтай» [Электронный pecypc]. URL: http://base.garant.ru/32107720?utl\_t=vk= (дата обращения: 03.09.2019 г.).

- 4. Закон Республики Алтай от 5 декабря 2018. Закон Республики Алтай от 13 июня 2018 года N 23 «Об эпическом наследииРеспублики Алтай» [Электронный ресурс]. URL: http://base.garant.ru/44362016 (дата обращения: 03.09.2019 г.).
- 5. Маадай-Кара 1973. Маадай-Кара: Алтайский героический эпос / Зап. и подгот. текста, пер., примеч. и прил. С.С. Суразакова; Вст. ст. И.В. Пухова; Отв. ред. Н.А. Баскаков М.: Наука, 1973. С.439-442.
- 6. Теркишев 2021. Теркишев Э.С. Алдырбас ла Болдырбас. Горно-Алтайск: Горно-Алтайская типография, 2021. 23 с.
- 7. Садалова 2004. Садалова Т.М. Чике-Таманнын јазы [Чике-Таманская весна сборник фольклорных, археологических, литературных материалов]. Горно-Алтайск: Горно-Алтайская типография, 2004. 128 с.
- 8. Шинжин 2020. Шинжин И.Б. Чыдым ла ойгор Кезер баатыр. Онгудай: Арусвати, 2020. –366 с.

#### ЛИТЕРАТУРА

- 1. Казагачева 2002. Казагачева 3.С. Алтайские героические сказания: «Очи-Бала», «Кан-Алтын». Горно Алтайск: Горно-Алтайское кн. изд-во, 2002. 349 с.
- 2. Енчинов 2023. Енчинов Э.В. Обряд Сары-бюр в алтайскойкалендарной обрядности в начале XXI в. // Полевые исследования в Верхнем Приобъе, Прииртышье и на Алтае (Археология, этнография, устная история и музееведение), №18, 2023. С. 222-227.
- 3. Садалова 2020. Садалова Т.М. Алтайское эпическое наследие в системе сказительского искусства евразийских народов. // Журнал "Вестник Северо-Восточного федерального университета имени М.К. Аммосова", № 1 2020 г. Серия "Эпосоведение"//https://epossvfu.ru/index.php/epos/article/view/305.
- 4. Садалова 2021. Садалова Т.М. О посвящении в манасчи в контексте южносибирского сказительства. // Т.А. Бакчиев. Сказительский дар. Бишкек: Изд-во «Касталия», 2021.-C.11-19.
- 5. Садалова 2015. Садалова Т.М. Современный опыт трансформации кая сказительского искусства в Республике Алтай // Наследники алтайских сказаний. Сост. А. И. Наева. Горно-Алтайск: ООО «Спарк», 2015. С. 4-12.
- 6. Суразаков 1985. Суразаков С.С. Алтайский героический эпос. (Под ред.В.М. Гацака). М.: Наука, 1985. 256 с.
- 7. Яданова 2012. Яданова К.В. Несказочная проза теленгитов. // Автореферат диссер. на соиск. уч. степени к.ф.н. М.: 2012. 27 с.

© Садалова Т.М, 2025.

УДК 398.88

**Султакаева Р.А.,** БГПУ им. М. Акмуллы, г.Уфа

НАРОДНАЯ СТУДИЯ СЭСЭНОВ АКМУЛЛИНСКОГО УНИВЕРСИТЕТА: ШКОЛА ТВОРЧЕСКОГО РАЗВИТИЯ СТУДЕНЧЕСКОЙ МОЛОДЕЖИ

Аннотация. В статье рассматривается феномен сэсэнов в культуре Башкортостана, формирование ИХ историческая роль И влияние на национального самосознания. Особое внимание уделяется традициям сэсэнов, которые передавались из поколения в поколение, и их значению для сохранения культурного наследия. Подчеркивается роль сэсэнов в воспитании подрастающего поколения, в привитии любви к родному языку, истории и культуре. В статье также анализируется краткая деятельность Школы сэсэнов Акмуллинского университета, возглавляемой известной сэсэнией Розалией Султангареевой, как важного центра по сохранению и развитию традиций сэсэнов в современном мире.

**Abstract.** The article examines the phenomenon of sesens in the culture of Bashkortostan, their historical role and influence on the formation of national identity. Special attention is paid to the traditions of sesen, which have been passed down from generation to generation, and their importance for the preservation of cultural heritage. The role of sesens in the upbringing of the younger generation, in instilling love for their native language, history and culture is emphasized. The article also analyzes the brief activity of the Sesen School of Akmulla University, headed by the famous Sesen Rosalia Sultangareeva, as an important center for the preservation and development of sesen traditions in the modern world.

**Ключевые слова:** сэсэн, сказители, традиция сэсэнов, башкирское народное творчество, фольклор, Школа сэсэнов, Акмуллинский университет, устное народное творчество.

**Keywords:** sesen, storytellers, sesen tradition, Bashkir folk art, folklore, Sesen School, Akmulla University, oral folk art.

В каждой национальной культуре есть свои уникальные и выдающиеся явления. Одним из самых важных и значимых, безусловно, является народное творчество. С самого момента своего возникновения оно неразрывно связано с историей народа, служит отражением его духовных и нравственных ценностей, его мечтаний и надежд.

Невозможно представить себе создание и развитие профессионального национального искусства, национальной литературы, да и формирование национального самосознания без опоры на фольклор. Ведь именно в творчестве каждого народа находит свое отражение его философия, педагогические, эстетические и этические взгляды. В нем бережно хранятся знания об окружающем мире, передаваемые из поколения в поколение. Фольклор — это живая память народа, его душа, его бесценное наследие.

Национальный характер башкирского народа находит яркое отражение в его богатом и самобытном фольклоре. В образцах устного народного творчества, будь то сказки, легенды или эпосы, отчетливо прослеживается умение башкир говорить намеками, искусно вплетать в речь пословицы и поговорки, а также использовать язык жестов. Эта богатая палитра разговорного жанра делает башкирский фольклор особенно ценным и интересным.

Именно благодаря этой выразительности и мудрости, устное творчество башкирского народа, включающее в себя поговорки, пословицы, сказки, легенды и эпические сказания, смогло пережить века и дойти до наших дней. Эти сокровища передавались из поколения в поколение, сохраняя в себе дух и мудрость предков, и продолжают жить в сердцах башкирского народа.

Как подчеркивал исследователь фольклора Б.Н. Путилов, эпические сказания всегда были прерогативой талантливых и специально подготовленных людей. Именно поэтому сказители играли ключевую роль в сохранении и передаче этих ценных образцов народной культуры молодому поколению. Важно отметить, что термин «сказитель» варьируется в зависимости особенностям языка и ментальности народа. Например, у якутов сказителей называют «олонхосуты», у бурят – «улигершины», у узбеков – «дастанчи», а у казахов – «жырау» [Путилов, 1994: 3]. Башкиры же используют слово «сэсэны» для обозначения хранителей и носителей этого духовного богатства.

Сэсэн в башкирской культуре — это гораздо больше, чем просто поэт или певец. По определению башкирского фольклориста С.А. Галина, сэсэн — это настоящий народный герой, объединяющий в себе талант поэта и певца, мудрость философа и наставника, активную гражданскую позицию и глубокое знание истории. Он — уважаемый аксакал, чье слово имеет вес в обществе, и чья роль в жизни племени неоценима [Галин, 298: 2].

Традиция сэсэнов уходит корнями в далекое прошлое. Уже в XVI веке, во времена объединения разрозненных башкирских племен в единый народ, имя Хабрау сэсэна гремело по всей Евразии Впоследствии, эстафету сказительского искусства подхватили такие выдающиеся личности, как Еренсе, Баик, Кубагыш, Габит, Хамит и многие другие, продолжая славные традиции сэсэнов в Башкортостане.

Сохранение богатого башкирского фольклора во многом обязано Мухаметше Бурангулову. Именно благодаря его трудам, в частности, десятилетней работе по записи эпоса «Урал батыр» со слов Габита Аргынбаева и Хамита Альмухаметова, мы сегодня имеем возможность знакомиться с этим выдающимся произведением [Галин, 298: 2].

В наши дни «Урал батыр» продолжает жить и вдохновлять, особенно среди молодого поколения. Если раньше сказительское искусство передавалось из уст в уста, от старших к младшим, то теперь юные исполнители осваивают эпос самостоятельно, заучивая его текст. Поддержку этому стремлению оказывает Республиканский конкурс юных сказителей, который проводится в Башкортостане с 1996 года. Участники конкурса демонстрируют знание полного текста эпоса, состоящего из 4556 строк, а также свои ораторские и артистические способности, владение национальными музыкальными инструментами, такими как курай, домбра, кубыз, кыл-кубыз и хорнай.

Устное народное творчество, особенно искусство рассказывания историй, играет ключевую роль в культуре многих народов, включая башкир, кыргызов, алтайцев, тувинцев, якутов, монголов и другие. Эти мастера слова, на протяжении веков, бережно хранили и передавали бесценное наследие предков.

Сегодня перед нами стоит важная задача — познакомить молодое поколение с этим духовным богатством. Один из способов достижения этой цели — создание школ молодых сказителей, сэсэнов, в образовательных учреждениях. Эти школы станут центрами сохранения родного языка и культуры. Воспитывая любовь к народному творчеству, сказительскому искусству и эпосам, мы сможем обеспечить преемственность поколений и сохранить нашу уникальную историю и культурную самобытность. Как показал опрос руководителей школ сэсэнов республики, проведенный в 2022 г., для них важным является возрождение традиции сказительства, популяризация башкирской культуры, воспитание подрастающего поколения в любви к родному Уралу. Но как оказалось, самым главным для опрошенных стал вопрос о языке, поскольку даже сельские дети стали стремительно утрачивать родной язык [Шакурова, 2022: 163].

Школы сэсэнов — это не просто образовательные учреждения, это фундаментт духовно-нравственного, гражданского воспитания будущих поколений и в целом нашего народа. Они служат надежной опорой и наставническим ориентиром для молодежи, помогая им понять, как важно любить и уважать традиции предков.

Невозможно представить дальнейшее развитие и процветание нашей родной культуры и искусства без глубокого изучения и понимания башкирского фольклора, особенно эпоса «Урал-батыр». Именно поэтому так важно с самого раннего возраста, со школьной скамьи, прививать любовь к этому великому произведению.

Сэсэны — это не просто сказители, это живая душа башкирского народа. Именно благодаря их искусству из уст в уста передавались вековые эпосы и легенды, донося до нас мудрость предков. И сегодня, в современном мире, сэсэны продолжают хранить эти бесценные традиции, обучая молодое поколение мастерству слова и духа [Султангареева, 2018: 5].

Сам факт возникновения школ сэсэнов в современном обществе представляет собой интересный феномен, который требует своего осмысления как общественного явления [Шакурова, 2023: 88].

Особую роль в сохранении и развитии этого уникального искусства играет Школа сэсэнов, действующая при Башкирском государственном педагогическом университете им. М. Акмуллы с 2011 года. Под чутким известной филологических руководством сэсэнии, доктора исполнительницы народных песен и кубаиров собственного сочинения, а также образцов эпической классики «Урал-батыр», Султангареевой, Школа стала настоящей кузницей талантов. Здесь молодые изучают основы сценического искусства, осваивают импровизации, знакомятся с богатым наследием башкирского фольклора

Розалия Асфандияровна Султангареева — выдающаяся личность в мире фольклористики, гордость башкирской и российской науки. Она — доктор филологических наук, посвятившая свою жизнь собиранию,изучению и сохранению богатейшего устного народного творчества. Её вклад в культуру

отмечен высокими наградами, среди которых орден Салавата Юлаева, символ признания высоких заслуг перед Республикой Башкортостан.

Розалия Асфандияровна – не только ученый, но и признанный авторитет в международном научном сообществе. Она является почетным профессором им. С.Баишева (Казахстан) Актюбинского университета академиком Академии «Манас» Кыргызской Республики, что свидетельствует о её значительном влиянии на развитие фольклористики в Центральной Азии. Её труд отмечен званием заслуженного работника многолетний культуры заслуженного Башкирской ACCP, званием деятеля науки Республики Башкортоста, она обладатель престижных премий им. М. Акмуллы Асфандияровна Г. Альмухаметова. Розалия лауреат многочисленных Международных и Всероссийских конкурсов, что подтверждает её высоко профессиональном исполнительском мастерстве и таланте.

Но, пожалуй, самое важное звание, которое она носит с гордостью — народный сэсэн. Это звание отражает её глубокую связь с народом, её умение чувствовать и передавать дух башкирской культуры через устное творчество. Розалия Асфандияровна Султангареева — не просто ученый, она — живая легенда, носитель и хранительница народной мудрости. Все ее глубоко концептуальные, выразительные научные, так и яркие, содержательные выступления являются источниками вдохновений, важнейших знаний для будущих поколений фольклористов, поколений, народа в целом.

Помимо академических достижений, Розалия Асфандияровна является признанным мастером исполнительницы жанров устного народного творчества, что подтверждается многочисленными победами на престижных международных и всероссийских конкурсах, включая конкурсы акынов, дастанчи и вокалистов.

Розалия Асфандияровна Султангареева – пример человека, посвятившего себя науке и культуре, чьи достижения служат гордостью республики и всей страны.

За годы работы воспитанники школы сэсэнов БГПУ им. М. Акмуллы неоднократно становились победителями и лауреатами престижных конкурсов и фестивалей, как на республиканском, так и на международном и всероссийском уровнях. Это яркое свидетельство высокого уровня подготовки и преданности своему делу.

Башкирского В 2019 Школа году сэсэнов государственного им. М. Акмуллы получила педагогического университета заслуженное признание, удостоившись почетного звания «Народный». Это высокая оценка многолетней кропотливой работы коллектива по сохранению и приумножению бесценного наследия башкирского народного творчества. Особую гордость вызывает то, что Розалия Султангареева, руководитель замечательной Школы, удостоена высокого звания Народного сэсэна Республики Башкортостан. Это не просто награда, а заслуженное признание её выдающегося вклада в возрождене, сохранение и популяризацию уникального искусства сэсэнов. Её преданность делу, талант и вдохновение, которое она дарит молодому поколению, поистине бесценны. Именно Р.А. Султангарееой принадлежит возрождение сказительства башкир в конце XX века, конкретнее, в 1986-1987 гг.

Ежегодно в Университете проводится праздник «Урал-батыр», посвященный великому башкирскому эпосу. Это не просто мероприятие, это погружение в мир древних сказаний, возможность прикоснуться к истокам своей культуры и почувствовать себя частью великого народа. Школа сэсэнов БГПУ им. М. Акмуллы – это место, где рождается будущее башкирского эпоса, где традиции оживают и передаются из поколения в поколение.

Ни одно важное событие не обходится без яркого и запоминающегося выступления сказителей Народной Школы сэсэнов. Их уникальное мастерство, передающее дух народной мудрости и эпической силы, получило широкое признание не только в родных краях, но и далеко за пределами России. От международных конференций и семинаров до презентаций книг, фестивалей, концертов и даже современных флешмобов - везде, где звучит их голос, он находит отклик в сердцах слушателей. География их выступлений впечатляет: Уфа, Казань, Элиста, Оренбург, Горно-Алтайск, Турция и даже Актюбинск в Республике Казахстан – везде они дарят людям возможность прикоснуться к искусству, сказительскому В целом культурному башкирского народа, удивляют откровениями по эпическим его сокровищам. Школа Сэсэнов славится своими талантливыми учениками, которые неизменно демонстрируют высокий уровень мастерства на самых разных площадках. Их выступления всегда отмечаются наградами и признанием.

Так, Рида Тимиршаихова и Зилия Абулгатина стали дипломантами I степени на фестивале «Эпосы мира на земле Джангара» в Калмыкии. Рида Тимиршаихова также завоевала диплом II степени на фестивале поэтов и ашугов в Турции в августе 2013 года.

Школа с успехом представила себя на I Всероссийском конкурсефестивале сказителей-сэсэнов, где провела мастер-класс и показала яркое выступление, удостоившись диплома ЮНЕСКО и почетных грамот РЦНТ.

В октябре 2019 года, в столице Татарстана состоялся значимый форум, объединивший деятелей культуры и образования со всего мира. Международный саммит, посвященный 50-летию Казанского государственного института культуры, стал площадкой для обмена опытом и обсуждения актуальных вопросов развития отрасли.

Особым гостем мероприятия Народная стала школа сэсэнов, представляющая Башкирский государственный педагогический университет имени М. Акмуллы. 16 октября, в стенах КазГИК, в рамках насыщенной программы мастер-классов, студентки Школы – Алия Шигапова, Назгуль Калимуллина и Зарема Аминева, под руководством Р.А. Султангареевой, Они продемонстрировали провели уникальное занятие. искусство исполнения эпоса «Урал-батыр», также пластической речитации и инсценирования, сказывания эпических сюжетов и айтышей.

Мастер-класс вызвал неподдельный интерес у студентов КазГИК, участников саммита и гостей из разных уголков мира. Выступление юных сэсэнов произвело фурор, оставив яркие впечатления и положительные эмоции. Слушатели высоко оценили мастерство исполнителей и выразили признательность за возможность прикоснуться к богатейшим достояниям башкирского фольклора, подчеркнув важность его сохранения и популяризации.

На Всемирной фольклориаде 2021 в Уфе Школа получила Благодарственное письмо от Министерства культуры Республики Башкортостан. Одна из замечательных побед это то, что, в 2021 году на Международной ассамблее по эпическому наследию и сказительскому искусству (Международный курултай сказителей) в Горно-Алтае воспитанники Школы стали лауреатами ІІ степени в возрастной категории от 16 до 21 года.

Воспитание сэсэнов-сказителей — работа трудоемкая, сложная и долговременная. Однако эта именно та работа, благодаря которой в будущем не исчезнет школа башкирских сказителей, сохранятся искусство, мастерство национального сказительства и творческие дарования обладателей способностями импровизаторства.

Школа сэсэнов Акмуллинского университета — это живой родник, который год за годом становится всё полноводнее. Здесь, в стенах университета, куются новые таланты, рождаются сказители нового поколения. Эти молодые люди, вдохновленные наследием великих сэсэнов XIX-XX веков, продолжают их славный путь, неся в мир мудрость, красоту и силу народного слова. Они — хранители традиций и творцы будущего, готовые обогатить современную культуру своим уникальным даром.

### Литература

- 1. Башкирское народное творчество: обрядовый фольклор / Сост., авт. вст. сл., ком. А.М. Сулейманова, Р.А. Султангареевой. Уфа: Китап, 1995. т.1. 560 с. (на башк.яз).
- 2. Галин С.А. Народной мудрости источник: толковый словарь башкирского фольклора Уфа: Китап, 2007. 298 с.
- 3. Путилов Б.Н. Фольклор и народная культура. Санкт-Петербург: Наука, 1994. 235 с.
- 4. Султангареева Р.А. Школа башкирского сказительства(Башкорт сәсән мәктәбе). Уфа, 2012. 282 с.
- 5. Султангареева Р.А. Башкирский фольклор: семантика, функции и традиции. Т. 1. Миф. Обряд. Танец. Сказительство. Шаманский, религиозный, музыкальный фольклор. Современные традиции. Уфа: Башк. Энцикл., 2018. 520 с.
- 6. Султангареева Р.А. Башкирский народный эпос в XXI веке(традиции бытования и исполнения) Уфа: «Самрау», 2023. 235 с.
- 7. Шакурова Ш.Р. Традиции сказительства и школы сэсэнов: история и современность// Проблемы востоковедения. 2023, №2 (100). С.86-91.
- 8. Шакурова Ш.Р., Хуббитдинова Н.А., Шагапова Г.Р., Социологический портрет руководителей школ сэсэнов-сказителей // Сборник: Проблемы моделирования социальных процессов: Россия и страны АТР. Материалы VI Всероссийской научно-практической конференции с международным участием. 2022. С. 159-163.

**Р.А. Султангареева,** НИЦ Башкирского фольклора БГПУ им М.Акмуллы

# ФОЛЬКЛОРНОЕ НАСЛЕДИЕ – СИСТЕМА ТРАДИЦИОННЫХ ЦЕННОСТЕЙ И ВЫСШИХ ЧЕЛОВЕЧЕСКИХ СМЫСЛОВ: АКТУАЛИЗАЦИЯ В ХХІ ВЕКЕ

Аннотация. В статье рассматриваются ценностные характеристики фольклора и жизнесмысловые, воспитательные потенциалы его влияния в населением; актуальные исследовательские И практикоориентированные тенденции. Освещаются закономерности И первопричины актуализации престижа, значимости и перспектив повышения роли, бытности фольклора в современной жизнедеятельности общества. Представляющий код Духа, культуры, многовекового опыта и источник базовых ценностей глобальная система народных знаний фольклор освещается в нескольких ракурсах с охватом концепций социологии, культурологии, этнопсихологии, экологии и образовательно-воспитательного предназначения его человеку и человечеству.

**Abstract.** The article examines the valuable characteristics of folklore and its life-meaningful, educational potentials in working with the population; current research and practice-oriented trends are discussed. The regularities and root causes of actualizing the prestige, significance, and prospects of enhancing the role, practicality of folklore in contemporary societal activities are illuminated. Representing the code of Spirit, culture, centuries-old experience, and the source of basic values, the global system of folk knowledge is highlighted from multiple perspectives covering the concepts of sociology, cultural studies, ethnopsychology, ecology, and its educational purpose for individuals and humanity.

**Ключевые слова:**фольклор, время, народ, самосознание, типы, практика, искусство, традиция, модернизации.

**Keywords:** folklore, time, people, self-awareness, types, practice, art, tradition, modernization.

Духовно-нравственная сила, высокая историческая репутация И состоятельность этноса и гаранты перехода в будущую цивилизацию определяются его высоко ценностным отношением к творческим достояниям родного народа. Скептическое отношение к фольклору, забвение, упрощение его истинных замыслов и духовно-нравственного содержания, умаление глобального назначения как движущей силы в эволюции общества, к сожалению, привели к результатам острого кризиса духовности в целом. Ситуация отразилась и на снижении престижа фольклористики как науки. Ныне в башкироведении на всю республику 3 доктора наук и 5 кандидатов по фольклористике с той картиной, что не все работают по специальности по определенным причинам. Это немыслимо малая научно-исследовательская база для региона, который славится не только богатейшим, самым разнообразным фондом, но и живыми традициями народного творчества. Именно с отношением к духовному наследию связаны не только развитие, будущность важнейшей науки как фольклористика в новом веке. От качества отношения к фольклору напрямую зависят:

- 1) состояние духовности и уровень нравственной силы и образованности общества;
- 2) перспективы науки *в XXI в.* и сила ее влияния на формирование конструктивных взглядов в определении не только роли национальной жизнесмысловой идеологии, но ее продвижения;
- 3) уровень гражданской позиции, патриотизма, отчизнолюбия и силы экологической культуры нации;
- 4) достоверность, востребованность и эффективность фольклорных практик по всем видам (обряды, праздники, целительские школы, ритуалы, собрания и т.д.) традиций;
- 5) уровень мастерства, народности искусства и этническая идентичность, не нарушающие код культуры и суть фольклорных ценностей сценические воплощения и художественные практики, экспонирования (на сцене, в СМИ, кино, театр, живопись и т.д.);
- 6) уровень культуры исполнительства и обережения аутентики национальных творческих традиций;
- 7) актуальность солидаризации и коллективного сотворчества в полиэтничном макрокосме, создание этической, фольклорной среды

Фольклор – издревле сложенная интеллектуалами, творцами естественная народных знаний, мировоззренческий и художественный коллективного сотворчества. Наука фольклористика как критическая система знаний о народе и его бытии, духовном, материальном мире уже искони рождена была самим же народом, мастерами слова и мудрецами в глубине веков. Однако она имела формы, значения, функции и содержание не те, которые обрела э та система знаний ныне. Это было естественное, сродни возрасту народа учение о нормах выживания этноса во Времени, Пространстве, живой кодекс Намыс-Чести и служения Человека обществу, людям. Сила и мощь этого учения состоит именно не в письменной, а в изустной передаче приоритетных достоверностей о мире, о Человеке, его духовно-нравственных, моральных ценностях и народоведении в целом. Из века в век коллективное сотворчество включало одновременно: 1) сложение; 2) избирательность и отбор народом лучших образцов творчества для применения; 3) преемство и пользование заслуживших выбор народа образцов; 4) обучение и передачу наследий поколениям; 5) программное совершенствование исполнительской деятельности в целях сохранения сути и содержательности жанров фольклора мастерами и избранниками; б) высшей степени верность народным творениям, называемым аманат – заветы предков и руководство этими принципами. В этих концептах отображены неизбывно вековые национальные учения о добре, справедливости, батырстве и ответственности за безопасность страны и земли обетования и, следовательно – высоко ценностное к этим достояниямотношение, ни в какой мере не допускающее профанаций, домыслов, искажения, импровизаций, не отвечающих природе творчества этноса и этнической идентичности.

Интеллектуалы общества, теряясь в поисках моделей спасения от духовного кризиса, ныне заметно поворачиваются к родным руководствам, сокрытым в фольклоре, уже давно проработанных мудрецами и творцами. В современности фольклорные наследия обретают значение главной стратегии в духовно-нравственном подвижничестве и патриотическом воспитании, физиологическом и телесном оздоровлении, духовном образовании народов.

Добавим, что творческие, т.е. фольклорного плана акты и их функции, разумные обобщения, целевые назначения в их качественно высоких характеристика ранее не разделялись. Первородная данность, когда творец фольклора был и мудрец, и сказитель, и сочинитель, и знаток мифов, верований, значит и ученый, и пассионарий своего времени, и строгий наставник, вероучитель обеспечила традиционно неразрывную и вековую жизнь народных наследий, дошедших к бытованию и в XXI веке! Позднее знания о народе и душе народа выделяются как научная специальность фольклористика с принипами и формами специального назначения, функций, систематизаций, обобщений, способов передачи поколениям. Одаренные сочинители, исполнители в свое время были И как собиратели, пропагандисты, и исследователи – т.е.народные ученые. Ценность творений определялась верой в них народа и применяемостью, цензорами были признанные мастера, аксакалы и время. В современном понимании ученыйфольклорист предстает в разрыве от творца, носителя фольклора, потому как наука – это термин, плод обобщений человека нового времени.

В фольклоре – вечно живая, востребованная глубина и высота этических, человековедческих, обществоведческих норм, актуальность практикоориентированности, Народное что делает творчество инструментом спасения духовно-нравственного облика наций. Глобальная тема актуализации и программного изучения жанров фольклора как учебников жизнедеятельности ведущая стратегия человеческой цивилизации, заслуживающей будущность.

Создание и развитие творчества каждого народа напрямую связаны с природой, качеством Духа и ясной позицией служения обществу талантливых избранников. Фольклор искони рожден благородными людьми, которые взяли ответственность за спасение и развитие Духа, выживание человечества и настроены защищать кодовые достояния. Творчество это обусловлено двумя типами индивидуумов.

1. Тщедушный потребитель не слагает эпос, песни, предания, пословицы, которые обретают статус векового статуса вневременных интеллектальных

духовных ценностей. Часто у него собственные амбиции выше отчизнолюбия и забот о безопасности страны.

2. Творцы народа наделены чистым сознанием, высокой заботой о безопасности, гармонии общества и устремлениями, конструируют обряды, законам природы морали предков. И высококачественному духу всегда противостоит потребительский дух со всеми характеристиками человека, не умеющего ценить творения и творцов, не имеющего интересы служения обществу. Ответственный, героический дух и потребительский, эгоистический дух – вот это два полярных мировоззрения, которые находятся в вечной борьбе, противостоянии, и от исхода борьбы зависит история побед, духовно-нравственный прогресс человечества. Потому программное обращение, кардинальный поворот к постижению и практикам пользования ценностями родного фольклора – это гарант вооружения опытом Победителей, а не потребителей. Фольклорная программа знаний – самый эффективный путь и ядро работы с населением, способ совершенствования интеллектуального потенциала, поддерживания моральных многонационального внедрения общества, принципов патриотизма отчизнолюбия. В основе национальной идеологии лежит жизнь индивида по нравственным ценностям, а это и есть в фольклоре – идейный остов отображения нерушимой, кристальной чистоты Духа и мощи интеллектуальной мысли. Фольклор по сути искони рожден как нравственный код и базисный фонд мировоззрения человеческого общества.

осмыслении ценностей мировоззрения этнического В. Зомбарт выделяет две базовые социальные типы- герои, пассионары и торговцы, торгаши, которые соответственно создают два типа обществ-героическое, (торгашеское религиозное, рыцарское торговое контрактное И индивидуалистическое [Зомбарт, 2005: 3]. В концепте тюркской культуры и, фольклоре указанная типология различается на батырское (батырлык) и мировоззрение. Ущемленный, ущемленное (бахырлык) эгоистическим уровнем сознания потребитель, гордец и равнодушный к жизни живой Природы и людей индивидуум не окружающей общества. фоне противостояний ЭТИХ мировоззрений безопасности Ha система (нравственных) воссоздается доказтельная ценностных антагонистических (регрессивных) представлений. Первый тип героических опорным идентификатором высокой исторической, людей становится духовной, социокультурной репутации того или иного народа. Эта доминанта прогрессивных качеств, запечатленные в главных героях, образах фольклора, формирует смысловые характеристики этноса, высшие идеалы, вневременную востребовнность ценностей,по которым судят народ. «В центре этноса, как и в центре нравственности, всегда лежит утверждение особой системы ценностей» [Дугин, 2011: 9], пишет Дугин А.Г.

Сложение, эволюция и живая сила фольклорного наследия связана с инстинктом Созидания как осознанного человеком способа поддерживания Рода и Жизни. Этот инстинкт двигал пером художников пещерной живописи в

условиях вечной мерзлоты. Об этих неимоверно тяжелых условиях пишут исследователи [Дублянский, 2019:14].

Духовно-нравственные механизмы, много веков служили творцу – народу как устои выживания в сложнейших вехах истории, обеспечив причину возникновения, эволюцию и живую силу фольклорного наследия. Мифы, легенды, предания, песни, обряды, танцы, игры, сказки, пословицы потому и возникли во имя Созидания, как неотьемлемые части системы выживания мира, жизнедеятельности нации, а также как стратегии процветания в следующей цивилизации.

«Под системой ценностей и высших человеческих смыслов и значений мы понимаем такое состояние коллективного национального духа, которое мотивирует человеческую деятельность посредством специфической культуры, общества и этноса», — пишут А.П. Андреев и А.И. Селиванов [Андреев, Селиванов, 2004: 56]. Это определение объективно характеризует причины и следствия сложения, замыслыи назначение фольклора как непререкаемой, долговременной системы ценностей, фактически являющейся фондом идеалов народа, ориентирующим его эволюцию и динамику продвижения целей, задач, принципов жизневедения и миссии во Вселенной.

1. Истинная добродетель тем и ценна, что она бескорыстна, самодостаточна в противовес потребительским интересам. Парадигмы прогрессивного истинного героического (батырского) мировоззрения произносит батыр-демиург в эпосе "Урал-батыр":

Миңә бүләк кәрәкмәй, Не нужны мне дары, Миңә һарай кәрәкмәй Не нужен мне дворец, Мин сыққанмын илемдән Я вышел из страны своей

Коткарырға кешене, Спасти человека-Яклашырға барыны Защищать всех

Яуыз дошман үлемдән От злого врага – смерти

[БХИ, 1998: 55] Халыктың канлы үлеме Когда смерть кровавая

Халыкка кулын һалғанда Руки на народ кладет-

Үлем менән яу асыр Готовый сразиться с самой смертью-

Батыр карап торормо?! Будет ли смотреть Батыр?!

Батыр – собирательный образ высших человеческих качеств, он – проводник опорной идеологии, бессменный вековой опыт и модель, созданный интеллектуалами как нравственный ориентир для нынешней и будущей жизни. Потому сказочные Камыр батыр, Абзелил, Алтындуга, мифические батыры Урал, Яйык, Хаубан, Идель, а также Кыргызский Манас, якутский Ньюргун, алтайский Маадай-Кара, калмыцкий Джангар, казахский Кобланды, и др. – все архетипы реформаторов с назначением Батыра и мировоззрением Добродетели, являющим базовую основу национальных ценностей. Рассмотрим некоторые определяющие характеристики личности Батыра и батырства. Фольклорные образы батыров – это и архетипы идеалов, безальтернативные метафоры служения обществу, И коды жизненной идеологии,

определяющие стержень всего фольклорного наследия Батыр-носитель лучших качеств человека,принципы и ценности духа Батыра – ориентирные для всего люда Каковы они?

Сила, мудрость и образцовая личностность батыра ообусловлены знанием языка и приверженностью к законам живой Природы, обеспечивает фольклор как бесценный свод экологических знаний. Отсюда древние антропологические корни мировоззрения связаны с «ценностным отношением к окружающей среде [Иткулова, 2021: 79]. Эту ценностноть отношения к Природе вершат Батыр и его поступки.

Урал-батыр Водой живой окропляет, вновь создает живую природную среду после очередных катастроф на Земле и благословляет: «Пусть живут горы и леса! Вечно зеленеют и растут! Примут неумирающий цвет!». Уралбатыр и его все подвиги нацелены на создание гармонии и победу Добра над злом, и следствием становится процветание Природы, создание мира после катастроф. Продолжение этой миссии должно состояться в следующем этапе жизни. Так, в эпосе «Узак-Тузак – балабәшнәк ярсығы» ("Узак-Тузак – последний из рода печенегов") поэтизированы идеи неразделимого единства Человек-Природа и усилении кровнородственности, взаимоответственности в окультуривании уже созданного мира.

Ер-һыу минең төп ишем, Ер-һыу минең төп көсөм.

Атайымдың көсө ул, Әсәйемдең төсө ул

Ер-һыу менән кешегә тәм керә,

ЕР-һыу менән кешегә йәм керә. [БХИ, 2014].

Земля-вода моя пара главная, Земля-вода сила моя главная,

Сила отца моего, Память матери моей.

С землей-водой человеку вкус входит,

С землей-водой человеку красота входит.

Единство Природы и Батыра – центральный идеологический концепт и в башкирских народных песнях. В гимнического уровня башкирской народной песне священность гор Урал-тау олицетворяется в статусе кровнородственных родителей:

Атам да һин Урал, Отец ты мне, Урал, Әсәм дә һин! И мать ты мне!

"Урал!", скажу, в могилу уходя! "Урал!", тиермен, гүргә кергәндә!

Такая же универсалия родства в алтайском героическом эпосе:

"Белую гору Отцом называя,

Белое море матерью называя

С давних времен жившего

Сотворенного Янгар батыра!", воспевается в алтайском эпосе [Янгар, 2023: 254].

Кровнородственность Земли и Батыра – главный эпосообразующий код в башкирском, кыргызском, казахском, хакасском, каракалпакском, алтайском, ногайском, нартском эпосах. Именно концепт якутском, шорском, "рожден землей и землю хранит" определяет исконную мифологема изустность сложения, трансляции, неимоверно сильную живучесть традиций

словесного сказывания и преемство эпоса как главного учения у коренных народов, живших на этой земле обетования много веков и потому творцов собственно – эпосов. Именно этот знаковый концепт и гарантирует этническую, пространственную принадлежность наследия, и не только творений, наииональную идентичность но uневообразимо сохранность изустного сказывания Эпоса у коренных народов. Этот фактор есть и причина, и преимущество первородности сложения на языке народатворца и многовекового служения родного эпоса народу. Письменность и письменное сохранение эпоса – следующий, более поздний этап, обусловивший появление "общих эпосов", а также письменных. Эпос коренного народа и на его языке сложенное - не теряется ни из памяти, ни из исполнительских традиций, ни из геномной востребованности слушания изустных сказываний. Народы, потерявшие эпос, уходят с истории. Народы, присваивающие эпосы родственных народов - ломают духовный свой код, что вернется, отзовется ломкой веры и веры в свою самодостаточность. Письменный эпос не унижает народные традиции и историю, а показывает диалектику развития священного духовного текста как руководства для жизни. Потому поворот к Эпосу и обучение эпосу, сказывание достояния своего народа-создателя – это есть гарант возрождения наций в новом качестве, но с вековыми, принятыми как Кодекс, идеями служения Добродетели! Проблемы изустного исполнения эпоса, факты сохранности или утери изустного сказывания не должны быть причиной ученых раздоров. Эпос выбирает свой народ и для живого сказывания, и для сплачивания народов своей могучей жизнесмысловой энергией. Народ силен и велик не прошлыми достояниями, а тем, как он сегодня относится к ним и как пользуется, как защищает святыни свои.

Понятие "книжный эпос" не умаляет ценность письменных эпосов и общности достояний. Скорее, они свидетели силы Эпоса как инструмента жизни человечества, непрерывности его востребованности на стадиях духовного развития наций. А вот воспроизводство изустного сказывания из книжных — это может стать следующим передовым инструментом для спасения от духовного оскудения и нравственного обезличивания.

Осознание неразделимости и кровнородственности человека и природы земли классически отражено в эпизоде Совета людей со звериным, птичьим мирами в эпосе "Урал-батыр" Во всех мифах, обрядах, ритуалах, песнях, пословицах народов мать – Природа священна, и только забота, защита ее дает Человеку ее покровительство. Учение о природе и служение Природе являет единственный механизм благостного проживания этноса и спасения его для цивилизаций. Экологические знания в фольклоре как базовые ценности, а в позиционировании их А.М. Сагалаев выделяет доминантные символыкак «реальные объекты, окружающие человека на протяжении его жизни – это гора, река, дерево, птица» [Сагалаев, 1991: 27].

Известно, что горы, священные реки, деревья, птицы являются образами и реальными центрами инициаций, локусами призывания благ, дождей, побед. Помимо того календарные обряды — еще одна непререкаемая универсалия,

механизм и код жизнеустойчивости человека в макрокосме живой Природы. Эта система художественного опыта сложена на первородных знаниях предков о Космосе, архаичной астрологии, сигналах мироздания и языке живой Природы т.е. тех достояниях, многие из которых мы давно утеряли. Универсалии четырех циклов — годовых солнцестояний (21-26 июня, 21-27 декабря), равноденствий (20-26 марта, 22-26 сентября) у якутов, башкир, кыргызов, казахов, хакасов, алтайцев, калмыков и др. — это общая глобальная система единства и неразделимости Человка с Природой как условия для жизневедения. Она отражает явления, когда с самого своего рождения человек повторяет законы Творения, Всевышнего и ритуально включается в мир и сам творит его! Эпос здесь формируется как сакральной силы карта и код сосуществования Человека с Миром. В этой многовековой работе по созданию гармонии нет различий и противостояний культур, религий, наций. "В этом плане человек становится современником космогонии и антропогонии" [Гоголев, 1999: 39].

Естественно, в этом астральном единении культур есть и дуалистика, и различия типов хозяйства, религии, разные опыты, целительские силы и базисные фонды гармоничного жизневедения, на которых веками выживали предки. Мы, однако, предали забвению календарные праздники, превратив их в простые развлечения и увеселения, а эпосы — в состязания школ, традиций, призополучений, столкновение амбиций мастеров, и т.д. Это немыслимо и не позволительно с точки зрения масштабности космогенеза, мифогенеза и переданных творцами-сэсэнами нам, доверенных ими для служения Добру и очищения в Добре заветов.

Предстоит огромная работа по возвращению ценностных смыслов религии Бон, природопочитания и учений в целях спасения жизни человечества. Годовые праздники, обряды почитания сфер природы, гор, рек, деревьев, Неба — это творения высокоинтеллектуального отношения народов к Космосу, а значит, механизмы защиты гармонии, процветания, над которыми работали повелители, мудрецы, маркировали и "обучали" нас родовые тотемы, святые избранники, коллективы, народы. Все культурные, жинесмысловые коды и систему этнических, экологических традиций формирует, обуславлиает Земля обетованная народа-творца. Потому нельзя и недопустимо присваивать творения того или иного народа, не рискуя призвать жестокий кармическоий вред своему народу.

Сакрально-культовое оношение к пространствам воспитывает "этический подход к культурному пространству, детерменирует нравственные моральные нормы поведения [Иткулова, 2022: 99], обеспечивает регулярную активацию живительных энергетических сил земли. Однако ныне работа идет в сторону безудержного обогащения, безмерного потребления и тем самым оскудения Природы и сил земли, значит, исчезновения ее покровительства своим обитателям. Фольклорные ценности – в целом, не умозирительные метафоры, это реалии руководств по воспитанию высших духовных качеств и усиления рода Человека в природе, Космосе.

Третья глобальная миссия и позиция фольклора — это обеспечивающая самоидентичность историческую репутацию, народов-творцов направленность. Она заключается в создании мудрой системы знаний по безальтернативного обеспечению влияния И могущества жизнеобеспечивающих программ – Языка (Тел), Земли (Ер) и Народа (Халык). Только в триединстве эти народообразующие факторы будут ценностны, востребованы во Времени и Пространстве, Месте и работать на прогрессивное развитие и выполнение миссии наций в цивилизациях. Это есть и условие авторитета, мощи Личности, неустанно и самозабвенно трудящейся во имя бескорыстного служения родной земле, народу и защите их безопасности. Бесконечные лозунги "сохраним язык, выработать надо указы и положения по сохранению языка, создать программы, специальные гранты по языку!", также воззвания ученых о сохранении родного языка и преподавании родных языков не будут иметь никаких успехов, пока это триединство Язык-Земля – Народ будут рассматриваться, проектироваться в начинаниях раздельно. В эпосе "Урал-батыр" есть конкретное и главное условие небесного коня Акбузата к тому, кто намерен зваться настоящим Батыром и заслужить Коня небесного;

70 батман ауырлыкты Тяжесть в 70 батманов Күтәреп күккә сөймәгән, Если не сбросит на небо, Ос бармағы осонда, И на трех пальцев кончиках Төшөрмәйсә тотмаған, — Не удержав,уронит — Кеше-батыр ир булмаç! Не станет Батыром он! [Башкорт халык эпосы "Урал-батыр", 2023: 90].

В этой многозначительной, семантичной метафоре прочитывается, на наш взгляд, осознание и наказ личностям о нераздельности триединства Земля-Язык — Народ и могучие гаранты его силы в обеспечении гармонии жизни мироздания.

Четвертый глобальный смысл фольклора – выработанные на опыте предков уроки воспитания достойных поколений с качеством высокого Духа и принципы вероучения о Добродетели – Якшылык. Известно нам, что какие-бы трудности ни были, по неведомому божественному вмешательству Добро всегда побеждает Зло. Герои, старцы, отцы, матери, родоначальники, мудрецы, сказители-сэсэны, мифические, сказочные помощники и др. – они всегда живые идеалы, носители Добра и доброучения. Эти фольклорные типы поныне действующие и вызывающие восторг образы для детей, молодежи и взрослых. Отсюда вопрос, касающийся будущности фольклора и фольклорстики и этносов в целом. Раскрытие безмерно важных знаний и бесчисленных факторов, жизнесмысловых значений фольклора требует системного исследования. Особо важно раскрытие потенциалов эпического наследия, который и есть свод духовного стержня народа, а актуальность изучения призывает новые методы исследования, характеристики эпосотворчества [Шакурова, 2022, с. 100]. Здесь мы обозначили основные ценностные замыслы фольклора.

Акцентируем еще внимание на практикоориентированности и направленности деятельности ученых, исследователей, что по сути является сегодня архиважным в образовательной сфере, направленной на этнопедагогизацию.

Стал вопрос времени — можно ли вернуть молодежь в русло мифов, народных традиций, обычаев, ценностей, обеспечив применяемость, понимаемость, сохраняя самоценность фольклорного наследия, не искажая сути замыслов, не допуская профанацию?

Для множества молодежи фольклор — фантазия, выдумки бабушек, это Надежда Бабкина в фирменном кокошнике, певица Пелагея, у башкир — «Аргымак», ансамбли «Мирас», «Каравансарай» и др. клипы, зачастую искажающие смыслы башкирских легенд, преданий. Ныне у 15-17-летних другие коды — трэнды, специально для них созданные (Например, Моргенштерн (а в башкирской культуре — это модернизации и стилизации мелодий, песен, ритмов эпоса без норм и вкусов, учета замыслов наследий). Наш неосознаваемый, исконный культурный код в опасности. Как популяризировать фольклор, вернуть интерес к нему, тем самым спасти духовное содержание, идейные ценностные ориентиры масс?

Существуют народные традиции, которые в каждом своем проявлении, со всеми жанрами на протяжении многовековых цивилизаций служили и могут служить, оживить энергетические силы, веру, мировоззрение народов о добродетели. Если бы мы не прервали преемственность, передачу основ нашей культуры поколениям, вели программную работу по изучению и внедрению в образовательную, воспитательную систему — многие современные проблемы, связанные с духовно-нравственным развитием людей, были бы сняты.

Вина педагогов — сами мало знают и мало раскрывают ценность фольклора, чтобы к нему пробудить любовь и интерес на должном уровне. Существует мнение серьезных ученых, что фольклор надо подавать, инсценировать, исполнять в упрощенном виде — тогда примут и поймет молодежь, студенты и вовлекутся, якобы. На такую неосведомленность о сути фольклора мы задаем вопрос — почему вы думаете — что упрощая значение, смыслы и содержание фольклора и подавая в простоватом стиле фольклор, вовлекая в это еще массы — вы не считаете, что оскорбляете уровень духовных потребностей, эстетические вкусы и вековые культурные коды, нерушимо живущие в подсознании, подкорке молодого человека, поколения? Почему вы не думаете о том, что упрощение смыслов фольклора это и есть профанация, ломка кода Духа и потому она недопустимая?!

К сожалению, из-за такого упрощения фольклора и односторонне, неосведомленного отношения к смыслам народного творчества, потому дозволения упрощенности неспециалистами, многими нефольклористами, некие популярные ансамбли разрушили код культуры, аутентики, народности, магию, сакральность и особую значимость звучания слов, напевов кубаиров, мифов, сюжетов преданий.

В процессе глобализации многое универсализируется, трансформируется, возрождает в Именно западные формы. ЭТО генетическую ностальгию по-родному, стремление обновиться, снять с себя наносное, и в живой воде традиционной культуры обрести пути благостного самобытия. А за обесцениванием, т.е. упрощением идет разрушение кода культуры и уклада жизни, ценностей, традиций. Недопустимо подавать народное искусство упрощенно, по усмотрению некоторых лиц, пусть даже звезд сцены в угоду однодневных шоу, зрелищности, аплодисментов, также запретно выхолащивать глубинные смыслы, магию звука, язык ритмов Космоса, те. тех сакральных и древних данностей в энергоинформационной, составляющей, ценностной делающих наследия национальными неприкосновенными достониями. Почему возможно стало, что несущие особые смыслы, магию и энергию древние напевы и исполнение эпосов «Алпамыша», «Кара-Юрга», «Кунгыр буга», «Байык», «Сукан-батыр» и др. превратились в плясовые, увеселительные акты, а глубоко философская, драматического содержания народная песня «Горький мед» (Әсе бал) в исполнении популярного фольклорного ансамбля «Каравансарай» – в увеселительное маршевоподобное напевание?! Потому, что нет Экспертного продолжателя критического контроля И органа защиты самоценностности народного творчества, направляющего верное, согласно традициям, развитие, экспонирование, трансляции и законы аутентичности как основных норм в обеспечении жизни фольклорного творчества.

Фольклор – действенный инструмент воспроизводства духа человека. От того, как транслируем фольклор, зависит стойкость генотипа человека поколений. Дешевые угоду следующих стилизации зрелищности, ансамблевая, подчиненная "так видящих жанр" экспериментам инструменталистов, беспощадная ломка рисунка, гармонии ритма, благозвучия фольклорных ценностей приводят сознание зрителя В растерянность и вводят в противоречие с его внутренним, собственно родным «Я» и кодом его культуры. Народ не узнает себя в этих экспериментах, но хлопает и приветствует, поддаваясь ложному увеселению под веселыми практика ритмами. Грамотная пользования это остро научная, культурологическая, общественная проблема будущности фольклора и его места в современной сценической жизни.

Если исполнитель позволяет упрощение, облегчение смысловых основ народного творения — он не творец, а ремесленник — экспериментатор. Верность Аманату — исконная основа жизненной идеологии, это и гарант от хулы и позора в национальной жизненной идеологии башкир.

"Тынлағыз heҙ йәмәғәт! Слушайте меня, народ! Боронғонан аманат, Из древности самой завет.

Уға итһәгез хыянат Коль предатите вы его

Алырһығыз яманат! Позорное имя будет вам вовек!

Эксперименты модернизма, отрицающие традиции, и постмодернизма, несколько слабее в этом, появились как явления, закономерные эпохе

глобализации, с которой рядом следует обесценивание всего глобального, уже проработанного и сотворенного предками. Вследствие неразумного, некритического приятия необузданной системы глобализации, мы надеваем прозападные рубашки не служения обществу, а эгоистические «все для себя», «о себе», «богатеть, не работая», «восславиться за счет других» и т.д. Ныне предстала смертельная опасность оскудения нравственности, а зияющая пасть новых моделей поведения проглатывает Дух и разум человечества: это – однополые браки, нумерация родителей, забвение мужниных правоценностей, выпады против Всевышнего, когда разрешается смена пола и др., не совместимые с назначением Человека как доброносителя.

На этом фоне концептуален этнический парадокс, когда этнос спасает себя, вспоминая мир, живущий в нем веками, возвращая в напряженные моменты истории свои ценности и тем самым обретая новые возможности жизни. Так происходит, когда народы возрождают ремесла, рукоделия, костюмы, пищевую культуру, традиционные ценности и семейные бытовые устои, обряды-календарные и свадебные, Йыйын и тд. Эти обряды, традиции обладают неведомыми смыслами и могущественной силой для движения, развития народа в будущности. В этом заключена еще одна могучая сила фольклора – его охранительная, оберегающая своего творца функция. Новые движения, секты, культы против человеческой жизни, инновации, и др. боятся как огня возрождения этого агрессивные тенденции инструмента человеко-природо-обществоведения в примере, образце –народное творчество. Великий философ Юнг писал, что «если сознание человека – это замочная скважина, то подсознательная сфера – вся дверь целиком». Вот эту дверь Кода нации – Миллэт кото – нельзя закрывать профанированием, упрощением!

Важно кардинально новое, программное, многоуровневое, комплексное изучение родного фольклора, которое на подсознательном уровне возродит инстинкты самоспасения — защиты себя и будущность. Найти ключ от духовного оскудения с помощью фольклора — ныне актуальная задача системы образования, культуры, науки в целом.

Фольклор — одна из величайших духо- и народообразующих, самых совершенных нерушимых систем, которое человечество до сих пор сотворило, и она не исчезнет, пока будет жить Человек данного генотипа, биогенного типа на этой планете. Предки доверили фольклор нам не для забвения, упрощения, а доверили как граль, нетленную заповедь — книгу во имя спасения человека от нравственного оскудения собственным же творчеством, своей народной мудростью.

Как могучая система, фольклор имеет несколько основных ипостасей. Первая — сложение. Например, истоки, пещерные рисунки, сигналы и пласты эпоса «Урал-батыр» сложились, по исследованиям, 20 тысяч лет назад до нашей эры. Далее следует фактор сохранения: благодаря величайшему труду фольклористов ИИЯЛ УФИЦ РАН, УУНиТ, Стерлитамского филиала УУНиТ, ФГБОУ ВО БГПУ им М Акмуллы, Академии искусств сохранены и изданы

тома золотого наследия на башкирском и русском языках. Представлены эпос, предания, песни, сказки, обряды, мунаджаты, пословицы и мн.др — огромнейший фонд народного творчества. В других регионах поражаются богатству, которое имеет наша Республика. Великие творения жизненно нужны, сохранились до сегодняшнего дня эпосы и мифы, передавая их из поколения в поколение, берегли как зеницу ока благородные творцы и исполнители. Современный человек не имеет права и возможности править и изменять, ломать код великих творений, не рискуя сломать, разрушить собственный код жизни и судьбы.

Изучение и постижение фольклора в образовательной системе школ, вузов, сузов, культурных учреждений — это самая назревшая стратегия спасения Человека, его духовности, также воспитания Чести-Намыс, отчизнолюбия, укрепления и солидаризации разнонациональных государств.

Высоко ценностное достоинство фольклора еще в том, что в нем нет двойных стандартов, дозволений и двусмысленности, лукавства и разночтения в осознания Истины и красоты Духа человека В фольклоре Правда, Доброта, истинная духовность, Честь-Намыс, идеалы Друга, искренней Любви, достоинства Победителя-Батыра прозрачны. В фольклоре всегда после долгой борьбы побеждает Правда! Потому фольклор — это кладезь неиссякаемой жизненной энергии, творческих сил и здорового жизнесмыслового пафоса, которые ныне особо нужны человечеству.

Отрадно, что не только масштабно, но и грамотно в последнее время народные традиции обряды фольклор, И геопарков. Концепт и идея геопарка Янгантау – стратегия устойчивого развития с бережным отношением к местным традициям, обычаям. Она проводит идеи ценностности земли, пространств, обрядов, фольклора и народа-творца, визуально и чувственно погружая Человека в его код культуры. Это есть один из самых эффективных внедрений и практик усиления духовных потенциалов и пассионарности этноса. Таковы Проекты передового цивилизационного отношения к Природе и родной земле – геопарки "Тратау", "Салават ере", Национальный парк "Башкирия" и др.

Ритуалы, традиции, обычаи — основа нравственности, мы должны брать на себя ответственность за обережение наследия и служить народу, как велели предки и находить эффективные меры спасения человеческого общества.

Урал — это особая магиическая, энергоинформационная территория, могучая зона живой, мыслящей планеты Земля. Потому вековые творения этой земли-особо ценны и эффективны в воспроизводстве человечности Человека XXI века. Именно здесь каждый из нас может и должен осознать, осмыслить, какой же священности и могущества запас для возрождения жизненной энергии мы имеем, и как с помощью этого инструментария можно спасти поколения, человечество!

Предлагаем наши рекомендации для Резолюции.

– Настало время создать Национальный проект по народному творчеству, цель которого – развернуть народ, общество лицом к собственным

духовно-нравственным кодам, давно выработанным предками и применительно к новому веку использовать в построении новой цивилизации. Программно внедрить народные знания во все сферы жизни. Творчество народное имеет могучие потенциалы спасти нравственность, экономику, культуру, облик этноса, а потому нам, специалистам следует во взаимной ответственности и согласованности взяться за масштабную работу.

- Следует вернуть курсы культурологии, этнопсихологии, лингвофольклористики, обучение эпосу В школах, позиционировать аудиовизуальные, семантико-структурные исследования, раскрыть мифогенез социологические, трансцендентальные, философские истоки, обычаев, традиций народов в целях разумного пользования ими.
- Вернуть этносы к системному изучению родных наследий, брать ответственность за воспитание нравственности и патриотизма проживающих народов на территории своих республик и вне. Познание другой культуры даст многое в воспитании сильной, демократичной, образованной личности
- Настало время ввести программное обучение эпосу в детсадах, школах и вузах.
- Объявить "День эпоса «Урал-батыр»", "День башкирского народного Йыр".

Фольклор Республики Башкортостан — несметное богатство и спасительный фонд, который еще не умеем в полной мере профессионально и согласно заветам предков активировать. Известно что Люксембурге на 300 тысяч населения один —два народных коллектива из тех, кому за семьдесят. В Республике Башкортостан приняли закон о сохранении материального и культурного наследия. Декларированы День Курая, День народного танца, День народного костюма. Такие законы есть только в нескольких регионах страны.

На основе Проекта следует выработать нормы, программы, охватывающие народного культуры, аспекты права, науки, искусства, медицины, сцены, образования, сферы сельских жителей, хранителей живых традиций, потому как мы в республике обладаем высокоэффективным потенциалом. Эта база состоит из более 17 тысяч народных фольклорных коллективов! Нигде в России столь активно не используется фольклор в самодеятельном искусстве. Однако потому и остро важны и нужны принципы и инсценирования, пользования в сохранении самоидентичности, самоценности и сути фольклорного наследия. Сохранение узнаваемости, т.е. «башкирскости» творений, как и других народов – очень серьезная задача, решаемая талантами и истинными знатоками, служителями, энтузиастами, хранителями фольклора.

Вопрос упрощения и трансформаций наследий предков касается многих сфер. На упрощенных образцах искусства воспитывается недалекий, с узким мышлением тип человека. Упрощение неприкосновенно высоких и ценностных достояний — это по сути воровство духовных наследий народа, непозволительно небрежное отношение к культурному коду человеку, представителю нации в целом и к много веков выдержавшей системе знаний народа. Эмоциональное и

генетически заданное восприятие родного фольклора есть у всех, оно прочно и первородно. Исполненный с сохранением знаков этничности, идентичности, духовной содержательности жанр фольклора никого и ни в какие времена не оставляет равнодушным!

В трансляции фольклора есть еще особо опасный момент. В современных клипах часто искажаются смыслы и идеи башкирских народных песен, преданий ввиду узкого и упрощенного их понимания. Так, в видеоклипах девушки берутся за руки и бросаются в пропасть, в других – бегут по степи, спасаясь от погони и бросаются в воду, в третьих – показывают окровавленные тела батыров, их избиения. Вопрос. Захочет ли молодежь, который не знает истории песни, сюжет жанра, эпоса и т.д. идентифицировать себя с историей, где присутствует откровенно суицидальная направленность, захочет ли назвать это ценностью и приблизить себя к этим трагическим персонажам? Ведь башкирские Йыр, предания, легенды сложены не для отражений самоубийств. Это Песни о Намыс-Чести, о самоотверженной защите страны, о Любви. Девушки – башкирки выбрали смерть, чем унижение их Чести-Намыс, но до этого они отчаянно выдерживали схватки и битвы! В искажениях идей песен, жанров фольклора визуальный ряд клипов полностью выхолащивает смыслы, содержание и глубинную философию жанра. Автор клипа не имеет права по своему интерпретировать произведение народа, если не постиг и не способен постичь гуманные, философские коды этих произведений. Такого рода "художественное видение" представляет образец как "предать аманат предков".

Миросозерцательность башкир настолько многогранна, голографична, многопластова — она как Родник живой воды, чем больше познаешь, берешь, тем сильнее его живительные силы и трансцендентальность, неопознанная святость.

Новый век – славен, тревожен, опасен в трансформациях и испытывает народы на прочность, состоятельность на их верности родным духовным опорам и аманатам.

Ныне предстоит раскрывать, изучать глубинные замыслы, антропологические, психологические, социологические, синергетические, онтологические, психоэмоциональные, метафизические и др. структуры, издревле заложенные в фольклоре. В фольклорном наследии явствуют такие многовековые менте-артефакты и неизбывные ценности, которые обязаны открыть ученые для современных подвижнических практик. Время ныне священность фольклора, силу его высокого позитивного пафоса, посылы национальных кодов Добродетели и способы пользования ими в новом веке, важно постичь символику пещерных рисунков посланий предков и их закономерности связей не только с Эпосом, традициями, но с современными парадигмами восстановления инстинктов Созидания человека XXI века. Современной науке следует понять магию Слова, образов, истоков мифологии, семантику метафор, метафизические коды, создать систематику творческого, спасительного мировидения во

нравственного обновления человечества. Только сильный профессионал, ученый-теоретик и гражданин с высокой позицией неустанного служения Добродетели может стать практиком, организатором и активатором жизнесмысловых потенциалов фольклора. Искренне желаю всем специалистам белых дорог и неустанности в служении справедливости, науке, Добродетели-Якшылык!

### Литература

- 1. Андреев А.П., Селиванов А.И. Русская традиция. М.:Алгоритм, 2004, 320с.
- 2. Башҡорт халыҡ эпосы "Урал-батыр" (башҡ. тәржемә Ә.М.Хәкимов). Уфа, Китап, 2023. 256 б.
  - 3. Гоголев А.И. Традиционный календарь якутов Якутск: ИД ЯГУ, 1999. 72 с.
  - 4. Дугин А.Г. Этносоциология. М.: Академический проект 2011. 635 с.
- 5. Зомбарт В.Торгаши и герои // Собр.соч в трех томах. Т. 2. СПб, 2005. Владимир Даль. 656с.
- 6. Иткулова Л.А. Мировоззрение башкирского этноса: философскоантропологический анализ. – Уфа: РИЦ БашГУ, 2021, 222 с.
- 7. Сагалаев А.М. Урало-алтайская мифология: символ и архетип. Новосибирск: Наука. Сибирское отделение, 1991. 155с.
- 8. Янгар. Алтайский героический эпос. Н.К.Ялатов. 1 том. Перевродчики Т.М.Садалова, Т.Н.Паштакова. Горно-Алтайск: Литературно-издательский Дом "Алтын Туу", 2023. 440 с.
- 9. Шакурова Ш.Р. Проблемы сохранения эпического наследия башкирского народа // Сборник: Котожековские чтения, материалы Всероссийской научно-практической конференции, посвященной 80-летию со дня рождения профессора, доктора философских наук, общественного деятеля Г.Г.Котожекова. Министерство культуры Республики Хакасия, Государственное бюджетное учреждение культуры Республики Хакасия «Национальная библиотека им. Н.Г.Доможакова». Абакан, 2022. С.99-101.

© Султангареева Р.А., 2025

УДК 398.5

**Усипбаева П.С.,** КазУТБ им. К. Кулажанова, г. Астана

### MARRIAGE PLOT IN HEROIC EPIC OF TURKIC PEOPLE

**Аннотация.** В данной статье рассматриваются различные препятствия, которые на пути поисков своих невест преодолевают герои. Это известные эпосы как «Алпамыс», «Кобланды», «Камбар», «Эр-Таргын», в которых поиски любимой занимают важное место.

**Abstract.** This article deals with various obstacles on the way to finding brides of Turkic heroes of such famous epics as "Alpamys", "Koblandy", "Kambar", "Er-Targyn". It also describes how they defeat their enemies, as well as various obstacles that the hero may face when pursuing his beloved on the way to marriage.

Ключевые слова: эпос, герой, тюркские народы, невеста.

**Keywords:** epos, hero, Turkic peoples, bride.

If we consider any people, heroic songs and epics of each people are not only the most valuable spiritual heritage of that people, but also the history and customs of that country experienced over many centuries. Epic poems are the main literary works that have been handed down from generation to generation by word of mouth since ancient times. The study of the origin and early forms of heroic epic plots is particularly important in understanding the deep layers of the historical knowledge and spiritual nature of the nation.

The chain of events of the epic is arranged in a certain order in terms of time and space and becomes a complete work of art. The basis of the epic work is not the internal subjective reality for the author, but the external objective reality. Not only the mood of individual people, but also the life of the whole people, historical destinies and national human laws. There is a traditional way of epic narration that is suitable for this, developed in the folklore of each nation. Epos (from Greek, eposn to tell a story, tell a story) is one of the original main genres of fiction, more precisely, it is a fundamentally complex genre that covers the reality of life and describes the human character as deeply as possible. The history of the birth and formation of the epic is rooted in the era of the first awakening of human consciousness.

The ancient epic is the type of poems that formed the basis of the epic tradition of later times, especially heroic poems, and was formed in the most ancient times. Studying its differences, determining its connection with other genres is closely related to the history of the emergence of the epic genre in general [1-70].

Scientists such as E.M. Meletinsky, V. Ya. Propp, V. M. Zhirmunsky, B. N. Putilov, and J. K. Lebedeva are involved in determining the typological features of ancient epics.

It is not for nothing that researchers first start to turn to the plot in epic and heroic poems. The plot is not only a set of multifaceted, multifaceted events, but it can be said to be the core of a work of art. Scientist Z. Kabdolov says, "The composition of the work is what keeps the stages of plot development in order, arranges them, and makes them difficult." [2-48].

The main difference between any of the epic genres is their plot. However, in addition to the fact that the plot weaves and weaves in each work and genre in its own way, it also appears in the literary and folklore tradition with its own unique ending.

The folklore plot and the life data based on it are mostly stabilized. The field of depicting the reality of the plot here has been filtered and selected within the framework of thousands of years of tradition, and its symmetry of sizes and shapes has entered a stable channel, a normal function. This is especially evident in genres such as fairy tales and epics [3-83].

Scientist S. Kaskabasov, based on the findings of world folklore studies, shows that there are five types of total knowledge in Kazakh folklore (plot, biographical, genealogical, historical, geographical). According to the researchers, plot integration

plays an important artistic function for the epic.V. Zhirmunsky expressed his opinion that on the basis of the integration of the epic plot, other heroic episodes are added to the short poem, in which one feat of the hero is sung, and everything becomes a new unified work. And as the scientist S. Kaskabasov pointed out, "the historical truth is covered with many additional plots and motives in the epic". The beginnings of plots in separate epic poems that are not related to each other are combined and become a single work. Individual plots are based on the actions and exploits of one hero.

Literary theorists have developed a conclusion that classifies characters into high-level and secondary-level characters according to their function in artistic works. According to this conclusion, the character of the first stage is called "hero". The hero is the main character of the work of art, he shows his independence in the course of the story and becomes the cause of its development. The term "hero" is the beginning of heroism and qualities beyond human strength. However, since this term is widely used in literary theory, applying it to any character, they want those who perform a common role in the narrative. The secondary character plays an important role in the work, but it differs from the main character in that it does not appear actively during the development of the plot, and in most cases the writer uses it as an auxiliary tool to compare it with other characters in order to develop the story.

When we talk about characters, we pay special attention to the characters in sagas, which have become our national cultural heritage. Turkish literature includes works that are unique in terms of content and art, characters and plot structure, and which form a large group in terms of number. They are sagas. The main features of the epic from other folklore genres are: the large volume, the complexity of the composition and content, the interweaving of several genres in one work, the fact that the events are too amazing and colorful, the overly romantic or heroic character of the main character, etc..Dastan is a folklore and literary genre. In the folklore of some countries in the early times, as well as in the classical literature of the Middle Ages, large works of heroic and romantic content, as well as epic works that were born orally and spread orally, were referred to as epics.

It is believed that the saga came to the Kazakh steppe from the earliest times, in the time of Deshti Kypchak, together with examples of Persian literature and folklore. The Kazakh saga is performed mainly in the form of a song, with some black words mixed in, necessarily sung and accompanied by a drum. It is true that the sagas published at the end of the 19th century were read by literate people of the country without drums, but with music. This practice continued until the second half of the 20th century.

The language of the sagas is close to medieval Turkish. Ancient Turkic words and Arabic and Persian lexicon are often found in the text. Concepts and concepts related to Islam are mixed with the ancient beliefs of the Turks, so concepts and ideas of different historical periods coexist in one saga.

Today, the history, ethnic closeness and spiritual-cultural roots of Turkic-speaking peoples, nationalities and ethnic groups are revealed comprehensively by comparing and analyzing our folk treasure, which is a testimony of the past times. In particular, the Kazakh story "Alpamys batyr" is sung under the name "Alyp Manash"

in the Altai people, while the epic "Kobylany batyr" is known as "Kobylan" in Karakalpak. And two widely distributed versions of "Edige" were published as separate books. This shows that during the time of the Nogai Horde, related peoples such as Nogai, Kazakhs, and Karakalpaks had very good relations with each other, and that they had the same source of origin. Also, the book "Korkyt ata" and the saga "Koroglu" were written by Kazakh, Turkmen, Crimean Tatars, Azerbaijanis, etc. widespread among many Turkic peoples. If the songs "Shora batyr", "Edige batyr", "Ertargyn", which are very popular among our people, are well-known songs that have been sung by the Bashkirs for a long time, the preservation of the interesting version of "Kozy Korpesh" in the Crimean plain shows that there is a lot of closeness. We see that it is no coincidence that the structure of the Khakas epos shows typological harmony with the heroic poems of other Turkic peoples, including the Kazakhs.

Of course, having one song in such a large number of people is not free. We think it is clear that these poems first appeared during the time of the unity of the same Turkic countries, certainly not in the form of today, but in the form of a small legend. True, science does not yet have a clue about the era of their origin.

As we said above, reflecting on the plot structure of epics, we understand that the plot invariance of heroes' poems in the monograph "The World of Epics" by scientist Sh. Let's look at the data below to make sure of this.

It is known that many sagas and poems begin with biographical motifs, i.e., the story of the hero's birth from the unseen, the hero's childhood, the choice of a horse, his first feat, and his heroic marriage.

In addition, it is known that the childhood of the hero in epics is different from country to country. One of the signs of this is that the hero grows up too early and goes to the enemy. This feature is described in one of the versions of the Alpamys, Kobylandy song, that the child was able to play fast at the age of two, and at the age of seven, he started to move and settle his own village.

It is known that in classical heroic poems, the hero usually performs his first feat for the purpose of marriage. All the protagonists on the wedding journey are heroes and the only way for them to win is to defeat their opponent with the power of white wrist, white spear, in open battle, without any tricks, third party or magic.

Now, if we summarize each of the heroic epics according to their general features, first of all, similarities in their plot structure can be classified as invariants (general group and sequence of repeated motifs) as follows:

A hero's childhood and a hero's marriage (betrothal worthy of heroes):

- 1) description, talk about environment (tribe, parents, nation);
- 2) miraculous nature of the hero;
- 3) childhood characteristic of a hero;
- 4) the first feat;
- 5) message about the bride (searching for a bride);
- 6) challenge, fight with the bride (or competition between grooms);
- 7) victory and return of the hero with his bride.

Feats characteristic of heroes:

- 1) a message about an enemy attack;
- 2) going on a hike;
- 3) battle of heroes (sometimes the campaign is unsuccessful and the hero is captured);
  - 4) fight and hero's victory;
  - 5) return to the country with victory.

Liberation of the country (tribe, bride, relatives, country) from the enemy (slave, rival):

- 1) news about the bride or about the capture (abuse) of a relative (dream, omen);
  - 2) the intention of an enemy, rival or slave to marry the hero's bride;
- 3) a secret meeting with the bride or coming to her wedding in the guise of a stranger;
  - 4) recognition of the hero during the fight (competition);
  - 5) return to the homeland, punish competitors, slaves;
  - 6) wedding.
- V. M. Zhirmunskyi is one of the scientists who divided the plots of Turkic epics into motifs, compared each of them in a broad way, and distinguished them according to their internal semantic similarities and individual characteristics. Taking the plot of the song "Alpamys", which is widespread in the folklore of many peoples, he found out that it consists of two plots and a prologue.

He classified each of these into many motifs. For example, the following motifs are included in the prologue: miraculous birth of a hero, naming a hero, not harming him, childhood, choosing a running horse. In the plot of a heroic wedding: the hero goes on the road, fulfills various conditions, competes, etc.; to the plot of the husband's return to his country: the hero's departure, fulfillment of various conditions, competition, etc.; to the plot of the husband's return to the country: the hero's captivity, his return to his country, his participation in his wife's wedding, his punishment of the violent Ultan [4-34].

Scientist Sh. Ibraev classifies the plot invariant as follows:

- **I PLOT**. A hero's childhood and a hero's marriage /betrothal worthy of a hero/
  - 1. Description a word about the clan /tribe, parents/.
  - 2. The miraculous nature of the character.
  - 3. Childhood characteristic of a hero.
  - 4. The first feat /does not occur in later epics/.
  - 5. Message about the bride /searching for a bride/.
  - 6. Arguing with the bride, fighting /or competition between husbands/.
  - 7. Victory and return of the hero with his bride.
  - **II PLOT**. Feats characteristic of a hero.
  - 8. Report of an enemy attack.
  - 9. Go on a hike.
  - 10. Battle of heroes /some campaign fails and the hero is captured/.
  - 11. Combat and Hero's Victory.

- 12. Return with victory.
- **III. THE PLOT**. Freeing the clan/tribe, bride, relatives/ from the enemy/slave, rival/.
- 13. News about the bride or that a relative / clan / has been captured / humiliated / / dream, sign /.
- 14. Intending to marry the hero's bride by an enemy / in "Kobyland" Alshagyr Khan/, a competitor or a slave / / in "Alpamis" Ultan kul/
- 15. A secret meeting with the bride /"Kobylani"/, or coming to the bride's wedding disguised as a stranger /"Alpamys"/.
  - 16. Recognition of the hero during the fight.
  - 17. Returning to the place of birth or punishing rivals, slaves.
  - 18. Wedding.

Although this classification of the plot and motifs is based on an abstract collection, that is, an invariant, we can combine this framework with the plot of many heroic epics [1-275].

The poems "Dotan", "Kubigul", "Kulamergen, Zhoyamergen", which are among the ancient epics, are based on the plot of marriage and domestication. True, there are many such motives, for example, Kubygul's secret visit to the country of girls, the old woman using Dotan to bring Shyntemir Khan's daughter, Kulamergen running away from Zhalmauz, etc. there is Such motifs are not often repeated in other epic poems, so they are not classified as a plot invariant.

In the poems "Alpamys", "Kobylany", "Karabek" the connected and intertwined nature of the plot is more obvious, that is, all three plots appear as a whole. Hero's heroism related to his wedding journey continues with the theme of defending the country against the foreign enemy, and when he returns to the country, he overcomes the violence of the rival slave/enemy. When Alshagyr Kurtka /"Kobylany"/ Ultan slave Gulbarshyn /"Alpamys"/, Kalkan slave Karabek's sister /"Karabek"/ are about to be captured, the captive heroes return to the country.

There is no doubt about the antiquity of this plot, which finds harmony in the epic of the world. But the experiences of the hero before the typical event are described by different events in peoples of the same ethnic origin (Greek, Russian). In the Turkic epic, this plot is combined with such plots as the hero's childhood and marriage, exploits against the external enemy. In contrast, the inclusion of several plots corresponds to the period when these poems appeared as epics. This is especially clear from the "Alpamys" plot, which has become widespread among the Turkic peoples.

All the main characters in the sagas dealing with the theme of love are characterized by the same hero not only by their strength, but also by their restrained behavior and, first of all, by the fact that they care about the honor of their native country. Speaking of examples of common Turkish epics, we notice that the brides of the main characters were able to maintain their loyalty to their husbands.

In this regard, if we pay attention to three similarities common to the Turkic peoples:

First: the country of origin of the hero's future spouse. Alpamys's bride, Gulbarshin (although she lives mainly in the Kalmyk country) and Kobylandy's future wife, Kurtka, are the daughters of a foreign country, the daughter of a redheaded country.

Second: the heroes go on a journey, meet their spouses in the country they visited, even if they become khans, they finally return to their country.

Thirdly: the main point of the motive of "searching for a spouse" is based on the desire to have a home, to create a family, to leave offspring to the bride who are equal to or even better than herself. In general, even if the heroes marry several times, the brides who get married as a result of this journey become their main spouses (Alpamys-Gulbarshin, Kobylandy-Kurtka, characters of the Kyrgyz heroes' songs Zhanysh, Baiysh-Aicholpan and Kuncholpan, etc.).

In all the epic songs of the Turkic peoples, special attention is paid to the marriage of the hero. Marriage is considered one of the steps that must be passed before a hero. In the poems, it is said that a man is a strong hero because he finds a reliable companion and a beloved wife. But the beauty he will marry is also a special person. She is also sometimes known for her bravery, fights with many men, is a wrestler, a shooter, and is distinguished by her intelligence, as well as her extraordinary beauty. Like the hero himself, he does not come from a simple family. He is necessarily noble: he is the son of a khan, a bek, and a father and mother who own unlimited wealth.

After finding the girl and getting engaged, another adventurous plot will be added to the saga. For various reasons, a guy loses a girl, or a girl disappears, etc. From now on, a new chain of events begins, and the structure of the saga becomes more complicated. In the additional plot that arose from such a continuation, sometimes the hero travels in search of a second wife.

In the folk epics of Karakalpak [115], the plot of the hero going to a distant place (it takes three months, ten days, or almost six months to get there) to find a wife in a foreign country plays an important role. Sometimes a hero sees his future spouse in a dream. In general, the duration of the journey of the hero in search of his bride in the epic shows the significance and laws of the exogamous tradition through the vastness of the epic space. This is because, according to the law, he must find and marry a girl who lives far away from his clan, in a foreign land. But no matter how far away it is, it is written in the hero-character's diary and destiny, or at least it was told before, and it is described that the girl separated from her father and moved far away due to various reasons, or it was revealed to her in a dream. That is, according to tradition, the hero should find only that girl, and the girl should touch only this guy. Of course, he must not only travel a long way, but also experience various events on the way and go through difficult passages. In any case, the hero finally gets what he wants and marries the bride he has been looking for. The motive describing the exogamous marriage is evident from the plot of the Karakalpak epics "Forty Girls", "Maspatsha", "Koblan". For example, "Forty girls" contains a rich picture of the people's life along with the idea of protecting the homeland. The relationship between the Hero of Khorezm Arslan and his future bride Gulayim begins by seeing each other in a dream" [5]. This is one of the conditions of exogamous marriage, which is an expression of the ancient belief in the magical meaning of color in folk knowledge. It is also described that the hero of the "Maspatsha" epic of Karakalpak traveled for half a year to different countries in search of a bride, unable to find a suitable wife, and in the end chose the beautiful Aiparsha from the Tama clan [6]. In the plot of the epic "Kobylan" of Karakalpak, the story of Kobylan batyr from Kypchak finding and meeting Kurtka from the Nogai tribe, who lives in a place that can only be reached by walking for half a year, is told [7].

If we pay attention to the epics of the Turkic peoples, we can clearly see the connection between the images of the heroine. The poem "Forty Maiden" testifies to the fact that archaic motifs such as "heroine girl" and "warrior woman" in the epic tradition of the Turkic peoples played a major role in later poems.

In the motif of marriage in the Yakut epics, a woman's special quality of heroism, which is glorified along with her progeny function, is. For example, the image of Kyys Debiliye, sent from above, which has the property of perpetuating three different layers of the world, has both a mythological and an epic character.

Behind the wisdom and fortune-telling of women in the epos, there may be traces of the belief in the "shaman-woman" of ancient times. Another feature of female images is their connection with the solar circle. The roles of the heroes as protectors and saviors reflect their association with the images of ancient female guardian deities.

To sum up, Turkish epics are one of the valuable treasures that depict the socio-historical situation and historical events experienced by our people, heroic deeds of historical people, national traditions, customs, and spiritual strength. Therefore, it is very important to write about them, to study them from all sides and to differentiate them from a scientific point of view.

#### Literature

- 1. Ibraev Sh. Poetics and typology of Turkic epos (on the basis of Kazakh heroic poems). Astana, "Saryarka" publishing house, 2012. p.336.
  - 2. Kabdolov Z. Basics of literary theory. Almaty, 1970. p. 194.
  - 3. Ibraev Sh. Epic world. Almaty: Science, 1993. p. 241.
  - 4. Zhirmunsky V.M. Turkic heroic epic. L., 1974. p. 222-334.
- 5. Karakalpak folklore: multivolume / under the editorship. N.K. Aimbetov. Tashkent: Manaviyat,  $2009.-Vol.\ 14.-470$  p.
- 6. Karakalpak folklore: multivolume / under the editorship. N.K. Aimbetov. Tashkent: Manaviyat, 2009. Vol. 10. 536 p.
- 7. Karakalpak folklore: multivolume / under the editorship. N.K. Aimbetov. Tashkent: Manaviyat,  $2009.-Vol.\ 13.-486$  p.

©Усипбаева П.С., 2025

## МАГИЧЕСКИЕ И ЛЕЧЕБНЫЕ РИТУАЛЫ БАШКИР В СОВРЕМЕННЫХ ЗАПИСЯХ: СОХРАНЕНИЕ ТРАДИЦИЙ В ЦИФРОВУЮ ЭПОХУ

Аннотация. Статья посвящена исследованию магических и лечебных ритуалов башкир на основе современных фольклорных записей, анализируя их роль в сохранении традиционной культуры в условиях цифровой эпохи. Рассматриваются ключевые обряды, связанные с защитой от сглаза, лечением болезней. Особое внимание уделяется синкретизму башкирских практик, сочетающих этнографию, сакральную лексику, а также доисламские верования с исламскими элементами. Автор подчёркивает, что, несмотря на утрату (вредоносной, промысловой), некоторых магии видов охранительные ритуалы продолжают бытовать, адаптируясь к современным условиям. Исследование основано на полевых материалах фольклорных экспедиций, демонстрируя устойчивость архаичных представлений (например, о сакральности заката, магической силе воды и металлов) и их роль в поддерживании этнической идентичности башкир.

Abstract. The article is devoted to the study of magical and healing rituals of Bashkirs in modern folklore records, analyzing their role in preserving traditional culture in the digital age. The key rituals related to protection from the evil eye and the treatment of diseases are considered. Special attention is paid to the syncretism of Bashkir practices combining pre-Islamic beliefs with Islamic elements. The author emphasizes that, despite the loss of some types of magic (harmful, commercial), healing and protective rituals continue to exist, adapting to modern conditions. The research is based on field materials from folklore expeditions, demonstrating the stability of archaic ideas (for example, about the sacredness of sunset, the magical power of water and metals) and their role in maintaining the ethnic identity of Bashkirs.

**Ключевые слова**: башкиры, ритуалы, магия, лечебный фольклор, современные записи, сохраниение.

**Keywords**: Bashkirs, rituals, magic, healing folklore, modern records, preservation.

фольклор Традиционный обрядовый башкир представляет уникальный пласт культурного наследия, который отражает мировоззрение, верования, быт и духовные ценности этого народа. Обряды, связанные с ключевыми этапами жизни человека – рождением, свадьбой, похоронами, – а также календарные праздники, магические и ритуальные практики всегда играли важную роль в жизни башкирского общества. Они служили не только способом организации коллективной жизни, но и механизмом передачи культурного кода, укрепления социальных связей и сохранения этнической идентичности. Однако в условиях глобализации, урбанизации и активного цифровых технологий традиционные формы внедрения фольклора подвергаются значительным изменениям. Некоторые из них теряют свою актуальность, а другие находятся на грани исчезновения. В этой статье мы рассмотрим современные подходы к записи и сохранению ритуальномагического фольклора башкир, а также его значение в контексте сохранения этнокультурной идентичности в быстро меняющемся мире.

В традиционном фольклоре башкир магические и лечебные практики занимают особое место, являясь уникальным пластом культуры, передаваясь из поколения в поколение, продолжают сохранять свою актуальность и в условиях современности. Они отражают глубокую связь народа с природой, духовным миром и древними обрядами. Эти практики, уходящие корнями в доисламский период, включают в себя обряды, заговоры, заклинания и методы лечения. Они были неотъемлемой частью повседневной жизни башкир, выполняя функции исцеления, предсказания будущего И взаимодействия потусторонними силами. Однако в условиях глобализации, урбанизации и цифровизации многие из этих традиций оказались под угрозой исчезновения. Молодежь все реже обращается к древним ритуалам, предпочитая современные формы досуга и медицинские практики. В этой связи современные технологии предоставляют новые возможности для сохранения и изучения магических и лечебных практик башкир. В данной статье мы рассмотрим, как эти традиции фиксируются в современных условиях, какие методы используются для их сохранения и как цифровые технологии помогают передать это наследие будущим поколениям.

Экспедиции, проводимые фольклористами, имеют целью сбор, сохранение и анализ устного народного творчества, включая магические и лечебные практики. Записи, сделанные в ходе таких исследований, являются важным источником информации о культуре и мировоззрении башкир, т.к.позволяют зафиксировать не только живую в памяти народа практику, но и контекст, в котором она осуществляется, что помогает понять её значение в жизни общества. Судя по фольклорным и этнографическим материалам, в наибольшей степени сохранились лечебная и охранительная магия, в меньшей – погодная. Почти любовная, животноведческая, полностью промысловая и вредоносная магии [Лечебная и охранительная магия башкир, 2009: 7].

Как справедливо отмечает Р. А. Султангареева: "Творчество, связанное с магией слова, пронизывает всю жизнь башкира, основные принципы жизневедения которого испокон веков связывались с поклонением живой природе, одухотворением неземных и земных сфер. Отсюда многообразие словесно-поэтического творчества, восходящего к сакрализации слова, действ, также звука. Произносимые в определенном времени, пространстве и месте в целях получения желаемых результатов и умилостивления высших сил, созданные при участии творчества особого человека рода — баксы (имсе, hынсы, арбаусы), произведения сформировались как культурные тексты магического назначения" [Султангареева, 2014: 110].

В традиционной культуре башкир закат воспринимался как особый, сакрально отмеченный период суток, противопоставленный восходу солнца. В отличие от утренних часов, символизировавших обновление и начало, вечерние сумерки считались временем активизации вредоносных сил. народным верованиям, именно на закате особенно активными становились болезни и нечистые духи (в башкирской традиции обозначаемые "ен-шайтан", *"ен-зәхмәт"*). В связи с этим сложился целый комплекс запретных предписаний, регламентирующих поведение человека в опасный период: категорический запрет на сон ("Кояш байығанда йокларға ярамай – башың ауырта"), ограничение зрительного контакта с заходящим солнцем ("Кояш байышына озак карарға ярамай – ауырыйның", "Кояш байығас, тәзрәнән дә карарға ярамай, шайтан күзеңә төртөр"), особые предостережения для детей ("Кояш байығанда балаларға уйнарға ярамай – ен-шайтан һуға" [1]). С заходом солнца также вступали в силу и особые ограничения, связанные с водой и очищением: запрещалось выливание грязной воды, подметание полов, забор воды из колодца. Эти строгие предписания основывались на вере в особые свойства воды времени заката. Считалось, что жидкость, набранная в этот переходный период между днём и ночью, приобретала опасные свойства ("Кояш байығас бысрак һыу түгергә, изән һеперергә ярамай, юғиһә ен-зәхмәт кағыла", "Кояш байығас алынған һыу бисура, ен-зәхмәт һыуы була" [Экспедиционные материалы – 2008: 88]. Парадоксальным образом этот хронотоп воспринимался одновременно и как опасный, и как обладающий особой целительной силой. Народная медицина башкир использовала время заката для проведения особых лечебных обрядов. В мифопоэтической картине мира заходящее солнце мыслилось как уносящее с собой все болезни и невзгоды, чтобы утром появиться обновлённым и очищенным. На закате проводились лечения больных, т.к. верили, что в это время можно было уничтожить болезнь. Считалось, что заходящее Солнце уносит с собой все боли, хворь, а утром возвращается новое, чистое светило. Ярким примером использования времени заката является заговорный направленный на изгнание болезни:

Кайзан килдең, шунда кит, Һыузың ағышына кит, Кояш байышына кит! [4]

Откуда пришёл – туда и уйди, Уйди по течению воды, Уйди на закат солнца!

Этот архаичный текст демонстрирует характерную для традиционной медицины связь между водной стихией (течением воды) и солнечным циклом как путями избавления от болезней.

Как показывают примеры, в традиционном мировоззрении башкир закат солнца представлял собой лиминальное время повышенной опасности и период особой сакральной силы, который является также оптимальным моментом для проведения лечебных обрядов.

Характерной чертой традиционной башкирской медицины является органичное сочетание лечебных практик (как рациональных, так и магических)

с религиозными элементами. Лечебные процедуры неизменно сопровождаются чтением коранических аятов, особыми заговорными текстами и молитвенными обращениями, в которых упоминаются имя Всевышнего Аллаха, пророк Мухаммад (с.а.в.) или члены семьи пророка.

Яркой иллюстрацией служат заговоры, произносимые при похлопывании (hапылдатыу), т.е. формы массажа сердца испуганного или больного человека. Считалось, что при таких случаях сердце уходит со своего места:

*Ноп йөрәк, ҡайт йөрәк, Хоп, сердце, вернись, сердце,* 

Aй кайтты, hин  $\partial_{\partial}$  кайт, Kак возвращается месяц - и ты

вернись (насвое место!),

Көн кайтты, һин дә кайт!. Как возвращается солнце – и ты

вернись!

Ат башындай алтын йөрәк, Сердце золотое, с голову коня,

Куй башындай көмөш йөрәк! Сердце серебряное, с головубарана!

Урының тап, урының тап! Найди своё место, найди свое место! Имләмәһәм – миңә язық, Если не исцелю – мне грех вменяется,

Если целительства не произойдет –

Им булмаһа — huңә язык. тебе вменится. Минең кулым түгел, Не моя рука-то

Fәйшә,  $\Phi$ атима кулы! Pуки  $\Gamma$ айши и  $\Phi$ атимы!

[3]

Текст собой представляет традиционный образец синкретизма башкирской народной медицины, где языческие заговорные формулы сочетаются с исламскими мотивами, действа с магией слов. Структура текста включает в себя заклинательную формулу повелительного обращения к сердцу, апелляции к циклам движения небесных светил (луна, солнце) как символам кругооборота жизни и возвращения здоровья, а сравненияс золотом и серебром подчеркивают особую ценностность жизненно важного органа человека. В данном случает исцеление связывается не с личной силой знахаря, а с волей Айши и Фатимы (жены и дочери Мухаммеда с.а.в.). Акцентируется дилемма: если заговор не подействует, то вина ляжет на лекаря, а если не поддастся исцелению – то на самое сердце.

Другим характерным примером лечебных заговоров, применяемых при кардиологических и нервных расстройствах, является текст, построенный на пространственной оппозиции. В данном случае наблюдается бинарная модель пространства, где опасная зона: природные локации ("горы и камни"), а безопасная – антропогенное пространство ("среди людей"):

*han-han, йөрәк!* Хоп-хоп, сердце!

Урыныңа төш, йөрәк! Займи своё место, сердце!

Эй, Аллам, куркытма, О, Аллах, не пугай,

Куркыузың урыны – Место страха – между гор и камней,

тау-таш араһында,

Бында, әзәмдәр араһында түгел А здесь, среди людей, ему не место.

[Фольклор Курганских башкир, 2013: 101].

Механизм действия данного заговора включает три ключевых аспекта: материализацию страха, идея его пространственного перемещения и четкого разграничения сакрального и профанного миров (Горы и камни — маргинальное, "неживое" пространство, куда можно отослать угрозу, указав его духу о том, что людское общество — зона воли и здоровья, где ему, страху "нет места").

Также при сердечных болях больному читают молитву «Аятуль Курси» (аят из Корана) и усаживают на его грудь чёрную курицу (предварительно промыв и обтеревей ножки). При этом говорят: «Причина от меня, а исцеление – от Аллаха!» (означает причина целительства от меня, а результат исцеления от Аллаха). Курица сидит 10-15 минут, затем её убирают и отдают кому-либо в качестве садаки (милостыни), а если умирает, то хоронят в глубоко вырытую яму [Фольклор Курганских башкир, 2013: 60]. В традиционных верованиях чёрный цвет часто ассоциируется с поглощением негатива (болезни, сглаза), а животные (куры, собаки)выступают как «проводники» или «поглотители» болезни. Фраза «Причина от меня, а исцеление – от Аллаха» – традиционно универсальная формула, произносимая почи во всех видах целительства.

В башкирской народной медицине и мировоззрении сглаз (куз тейеу – букв. "прикосновение глаза") считается одной из к распространенных причин внезапных болезней (особенно у детей), хронической слабости и необъяснимых неудач в жизни, хозяйстве. Сглаз понимается как передача негативной энергии через взгляд, часто неосознанный. В группе риска находятся дети (из-за открытости и незащщищенности, "чистоты" их энергетики), привлекательные внешне люди и животные (объекты повышенного внимания) и вызывающие зависть у окружающих удачливые люди, богатые их хозяйства. В современном башкирском обществе представления проявляются по-разному: в сельской местности, особенно среди пожилых, устойчиво сохраняются верования в сглаз. В городах охранные от сглаза традициивключают ношение оберегов, амулетов, популярны защитные фразы, словосочентания. Для того, чтобы не случился сглаз, в этикете людей распространены выражения, типа "Только бы его не сглазить! Собханаллах!", "Убереги, Аллах от дурного глаза!", а сам человек, часто проговаривая защитные слова, совершает троекратное сплевывание через левое плечо. Даже неверящие в нечистые силы люди часто соблюдают обережные меры "на всякий случай". Это свидетельствует о глубокой укоренённости в коллективном сознании представлений о вредоносных силах. Отметим, что таковые традиции демонстрируют удивительную устойчивость архаичных верований, адаптирующихся к условиям современной жизни.

В верованиях башкир младенцы и дети раннего возраста воспринимались как наиболее подверженные негативным энергетическим воздействиям, в первую очередь – сглазу. Для обеспечения комплексной защиты от подобных влияний в культуре сформировался целый пласт охранительных практик, в которых органично переплелись архаичные анимистические представления, уходящие корнями в доисламский период, религиозные элементы мусульманской традиции (использование коранических текстов и молитвенных

формул) и эмпирические знания народной медицины. Фольклорные и этнографические исследования последних лет фиксируют распространение обережных практик, направленных на защиту детей от сглаза. К числу наиболее популярных защитных средств относятся ношение на запястье красной ниточки, пришивание монет к одежде, нанесение защитных знаков на лоб (красной краской, помадой, сажей или белой краской), декорирование головных уборов бисером, гусиными хвостовыми перьями, монетами или раковинами каури. Средством защиты от сглаза служили и подвешенные на колыбель ветки можжевельника, рябины, разноцветные кисточки. Занавеска, закрывающая колыбель, тоже защищала ребенка от сглаза. В ходе полевых исследований, проведённых в Белорецком районе Республики Башкортостан, был зафиксирован традиционный обряд, связанный охранительной практикой в отношении младенцев. Согласно свидетельству информанта, в прошлом существовал обычай привязывания к люльке (башк. сәңгелдәк, бишек) небольшого текстильного мешочка, внутри которого помещали бетеу – свёрнутые кусочки бумаги с нанесёнными на них защитными текстами (аяты, молитвенные формулы), а также медвежий коготь (айыу тырнағы). Считалось, что коготь отпугивает злых духов (джиннов и шайтанов). Для защиты от сглаза ребёнку мазали лоб сажей ( $\kappa opom$ ), а если порчу уже навели, то проводили обряд очищения: сначала обрызгивали водой оконные рамы, дверные косяки и ручки, а затем этой же водой умывали лицо и руки малыша [2].

Если ребёнка сильно сглазили (*нык күз тейнә*), то обливали его и его мать «*таңныуы*» (*досл.* утренняя вода). Окропив этой водой дверные ручки и оконные рамы, ею же умывали лицо и тело ребёнка, приговаривая:

Кара күззәрзән, От чёрных глаз, Зәңгәр күззәрзән, От синих глаз

Йәшел күззәрзән,

Һоро күззәрзән,От зелёных глаз,Ай кайта, көн кайта,От серых глаз –

Килгән кунактар за кайта, Луна и Солнце возвращаются,

*Нин дә кайт! И гости возвращаются*,

*Нин кайтмаһаң, миңә оят!* И ты (сглаз) – уходи!

Хайран телем хур булды... Ты не уйдёшь – мне стыд!

Минең кулым түгел,

*Гәйшә-Фатима ҡулы!* Язык мой славный–опозорен...

[Юлдыбаева, 2012: 160]. Не мои это руки –

РукиГайши и Фатимы!

Далее следует волевое обращение к духу сглаза:

Eлдән килhәң, eлгә киm! C веmром коли nриmел — на веmер

уходи!

Tау3ан килhн, тау8а кит! C гсры коли пришёл - на гсру и

уходи!

Ерзән килһәң, ерзгә кит! Име-томо шул булһын,

Из земли если пришёл — в землю уходи! Пусть будет целительным все это,

Ер кендеге шул булыр

[Там же: 160]. Пуп земли он здесь и будет!

Р.А. Султангареева глубоко и системно изучила мифогенез магического фольклора, семантику действ, этнографизмов, этимологию, смыслы сакральной анимистических, лексики, также особенности парциальных мотивов, специфику функцийформул заговорно-заклинательных актов, раскрыла комплексность замыслов и идей. "Пуп земли (ер кендеге) – это сакрализованное пространство, центр вершения исключительных событий там, где происходят события. Пуп земли находится там, где реализует события сам актор действий", исследователь [Султангареева, 2014]. Курганские использовали для снятия сглаза воду, поученную путем ополаскивания дверных и оконных рам; шили для детей, подвергшихся сглазу, рубахи из семи лоскутов [Фольклор Курганских башкир, 2013: 15]. Челябинские башкиры обвязывали ребёнка нитью из одежды предполагаемого «сглазившего», или умывали его лицо и шею использованной для мытья посуды и дверных ручекводой, либо давали выпить эту воду [Фольклор Челябинских башкир, 2012: 11].

В детской охранительной магии башкир особенно выделяются специфические магические практики. Одним из наиболее значительных является обряд первой бани для младенца. Повитуха обращается к тотемным предкам башкир, таким как волк, медведь, рыба, а называния банных камней и бревна действуют как метафоры сакрального места ритуального очищения. Весь комплекс мифоритуала свидетельствует о древности как самого обряда, так и сопровождающих его благопожеланий:

Нап-han-han!
Мунса ташы, бүрәнә башы!
Әбейзе "әбей" тип әйт,
Бабайзы "бабай" тип әйт!
Айыу балаhы,
Бүре балаhы!
Татлы таба бул,
Алабуға бул,
Ныузан таза бул,
Минең кулым түгел,
Гәйшә, Фатима кулы,

*Han-han-han!* [БХИ, 1995: 345] Xon-xon-xon!

Банный камень, головка бревна! Старушку «бабушкой» называй, Старика «дедушкой» называй!

Дитя медведя, Дитя волка!

Будь сладкой сковородой,

Будь как окунь, Будь чище воды,

Будь как пиявка,гибким,

Не моя рука,

РукиГайши, Фатимы,

Xon-xon-xon!

В народе широко распространены заговоры, заклинания и обряды, где упоминаются имена Гайши и Фатимы. В некоторых районах их называют также Гайша-Батман или Гайша-Батыма (Гэйшә-Батман, Гәйшә-Батима). Эти имена арабского происхождения (Гайша — жена пророка Мухаммеда, а Фатима — его дочь) старики произносят с особым почтением, веря, что они обладают великой магической силой. Во время заговоров имена святых добавляют в текст для усиления воздействия слов и целебной мощи рук проводящего обряд.

При порче или сглазе используется магия семеричности. Собрав семь особых предметов: три разноцветные нитки (алую, чёрную и белую), уголёк, горсть пепла, обрезок ногтя, иглу, всё это относят на глухое безлюдное место, затем возвращаются другой в целях «обмана нечистых сил». Выбрасывая, нашептывают заговоры:

Миңә – һаулык, һиңә – яулык! Һыу инәһе – һуған һакал! Ер инәһе – ерән һакал! Ерзән килһәң, ергә кит, Һыузан килһәң, һыуға кит, Кайзан килһәң, шунда кит! Мне – здоровье, тебе – платок!, Мать водяная – холодная борода! Мать земли – рыжая борода! Коль с земли пришёл – в землю уходи,

Eсли c воды пришёл — в воду вернись,

Откуда явился – туда и катись! [Экспедиционные материалы – 2004, 2006: 225.]

Здесь "hyғанhакал" разг. от "hыуығанhакал",означающего холодную стихию воды.

Пространства земли, воды, полей, гор и др. подразумевают возможные пути «прихода» хвори, духов болезней. В этом и других лечебных актах традиционны применения сломанных, сожженных и др. вещей, которые становятся подменой болезни: хворь «переходит» на всякий сор – ржавые гвозди, битое стекло, отрезанные ногти, вычесанные волосы. Всё это оставляют на перепутье дорог, уходят не оглядываясь и бросают за спину несколько веточек (семь или девять - смотря по силе сглаза), заранее заговорённых особыми молитвами. Возвращаясь, прутиком чертят за собой поперечные создавая «границы линии, таким образом между миром потусторонними силами».

Для исключения следствий испуга (куркыу), сглаза (күз тейеү) или порчи у детей и взрослых отливали кот-кут. Он традиционно в верованиях тюрков символизирует жизненную силу, удачу, душевное в целом благополучие. Для этого ритуала бралиолово (курғаш) — металл, считающийся "чистым" и способным впитывать негатив, наливали в мискуводу(иногда освящённую или из родника). Больного усаживали на стул, накрывали голову платком. В железной посуде плавили кусочек олова, добавляли туда каплю масла, затем выливали расплав в миску с водой, держа ее над головой пациента, проговаривали:

Колой котом, кил, котом! Ишектән дә кер, котом, Тишектән дә кер, котом, Кайзан сыкһаң, шунда кил, котом!

Войди через щель,мой кут, Откуда ушёл —туда и вернись, мой кут!

mou kym.

[Экспедиционные материалы – 2006, 2008: 118–119.]

Кер, котом, кер, Ишектән дә кер! Ат булып кешнәп кер, Һыйыр булып мөңрәп кер, Каз булып какылдап кер, Өйрәк булып бакылдап кер!

Войди, мой кут, войди! Через дверь войди, Войди конем ржущим, Войди как мычащая корова, Войди гогочущим гусем, Войди крякающей уткой!

Приди мой кут, приди!

Войди через дверь, мой кут,

[Диалог культур, 2019: 148].

Расплавленное олово принимало форму того, чего испугался ребенок (например, собаки, змеи или другого явления). Затем это олово (свинец) заворачивали и вешали ребенку на шею на нитке, как оберег [Экспедиционные материалы — 2018: Салаватский район, 2022: 195]. Этот оберег носят, пока он сам не упадёт. Когда приходит время снять его, берут амулет и вращают его десять раз справа налево от поясницы, затем произносят заговор:

9 тинем – сире ауырыузың тупракка төштө,

7 тинем – ауырыузың куркыузары елгә осто,

5 тинем – ауырыузың куркыузары бизеп китте,

3 тинем – ауырыузың куркыузары осоп китте,

1 тинем – Алланы Тәғәләнең рәхмәте менән,

Уның ярзамы менән бер тигәс тә бөттө-китте, бөттө-китте.

Име-йөмө шул булһын,

Минең кулым түгел,

 $\Phi$ атима-Fәйшә кулы.

Ауырыуға – шифа, миңә сауап булһын!

Сказала «9» – болезнь больного ушла в почву земли,

Сказала «7» – страхи больноговетром унесло,

Сказала«5» – страхи больного отстранились,

Сказала«3» – страхи больного улетели,

Сказала«1» – по милости и помощи Аллаха Всевышнего,

С Его помощью все недуги исчезли, всё плохое пропало.

Да будет так! Не моя это рука –

Не моя рука (исцеляет),

Руки Фатимы и Гайши.

Больному – исцеление, мне – благодать! [Экспедиционные материалы – 2006, 2008: 119]. В данном акте ведется обратный счет от 9 до 1 в знак убывания, ухода болезни, каждая цифра символизирует постепенное исчезновение болезни и покровительство в этом разных стихий (земная почва, ветер и т.д.). Этот сложный целительский комплекс «возвращения души» или

«отливки кут» подвержен семантико-структурному анализу Р.А. Султангареевой, и она отмечает, что здесь «проводится идея первотворения и нового перерождения (освобождения от болезни или обмана смерти) человека» [Султангареева, 2018: 464].

В башкирской заговорной магии широко использовали различные компоненты: это утренняя вода (тан ныуы), материнское молоко, камни с "глазками" (кузле таш), маталлические предметы (ножницы, нож). Помимо перечисленных, могли использоваться и другие предметы, которые в контексте конкретных ритуалов наделялись магической силой. Утренняя вода (тан hыуы) считалась особо сильным средством, обладающим очистительными, защитными и целебными свойствами. Её набирали до восхода солнца, пока природа «чиста», а роса не тронута дневной суетой. Вода применялась для лечения внутренних болезней, снятия сглаза (отливка ком оловом), для омывания больного или покойника [Экспедиционные материалы – 2018, 2022:169].

В системе народного врачевания башкир особое место занимали магические ритуалы с использованием камней. Согласно исследованиям А.Ф. Илимбетовой, "чтобы дети росли крепкими и здоровыми, им давали играть в камешки. Тангауры Зилаирского района использовали "ата таш" во время врачевания мальчиков от сглаза, при болях в животе (эс ауыртыуы), болезней суставов (быуын hызлау), а камнем "инә таш" заговаривали девочек от грыжи (бүсер), рахита (өсйән) и кожных заболеваний (тире ауырыузары)" [Илимбетова, 2020: 115]

Во время заклинания лишая (тимерәү) над пораженным местом водили оселком и, очерчивая его камнем, произносили:

Бисмиллаһир-рәхманир- Во имя Аллаха Милостивого,

рахим! Милосердного!

Бында сыкма, тышка сык! — Здесь не оставайся, вон уходи! — Имең-томоң шул булһын! Да будет так по воле [Всевышнего]!

Минең имем түгел, He мое лечение —  $u_M$ ,

Ғәйшә, Фатималар име! А лечение Гайши и Фатимы!

[Жемчужины земли давлекановской, 2008: 65]

В Стерлибашевском районе грыжу ребенка изводили, тыкая его живот точильным бруском (кайрак таш, беләү) [Экспедиционные материалы – 2017, 2018: 133].

В башкирских традициях материнское молоко считалось сильным средством исцеления, символом жизненной силы и защиты. Его использовали в заговорах для лечения различных детских недугов. В частности, для удаления врожденных черных щетинок на спине у младенцев, помимо закваски или овечьей шерсти, практиковалось растирание спины и плеч ребенка материнским молоком. Этот метод, наряду с другими, подчеркивает веру в целебные свойства грудного молока и его особую связь с ребенком. [Лечебная и охранительная магия, 2009: 119].

Применение острых металлических предметов, таких как ножи или ножницы, в лечебных ритуалах, вероятно, имело символическое значение и острота металла ассоциировалась с способностью «разрезать» и тем самым «уничтожать» болезнь или недуг. Так, новорожденного ребенка никогда не оставляют одного [без присмотра]. Если нужно выйти [из комнаты], обязательно кладут рядом ножницы или нож [Экспедиционные материалы – 2018: 175]. Считалось, что железо отпугивает нечистую силу, а острые предметы могут "разрезать" негативное их воздействие. Другая интерпретация связывает использование таких предметов с ритуальным отсечением, удалением негативной энергии, словно символическое отрезание болезни от человека. Так, в 2004 г. в Татышлинском районе Хусаиновой Г. Р. зафиксирован заговор, используемый при лечении грыжи:

Шури-шури бүһер, Шури бүһер, карт бүһер. Карт булһаң да ят, бүһер. Мейескә һалдым дүрт икмәк, Дүрт икмәк мейескә йәбешеп каталыр, Шулай йәбешеп ят, бүһер — Бысак менән һуйырмын, Салғы менән кыйырмын! [Хусаинова, 2012: 168].

Шури-шури, грыжа, Шури грыжа, старая грыжа. Хоть и старая, ложись ты,грыжа. В печку положила четыре каравая хлеба, Четыре каравая хлеба,слипшись, в печи затвердеют. Ты также прилипни и лежи, грыжа — Ножом тебя я зарежу, Косою тебя скошу!

Данный текст представляет собой обрядовый заговор или заклинание, защищающее от злого духа, вызывающего грыжу (бућер, бусер). В заговоре содержится волевое обращение к духу грыжи затвердеть и не двигаться по телу больного; упоминание ножа и топора — традиционный элемент магических текстов, используемый для устрашения нечисти. Металлические предметы здесь выступают не просто инструментами, но и магическими артефактами, способствующими изгнанию болезни. Заслуживает внимания гендерный аспект: при лечении мужчины чаще использовали нож, женщины — ножницы, что отражает традиционное разделение магических функций [3].

Своеобразны у башкир способы выведения бородавок. Особый интерес представляют практики, зафиксированные у северных башкир. Пораженную конечность (руку, ногу с бородавкой) тайно помещали в соседское помойное ведро. Обряд основывался на вере в передачу болезни через контакт с «чужим» нечистым предметом. Иногда бородавку «показывали» стрекозе, сажая насекомое на пораженное место. Считалось, что после её укуса бородавка исчезает, что, вероятно, связано с представлением о стрекозе как о чистом существе, способном поглощать болезни [Хусаинова, 2012: 169]. Другой метод, зафиксированный со слов информанта Нигаматуллиной Т.М. (1968 г.р.), заключался в «показе» бородавки Луне с особым заговором: «Ай, ай, кайза hинең тәтәйең? Бына минең тәтәйем» / Луна, луна, где твоя игрушка? Вот моя игрушка [2]. Здесь ритуализируется связь лунных циклов с идеей отторжения:

убывающая луна ассоциировалась с «уменьшением» болезни. Заговор использовали, чтобы символически «передать» недуг небесному светилу, которое должно было «унести» его, подобно исчезающему лунному серпу. Обычно ритуал совершали на убывающую луну, усиливая магическую связь между угасанием светила и исцелением. Подобные способы фиксировались фольклористами как часть комплекса архаичных лечебных практик, сохранившихся в отдельных регионах по сей день.

В рамках одной статьи невозможно полностью описать систему башкирских магических и лечебных ритуалов, зафиксированных фольклористами в ходе последних экспедиций. Подводя итог, следует отметить, что магические и лечебные ритуалы башкир представляют собой важную часть культурного наследия, отражая мировоззрение, связь с природой и духовные,врачевательные практики народа. Эти целительские акты (лечебные, защитные, любовные, метеорологические) играли ключевую роль в повседневной жизни, выполняя защитные, исцеляющие и прогностические функции.

В условиях глобализации, урбанизации и цифровизации многие ритуалы теряют актуальность, особенно среди молодёжи. Некоторые виды магии (прикладная, вредоносная) практически исчезли, в то время как лечебная и защитная сохраняются до сих пор. С развитием технологий башкирские магические и лечебные практики записываются и документируются в цифровом формате. Это стало возможным благодаря усилиям исследователей и самих носителей традиций, стремящихся сохранить и передать свои знания будущим поколениям. Создание видеороликов, блогов и социальных сетей позволяет не только сохранить информацию, но и сделать её доступной широкой аудитории. Цифровизация традиций способствует их популяризации и возрождению интереса к башкирской культуре. Молодёжь, имея доступ к информации, начинает осознавать ценность своих корней и традиций, что ведёт к возрождению интереса к народной медицине и лечебной магии.

Однако цифровизация таит в себе и определённые вызовы для традиционных практик. Одна из проблем — искажение информации, когда традиции представляются в упрощённом или коммерциализированном виде, что может привести к потере их подлинности. Поэтому важно, чтобы носители традиций и исследователи работали вместе, сохраняя аутентичность и глубину практик. Цифровые технологии и научные исследования позволяют сохранять уникальные обрядовые практики, передавая их будущим поколениям и поддерживая этнокультурную идентичность башкирского народа.

### Литература

- 1. Башҡорт халыҡ ижады. Т. І: Йола фольклоры / Сост., авт. вступ. ст. и коммент. А.М. Сулейманов, Р.А. Султангареева. Уфа: Китап, 1995. 560 с. (на башк. яз.).
- 2. Диалог культур: Пермский край (исследования и материалы). 2 книга / Сост.: Н.А. Хуббитдинова, Г.В. Юлдыбаева, А.Г. Салихов, Л. Х. Мухамметзянова. Уфа, 2019. 190 с.
- 3. Жемчужины земли давлекановской / сост. А. М. Хакимьянова, Р. Г. Мухаметгалин. Уфа: "Деловая династия", 2008. 328 с. (на башк. яз.).
- 4. Илимбетова А.Ф. Символика камня в фольклоре, обрядах и обычаях башкир. Уфа: Мир печати, 2020. 168 с., илл.
- 5. Лечебная и охранительная магия башкир. Тексты. Составление, подготовка текстов  $\Phi$ .Г.Хисамитдиновой. Уфа, 2009.380 с..

- 6. Султангареева Р.А. Магический фольклор башкир: специфика и мифоритуальные особенности репертуара // Вестник Челябинского государственного университета. 2014. № 26 (355). Филология. Искусствоведение. Вып. 93. С. 108–114.
- 7. Султангареева Р.А. Башкирский фольклор: семантика, функции и традиции. Т.1: Миф. Обряд. Танец. Сказительство. Шаманский, религиозный, музыкальный фольклор. Современные традиции. Уфа: Башкирская энциклопедия, 2018. 520 с.
- 8. Фольклор курганских башкир (материалы и исследования) / сост.-ли Хусаинова Г.Р., Юлдыбаева Г.В., Гайсина Ф.Ф. Уфа: ИРО РБ, 2013. 160 с.
- 9. Фольклор челябинских башкир: материалы и исследования / сост. Хусаинова Г.Р., Юлдыбаева Г.В., Гайсина Ф.Ф. Уфа, 2012. 204 с.
- 10. Хусаинова  $\Gamma$ .Р. Традиционная медицина северных башкир // Современное состояние башкирского фольклора: сб. науч. ст. Уфа, 2012. С.165–170.
- 11. Экспедиционные материалы 2004: Альшеевский район / Сост. Султангареева Р.А.(рук. экспедиции), Хусаинова Г. Р., Юлдыбаева Г. В., Гайсина Ф. Ф. Уфа: 2006. 234 с. (на башк. яз.).
- 12. Экспедиционные материалы 2008: Балтачевский район / Сост. Хусаинова Г.Р., Юлдыбаева Г.В., Хакимьянова А. М., Гайсина Ф. Ф., Зинурова Р. Р. Уфа: ИИЯЛ УНЦ РАН, 2010. 204 с.
- 13. Экспедиционные материалы 2017: Стерлибашевский район / сост. Г. Юлдыбаева Г.В., Хакимьянова А.М., Гайсина Ф.Ф. Уфа, 2018. 352 с.
- 14. Экспедиционные материалы 2006: Бураевский район / Хусаинова Г.Р., Султангареева Р.А., Юлдыбаева Г. В., Ахметшина Г.М., Гайсина Ф.Ф., Сальманов А. С. Уфа: ООО "Деловая династия", 2008.240 с.
- 15. Экспедиционные материалы 2018: Салаватский район. Ч. 2 / Сост. Хусаинова Г. Р., Хакимьянова А. М., Зинурова Р. Р., Гайсина Ф. Ф. Уфа: Мир печати, 2022. 224 с.
- 16. Юлдыбаева Г.В. Лечебная магия в современном башкирском народном творчестве (на основе экспедиционных материалов) // Современное состояние башкирского фольклора: сб. науч. ст. Уфа, 2012. С. 156–165 (на башк. яз.).

#### Список информантов

- 1. Записано Хакимьяновой А.М. в 2011 г. от жительницы дер. Азналкино Белорецкого района Республики Башкортостан Ахметшиной Рахили Муслимовны (1938 г.р.)
- 2. Записано Хакимьяновой А.М. в 2011 от жительницы г. Белорецк Нигаматуллиной Танзили Мужавировны (1968 г.р.).
- 3. Записано Хакимьяновой А. М. в 2011 г. от жительницы дер. Азикеево Белорецкого района Республики Башкортостан Нуретдиновой Гульсары Насибулловны (1952 г.р.).
- 4. Записано Хакимьяновой А.М. в 2014 г. от жительницы дер. Салихово Ишимбайского района Республики Башкортостан Халиковой Миннур Минебаевны (1930г.р.).

©Хакимьянова А. М., 2025

УДК: 82(470.57)-1:398(=512.141):930.2(470.57)

Xөсәйенов C.M.,  $TT \partial U$ ,  $\Theta \phi \theta \kappa$ .

### НА СТЫКЕ ФОЛЬКЛОРИСТИКИ И АРХЕОГРАФИИ

(из опыта выявления поэтического наследия Ш.Аминева-Тамъяни)

## ФОЛЬКЛОР ҺӘМ АРХЕОГРАФИЯ ҒИЛЕМДӘРЕ СИКТӘРЕНДӘ

(Ш.Әминев-Тамъянизың шиғри мирасын барлау эше тәжрибәһенән)

Аннотация. В изучении творческого наследия Ш.Аминева-Тамъяни используются различные методы. Выявление произведений Ш.Аминева-Тамъяниимеет свою специфику. При его жизни ни одно его произведение не опубликовано. На помощь литературоведам приходят архивные археография фольклорные И материалы. изучении произведений, созданных им, эти методы являются единственно возможными. Многие его стихи остались в памяти народа или же хранятсяна полках архивов и книжных хранилищ.

В статье показаны примеры, выявления творческого наследия поэта и показаны некоторые пути дальнейших поисков.

**Ключевые слова:** Поэт-импровизатор, сэсэн-сказитель, народный поэт, фольклорные исследования, памятники археографии, архивистика.

**Abstract:** Various methods are used in the study of the creative heritage of Sh. Aminev-Tamyan. Identification of the works of Sh. Aminev-Tamyan has its own specifics. During his lifetime, none of his works were published. Archival research, archeography and folklore materials come to the aid of literary scholars. In the study of the works created by him, these methods are the only possible ones. Many of his poems remained in the memory of the people or are stored on the shelves of archives and book depositories.

The article shows examples of identifying the creative heritage of the poet and shows some ways of further searches.

**Key words:** Poet-improviser, sesen-storyteller, folk poet, folklore research, monuments of archeography, archivistics.

Әзәбиәт ғилемендә әзиптәрзең ижади мирасын барлауза төрлө ысулдар билдәле. Языусыларзың төрлө матбуғат сараларында басылып сыккан билдәле әсәрзәрен туплаузан башка фольклор һәм археография комарткылары ла файзаланыла. Был хәл төрлө кимәлдә барлык халыктарзың да әзәби мирасын туплауза күзәтелә. Ундай күренеш башкорт әзәбиәт ғилемен дә ситләтеп узмай. Билдәле булыуынса, Акмулла һәм кайһы бер башка шағирзарзың һәм сәсәндәрзең шиғырзары заманында халык хәтерендә киң таралған булған. Үз вакытында улар кағызға күсереп тә алыналар. Ш. Әминев-Тамъянизың ижади мирасын барлау эшендә лә әзәбиәт ғилеме белгестәре археографик һәм фольклор экспедициялары табыштары менән файзаланалар.

Ш. Әминев-Тамъянизың ижады тураһында узған быуаттың тик 70-се йылдарында ғына билдәле була башлай. Төрлө объектив һәм субъектив факторзар арҡаһында һәм үзенсәлекле тәбиғәт эйәһе булыу сәбәпле ул үзе лә шағир тип аталырға дәғүә итмәгән. Шуның өсөн дә ул үз шиғырзарын бер матбуғат сараларына ла тәҡдим итмәй.

Шафик Әминев 1858 йылда Ырымбур губернаны Верхне-Урал өйәзе Тамъян-Түңгәүер волосы (хәзер Башкортостандың Әбйәлил районы) Әбделғәзе ауылында крәстиән ғаиләнендә тыуған. Тәүге белемен ауыл мәзрәсәнендә, унан һуң Троицкиза һабак алған. Йәй көндәрендә ул казактар яғына китеп кышын мәзрәсәлә укыр өсөн акса яғын хәстәрләгән. Әммә шәхси язмышының

катмарлы сәбәптәре арҡаһында ул укыуын ташларға мәжбүр булған. Үзенең тырышлығы арҡаһында төрлө эштәр менән шөғөлләнеп ул үз кул көсө менән урта хәллеләр рәтенә ингән.

Шафик Әминев үзе күргән, ишеткән бар мөһим хәл-вакиғаға арнап шиғыр сығарыр булған. Шуларзы төрлө сәбәптәргә тап килтереп мәжлестәрзә һөйләгән, үз күнеленә хуш килгәндәрен дәфтәренә теркәп куйған. Ғ. Хөсәйенов уның турала: "Шафик Әминев-Тамъяни поэзияһы – ауыз-тел һәм язма әзәбиәт традицияларын, сәсәнлек менән шағирлык сәнғәтен берләштергән үзенсәлекле ижад күренеше. Ул язма формаһы, поэтикаһы менән язма поэзияға караһа, кайһы бер тел-стиль үзенселектәре, йәшәү һәм башкарыу рәүеше менән фольклорға тартым" [Хөсәйенов Ғ, 1990: 490].

Шағирзың ижади мирасын барлауға Ғ.Хөсәйенов зур өлөш индерзе. Әммә башлаған эшен тамамлап, Ш.Әминевтың билдәле булған шиғырзарын туплап, айырым китап итеп сығара алмай калды. Шулай за, "Китап" матбуғатында шағирзың "Әйтер һүзем бар" тигән шиғырзар йыйынтығы 2018 йылда дөнъя күрзе. Йыйынтыкты төзөүселәр Самат Фәйзуллин һәм Әхмәт Сөләймәнов. Баш һүззе филология фәндәре докторы Зәйтүнә Шәрипова язған.

Әммә был йыйынтык фәнни баçма түгел, ә әҙәби — нәфис баçма. Шуға ла ундағы шиғырҙарҙың касан, кем тарафынан һәм ниндәй формала булғанлығы тураһында белешмә юк тиерлек. Китапка кыска аннотацияла тик шундай һүҙҙәр бар: "Киң катлам укыусыларға тәғәйен был йыйынтык сәсәндең быға тиклем ташка басылған һәм халык араһынан яҙып алынған байтак бүтән әсәрҙәренән төҙөлдө" [Әминев-Тамъяни Ш., 2018: 2]. "Турысай ҙа атым" тигән шиғыр аҙағында "Бөрйән районы Монасип ауылында йәшәүсе Гәүһәр Ямалова-Сәғитованан (1914 й.) Салауат Әминев яҙып алды", — тиелгән. Был шиғырҙа Ш.Әминевтың ауыр яҙмыш кисереүе һиҙелә:

"Урал ғына таузы, ай, урауға Нәзекәй билле туры ат кәрәк. Һез иптәштәргә шиғыр язмаға Аж ефәкдин йомшаж тел кәрәк...

Өйөр-өйөр йылкым кыуғанымда, Бүртәһе бар уның, бузы юк. Эскенәйем боша, йөрәгем яна – Төтөндәре менән кузы юк...

Турысай за атым ял-койрогон Киске искэн елдэр тараган. Ызалапкай тапкан мал-мөлкэтем

Мал тотмағандарға таралған" [Әминев-Тамъяни Ш., 2018: 6, 68, 69, 70].

Был юлдарза коллективлаштырыуға, шәхси хужалыктарзан алып малдарзы колхоздарға тапшырыуға ишара булһа кәрәк. "Йыр" тигән шиғырынан һуң ошондай юлдар килтерелгән: "Шафик сәсән тәүге жатыны

Гөләндан үлгәс, ошо йырзы сығарып йырлап йөрөгән була. Уны жызы Нәфисәнән язып алдым". Был шиғырза шундай юлдар бар:

"Яңғыз за ғына аккош көз парланмай,

Яз көндәрен көтөп ал(а)лмай.

Яңғыз булма тигән һүзең ҡалды,

Һүзһез ҡалдым, яуап таб(а)лмай.

Яңғыз за ғына калмас яңғыз аккош,

Күккә менеп ергә ташланыр

Гиззэт тотоп үлгэн был аккошто

Ахирэттэ пары каршы алыр" [Әминев-Тамъяни Ш., 2018: 72].

Безгэ лә азмы-күпме Ш.Әминевтың ижади мирасына мөрәжәғәт итергә тура килде [Хөсәйенов С., 2021: 74-80; Хөсәйенов С., 2023: 56-61; Хөсәйенов С., 2024: 221-226; Хөсәйенов С., 2024: 191-193]. Үзенең ижадында ул башҡорт халкын белемгә, төрлө сит телдәр өйрәнеүгә өндәй. "Укы, балдар, укы, балдар!" тигән шиғырында ул:

Укы, балдар, укы балдыр"

Ужымаһаж, ауыр хәлдәр,

Әгәр тотош назан калһак,

Беззе кемдәр, күреп, йәлләр.

Укы немец, французса –

Назанлык безгә зур ғосса.

Әгәр тотош назан жалһаж,

Бөтәбез донъянан южһа" [Әминев-Тамъяни Ш., 2018: 30].

Был юлдар Акмулланың "Башкорттарым, укыу кәрәк!" һәм "Борадәргә" шиғырзары менән ауаздаш [Акмулла, 2007: 267-268; 312]. Сәсән, шулай итеп үз тормошо хәлдәрен генә бәйән итмәгән, ә халкының киләсәген дә кайғырткан. Уның ижадында башкорт халкының һәм уның дәүләтселегенең катмарлы осоронда ижад ителгән әсәр зә бар. Мәсәлән, "1920-нее йылда Башкортостан һәм Уралда сыккан "көс" тигән шиғырында ул былай ти:

"Кан түгешеп кулға алғас,

Алды башҡорт теләген,

Инде хәзер ныҡ тотайыҡ

Шул ерзәрзең иреген" [Әминев-Тамъяни Ш., 2018: 78].

Был шиғыр РФА ӨФТҮ Тарих, тел һәм әзәбиәт институтының академик Ғ.Б. Хөсәйенов исемендәге Ҡулъязмалар фондында №18 А 43 шифры астында һаҡлана. Был фондтта сәсәндең башка әлегә өйрәнелмәгән шиғырзары ла бар. Шулай итеп, фольклор һәм археография сиктәрендә Ш.Әминев-Тамъянизың ижадына бәйле яңы асыштар көтөлә.

# Әҙәбиәт

1. Мифтахетдин Акмулла // Башкорт әзәбиәте антологияны. Ике томда. ІІ том. XIXбыуат. – Өфө, Китап, 2007. - 267-330 б.

- 2. Хөсәйенов Ғ.Б. Шафик Әминев Тамъяни // Башҡорт әҙәбиәте тарихы. Алты томда. 2 том XIX-XXбыуат башы әҙәбиәте. Өфө. Башҡортостан китап нәшриәте. 1990. 490-496 б.
- 3. Хөсәйенов С.М. Башҡорт республиканы төзөлөүенең катмарлы осоронда тыуған әçәр (Ш.Әминев-Тамъянизың шиғри мираçынан) // Проблемы востоковедения. Уфа, 2021/4 (94). 74-80 б.
- 4. Хөсәйенов С.М. Ш.Әминев-Тамъяни шиғырзарында урындағы диалект һүззәре // Актуальные проблемы диалектологии языков народов России: материалы XX Всероссийской научной конференции. Уфа: ИИЯЛ УФИЦ РАН, 2024, с. 221-226.
- 5. Хөсәйенов С.М. Ш.Әминев-Тамъянизың шиғри мирасын барлау эшенең торошо тураһында. // Научное наследиеА.И. Харисова и актуальные проблемы гуманитарного знания (к 110-летию со дня рождения) Материалы Всероссийской научнопрактической конференции (с международн:ым участием). Уфа, ИИЯЛ УФИЦ РАН, 2024, с. 191-193.
- 6. Хусаинов С.М., Юнусова Ф.Б. Просветительские взгляды башкирских литераторов на рубеже XIX-XXстолетий(на примере творчества М.Акмуллы, М.Уметбаева, Ш.Аминева, С.Якшигулова). // Проблемы востоковедения. г. Уфа. 2023/2 (100), с. 56-61.
  - 7. Әминев-Тамъяни Ш. Әйтер һүзем бар. Өфө: Китап, 2018. 80 б.

©Хөсәйенов С.М., 2025

УДК 894.343:398.22

**Хөббөтдинова Н.А.,** БГПУ им. М. Акмуллы, г.Уфа

### К ХУДОЖЕСТВЕННОСТИ ПОЭЗИИ БАШКИРСКИХ СЭСЭНОВ-СКАЗИТЕЛЕЙ

# СӘСӘНДӘР ШИҒРИӘТЕНЕҢ ХУДОЖЕСТВОЛЫ ҮЗЕНСӘЛЕКТӘРЕНӘ КАРАТА

Анотация. Статья посвящена изучению творчества башкирских сэсэновсказителей, имена и поэтические произведения которых дошли до наших дней. Известно, что сказители, которые кроме того, что сохраняли и передавали из уст в уста помятники устно-поэтического творчества народа, сами создавали свои поэтические произведения — песни, баиты. Автор анализирует эти произведения, выявляя в них фольклорные традиции, художественные своеобразия, перенятые из устной народной поэзии. В науке их творчество Г.Б. Хусаинов, М.Х. Идельбаев рассматривают как явление изустной литературы.

**Ключевые слова:** башкирские сэсэны, творчество, поэзия, песня, баиты, устно-поэтическое творчество, художественные своеобразия.

VII-XVIII быуаттарза ил, халык, тип ялкынлы һүз әйткән, кобайыр сығарған Ерәнсә, Кобағош, Карас, Байык, Салауат Юлаев кеүек атаклы сәсәндәрзең эшмәкәрлеген, традицияларын XIXбыуатта Буранбай менән

Ишмөхәммәт Мырзакаев ише һүз оçталары дауам итә. Уларзың бай мирасын, үз сиратында, Ғәбит сәсән Арғынбаев менән Мөхәммәтша сәсән Буранғолов һаҡлап, киләсәк быуынға тапшырыу эшен башқарған.

Башҡорт сәсәнлеге сәнғәтен – «сәсәнлек институтын» үстереүзә, камиллаштырыуза үзе ижад иткән йырзары, кобайырзары менән билдәле булған Буранбай сәсән дә тос өлөш индергән (якынса тыуыу һәм үлеү йылдары: 1763-1868 йй.). Тикшеренеүселәрзең һәм халыҡтың фаразы буйынса, Буранбайзыкы тип исәпләнгән «Ялан Йәркәй», «Һыр», «Тәфтиләү», «Хажғәли», «Иркутский», «Бөзрә тал», «Сәлимәкәй», «Шаһибәрәк», «Аҡ яурын сал бөркөт» кеүек йырзарзың һәр төбәктә тиерлек хуш килеп, киң таныулық табыуы, шунлықтан халықлашып китеүе лә, шул турала һөйләйзер.

Буранбай, сәсән буларақ, тос һәм үткер теле менән дә, қурқыу белмәс батыр буларақ, беләк көсө менән дә үз-үзен аямайса социаль тигезһезлеккә, бай-тархандарға қаршы көрәшкән, күп даулашқан, күп ер-һыузар кискән, төрлө михнәттәр кисергән. «Кайһы урында, ниндәй исемдә йөрөп, ниндәй эш кылһа, шул урында уның турала тарих (риүәйәт. — *Н.Х.*) тыуған. Бөрйәндең дә, Кыпсақтың да, Йомран-Табындың да йырсыһы һәм қурайсыһы» буларақ төсмөрләнгән, һәр төбәк уны үзенеке һанаған [Буранғолов, 1995: 85]. Шуғалыр за уның хақындағы риүәйәттәрзең варианттары байтақ ергә сәселгән.

Әйтергә кәрәк, Буранбай сәсәндең ижадында, быға башка сәсәндәрҙән айырмалы рәүештә, индивидуаль ижад башлан ғысы, уның бик тә үҙенсәлекле стилгә эйә булыуы менән билдәләнә. Бында уның тәбиғи откоролоғо һәм зирәклеге лә, фольклор традицияларын оста ҡуллана һәм үстерә белеүе лә асыклана. Кайыпкол тархандың кейәүе Сәйет тарханды үлтереүен фашлар өсөн, Буранбай-Йәркәй шундай хәйләне файҙалана: тарханға ул туранан-тура, Сәйетте һин үлтерҙең, тимәй. Киреһенсә, үлемде бөтөнләй телгә лә алмайынса, егеттең тыуған ерен, олатайҙар юлын калдырып китеүенә үкенеүен белдерә:

Ирәндеккәй тауым, эй, йәйләүлек,

Китер генә инеме?

Таналыккай һыуым, ай, Яйығым,

Ташлар ғына һыуым инеме?

Олатайзар юлын, яткан кәберен

Күз-йәш түгеп кемдәр искә алыр?..

Илкәйзәрен һатып, ай, данлаған

Сәйет кейәүең жайза, тарханым?

Ил карғышы төшөп, ай, капланған

Кәбере лә юқ, қайза, тарханым? [Буранғолов, 1995: 87]

Бының шулай тип йырлап ишеттереүе була, бар йәйләү халкы тархан тирмәнен һырып алған, тип бәйән итә риүәйәттәрҙең береһе.

Аңлашылыуынса, Буранбай сәсән халкыбыззың ауыз-тел ижадындағы новеллистик әкиәттәренә хас кинәйәле итеп һүз йөрөтөү традицияһын оста кулланып, шуның менән моратына етә – енәйәтте аса.

Гүзәллекте, хозурлықты тоя белгән бай зиһенле һәм йор һүзле халкыбызза шундай үзенсәлекле ғәзәт бар: кайза ғына китеп бармаһын – урман, йылға, тау-таш буйлаһынмы — тирә-яктың матурлығына һокланып, хисләнеп йәки шул ерзәргә бәйләп үз кисерештәрен сағылдырып йыр сығарыр булған. Халкыбыззың бындай һәләтен башка милләт вәилдәре үреп таныған. Был хакта ХІХбыуатта йәшәгән тыуған якты өйрәнеүсе Руф Игнатьев «Урман кырлап үтһә, башкорт... урман хакында йырлай, тау кырынан барһа — тау тураһында, йылға буйлаһа — йылға тураһында... йырлай», — тип язғайны [Башкирия в русской литературе..., 1990: 82]. Был һүззәрзе Р. Игнатьев туранан-тура үзенең замандашы башкорт сәсәне Буранбай хакында әйткән кеүек. Сөнки ул нәк шул һүззәргә иллюстрация хезмәтен үтәгәндәй, кайза йөрөһә, шул турала йыр сығарған. Бер мәлде властың эзәрлекләүзәренән касып, Кыркты буйындағы «Калмак сакырған» таллығында йәшенергә мәжбүр була ул. Шунда ятканда, хәзер зә «Бөзрә тал» тип йөрөтөлгән йырзы сығарып:

Кир аттар за менеп, илдәр гизеп,

Тағы ҡайттым, тыуған илем, тип.

Бөзрә тал!

Мин мескенде жызғанып, жуйыныңа ал...

... Ир-егеткәйзәре лә, ай, китһә лә,

Исеме жалыр уның илендә.

Бөзрә тал!

Көйзәремде тартам, тыңлап кал! –

тип, үз башына төшкәндәр хакында уйланып, хис-тойғоларға бирелеп, түзмәй, бына шулай йырлап ебәргән [Башкирия в русской литературе, 1990: 82].

Халкыбыззың ғәзәте, йолалары хакында һүз сыккас, башка сәсәндәргә хас булғанса, Буранбай сәсәндең ижадында ла йәдкәр әйтеү, хәтерзә калырлык истәлек өсөн йыр йырлап китеү, хаттар языу кеүек ғәзәтенең хас булыуы хакында әйтеп үтмәү мөмкин түгел. Халкыбыззың:

Табак та ғына табак, ай, ак кағыз –

Буранбайзың язған хаттары.

Буранбайзың язған хатын укып,

Түгелеп илай ауыл карттары, –

тип йырлаған йыры бөгөнгә тиклем һаҡланған [Буранғолов, 1995: 97]. Бынан күренеүенсә, себер һөргөнөнә һөрөлгән Буранбай сәсән үзенең ауыр язмышын, кисерештәрен тасуирлап, поэтик йәдкәр булырзай хаттар языуы хакында фараз итергә мөмкин. Оста телле сәсән буларак хаттарзы ла ул тәфсирләп, еренә еткереп язған, күрәһең.

Минең дә генә йәштән һөйгән жызым

Тайыпкол да тархан кызы ине.

Ап-ак та ғына йөзлө, озон дә сәсле,

Кара ла кыйғас күзле ине.

Минең исемемде һораһағыз-

Ялған исемем береће – Буранбай.

Бер аз эшкәйемде ғәфү итмәй,

Себер ебәрзеләр, күралмай, –

тип үкенесле йырлана уның икенсе бер йырында.

Күреүебезсә, бында үрзә карап үтелгән истәлек сәләм-хаттарын, йәдкәр языу йолаһына хас булғанса, алыста, тыуған ерзә тороп калған һөйгәнен һағынып, ауыр тормошона зарланып йырлай, бәйет традицияһына эйәреп, исематын атап йырлай сәсән. Тимәк, ул халкыбыззың ауыз-тел ижадындағы бәйет жанры традицияһы менән дә якшы таныш булған.

Шулай итеп, Буранбай сәсәндең йырзарында халкыбыззың ауыз-тел ижадына хас булған уратып, кинәйәле һүз әйтеү, теге йәки был ергә бағышлап йәки уға бәйләп йыр сығарыу, истәлек хат, йәдкәр языу кеүек йола жанрзарына, бәйет стиленә эйәреүе күзәтелә. Касандыр бер кеше тарафынан сығарылып та, һуңынан телдән-телгә, быуындан-быуынға тапшырыла торғас, халыкта киң таралып, авторының исеме тамам онотолоп, яңы өстәмәләр индерелеп, ахырза, халык ижады емешенә әүерелгән әкиәт, кобайыр, легенда, риүәйәттәр, кобайыр, бәйет, һанһыз йырзар кеүек үк, Буранбай сәсәндең йырзары ла ошо ук процесты кисергән — уның да йырзары халыкта төрлө төбәктәрзә йырланып, исеме онотолоп, халыклашып китеп, башкорт халык йырына әүерелгән. Халкыбыззың ауыз-тел ижады, әзәбиәте, поэзияһы хазиналарын байытыуза, исемдәре билдәле булған башка сәсәндәр кеүек үк, Буранбай сәсән дә әйтеп бөткөһөз тос өлөш индергән.

XVII-XIX быуаттар осоронда емешле ижад иткән халык сәсәне Ишмөхәммәт Мырҙакаев (1781-1878) шулай ук «уҙған сәсәңдәрҙең ижадын һаклаусы, үҙенән йәштәргә уларҙы еткереүсе... йәғни тарихты һаклап калдырған» [Буранғолов 1995: 98] башкорт һәм дә исемдәре билдәле булған башка сәсәндәр менән бергә яҙма әҙәбиәтте байыткан, нығыткан.

Был күренекле шәхес менән замандаш булған Ғәбит сәсән Арғынбаев (1850-1921) әйтеүенсә, Ишмөхәммәт сәсән хәзер бөтә ҡурайсылар башҡарған «Саңды үзәк», «Айүкә», «Юлтый ҡараҡ», «Малбай», «Бүзекәйев кантон» тигән йыр һәм көйзәрзең авторы ла булған.

Ғөмүмән, Ишмөхәммәт Мырзакаев менән Ғәбит сәсән Арғынбаевты, берененән-беренен айырып түгел, ә бергә жарау дөрөсөрәк булыр ине. Сөнки уларзың икеhе лә, әле әйтеп үтеүебезсә, борон-борондан быуындан-быуынға тапшырыла килгән халкыбыззың эпик комарткыларын, йыр-моңдарын отоп хәтерзәрендә һаҡлап, ҡурайза башҡарып, пропагандалап, хэтерендэ мэңгелэштереу кеуек физакэр ижади хезмэт кешелэре. Ғэбит сәсәндең хәтерендә һаҡланған ифрат бай комартҡылар, шул исәптән Байык Айзар сәсәндең Салауатка әйткән 112 юллық қобайыры – барыһы ла уға Ишмөхэммэт сэсэндэн мирас булып калған. Ә Ишмөхэммэт уны үз сиратында легендар батырзарзың замандашы мәшһүр Байык Айзар сәсәндең үзенән ишеткән. Уларзың эшмәкәрлеге халыктың ауыз-тел ижады мирасын бөгөнгө көнгәсә еткереүгә зур өлөш индереүзәре йәһәтенән безгә мәғлүм башка сәсәндәр ижадынан айырылып тора. «Урал батыр», «Мәргән Маяннылыу», «Акнак кола», «Кара юрға», «Куңыр буға», «Күсәкбей», «Батырша», «Караһаҡал», «Салауат» кеүек башка кобайыртар һәм күп кенә легенда, риуәйәттәр менән танышып, уларзы өйрәнеу бәхетенә ирешеуебез

йәһәтенән без ошо сәсәндәргә рәхмәтле. Быныһы – беренсенән. Икенсенән, Ғәбит сәсән йәйен һыбай, ҡышын санала, Ишмөхәммәткә ҡунаҡҡа килеп йөрөгән. Уның сәсәнлек сәнғәтен үзләштергән. «Урал батыр» кобайырын да унан отоп алған. Сәсәндәр ижадында фольклорзың урыны тигәндә, уларзың индивидуаль ижадынан уны айырып жына жарау мөмкин түгел. Сөнки, ижадтарында аңһыз рәүештә булһа ла индивидуаль башланғыс һызаттары яралыуға жарамастан Ишмөхәммәт Мырзажаев менән Ғәбит сәсән Арғынбаев ижады өлгөләренең традицияларын йөрөтөүселәр, улар унан айырылғыныз. Улар һаҡлап алып калған һәр комарткы фольклор менән художестволы тулыландырылған, байытылған. Әгәр зә XVIII-XIX быуаттар һузымында ижад иткән сәсәндәрзән айырмалы рәуештә, Ишмөхәммәт сәсән ырыузарына ep бүлеү, төрлө шәжәрәләрзе, кантондарзың кульязмаларын, узған батырзарзың ук-һазағын үзенә киммәтле комарткы итеп hажлаhа», уның йәш замандашы Ғәбит сәсән иһә был изге эште эстафеталай кабул итеп, «сәсән, йырсы, курайсыларзың тыузыра килгән ауыз-тел әзәбиәтен hажлап, уңы Совет осоронда тыуған балаларға еткереүе менән» шулай уж әйтеп бөткөнөз хезмәт башкарған (М. Буранғолов).

Шул да мәғлүм, Ишмөхәммәт Мырзакаев Байык-Айзар, Буранбай ише күренекле сәсәндәребез менән якындан бик якшы таныш булып, улар менән йыш осрашып торған, «һин Буранбайзы күрә алманың, йәшерәк инең, бына ошонда, Әйүкә тауында, касып ятты ул», — тигән Ишмөхәммәт сәсән үзенән күпкә йәшерәк булған Ғәбит сәсәнгә [Буранғолов, 1995: 100]. Бында һүз сәсәндең каскын Буранбайзы Әйүкә тауының Өйташ тигән мәмерйәһендә йәшереп тотоуы хакында бара. Ошо тауға арнап Ишмөхәммәт сәсән әле булһа ла йырланған «Әйүкә йыры»н сығара:

Эйүкэ лә таузың береһе, Күк һырт икән уның күбеһе. Дус-иштәрем күп тип йөрөһәм, Дошман икән уның күбеһе. Эйүкә лә тауза бер сағыл бар, Әлдә лә генә ямғыр, әлдә жар. Үткән дә генә ғүмер үтеп китте, Алдағы көндәремдә низәр бар.

Бында сәсән дуçлықтың ике йөзлө булыуы, шул сәбәпле бер ни тиклем моңһоуланып төшөнкөллөккә бирелеп, ысын дуçтарһыз билдәһез киләсәге хакында уйланып, шуның менән фольклор традицияһына эйәреп йәдкәр әйтеүе күренә.

Әбйәлил, Учалы яктарында әле лә бик популяр булған «Саңды үзәк» йыры, мәçәлән, һыуын һыулаған, туғайында бесән сапкан, тауында еләген йыйған Саңды үзәк йылғаһына мөрәжәғәт рәүешендә сығарылған. Тере йән эйәһенә, серзәшенә өндәшкәндәй итә, Ишмөхәммәт сәсән:

Саңды үзәккәй, һинең йәмең булды,

Малым менән күсеп мин килгәс...

Шулай ти 3ә, уға бағышлап йыр сығарыуын хәбәр итә:

Саңды үзәккәй, һиңә йыр сығарам, Дәртле ирзәр йырлар, мин үлгәс...

Сәсән бер юлы «ике ҡуян атыу» принцибы менән эш итә. Бер үк ваҡытта яраткан һыуына, шул ук атама менән аталған яраткан еренә бағышлап, уға мәдхиә әйтеп йырлай, үзенең ошо йырының, «Әйүкә йыры» кеүек үк, киләсәктә йәдкәр булыуы хаҡында ла ҡайғырта. Шуға бәйле үлемде телгә ала. Бында Ишмөхәммәт сәсәндең ижадына элегик башланғысы урын алған<sup>\*</sup>.

Күреүебезсә, сәсән-йырау үзен Саңды үзәктең бер йәме тип белә («...hинең йәмең булды,...мин килгәс»). Шул ук вакытта тик ошо ергә килгәс кенә үзенең тәрән рухланыу кисереүен, икенсе төрлө әйткәндә, Саңды үзәккә килгәс кенә үзенең дә «йәме булыуын» таный. Тауышының да сәңгелләнеүе – асылыуы, иркенәйеүе хакында әйтеп тормас ине, тип әйтеп үтә билдәле ғалим Ә.Сөләймәнов\*:

Саңды үзэктэ бесэн сапканымда, Сэңгел сыға минең тауышым. Сәңгел сыға минең, ай, тауышым, Тәнем менән йәнем hay өсөн.

Саңды үзәктәге йәйләүен хәтеренә алып, сәсән-йырау тағы жалған ғүмере хажында уйлана («Ғүмерем булһа, тағы килермен», «Ошо Саңды үзәктең буйкайында, Йөрөһәң ине ғүмер буйына», ти). «Янған йөрәгемдең һағышы», тигәндә лә, жалған ғүмер хажында уйланыуын һиземләргә була. Бына шулай халыкта киң таралған йәдкәр традицияһына эйәреү, элегик көйләнеш хасил була.

Шулай итеп, Ишмөхэммэт сәсән, йырау буларак, берсә мәдхиә, берсә мәрçиә булырзай лирик йырзар ижад иткән.

Гэбит сәсән Арғынбаевтың ижадына килһәк, уның М. Буранғоловка боронғо эпостарыбыз «Урал-батыр», «Изел менән Яйык», «һары мулла», «Акбузат», «Күсәкбей» кеүек әллә күпме кобайыр, легенда һәм риүәйәттәрзән башка йыр һәм бәйеттәр зә теркәтеп калдырыуы хакында беләбез. Шул ук мәлдә уның үзе ижад иткән поэтик мирасының булыуы ла мәғлүм. Әсәрзәренең безгә килеп еткән өлгөләренән уның язма әзәбиәткә лә, фольклорға ла эйәреүен төсмөрләргә була. «Курай бәйете», «һакмар бәйете» ишеләре халык ижадының бәйет жанрына эйәреп, лирик монолог, лирик мөрәжәғәт ише шиғырзар рәтенә карай. Тәүгеһендә тәжрибәле курайсының курай әзерләү технологияһы хакында ғына һүз барған кеүек. Әммә был тойғоға шиғырзың тәүге строфаһы ғына сәбәпсе. Икенсеһендә курайзың халкы рухи тормошонда үтәгән баһалап бөткөһөз роле, уның мөмкинлектәре асыклана: «Курай шундай корал бит ул, дустар, Халкын, моңон ихлас уйнаһаң. Шатлыктарың булһа, эстән көләң, Кайғың булһа – һыкрап илайһың...».

«hакмар бәйете»ндә Ғәбит сәсән үзе hыулаған hакмарзы нисек күрә, шулай тасуирлай: уның үткәне хакында ла уйлана, ярзарындағы, туғайзарындағы ағастарын, сәскәләрен, төбөндәге таштарын барлап сыға.

k

<sup>\*</sup>шәхси аралашыузан. – *H.X.* 

Шиғырының ахырында ғына, Ишмөхәммәт остазы һымаҡ, элегик сыңды бер сиртеп ҡуя: ул да үткән ғүмерен хәтеренә төшөрә.

Ағасында һайрай моңло ҡоштар

Хәтерләтеп үткән ғүмерзе

Шундай һайрар ҡошо, тауы, һыуы...

Үткән ғүмерзе хәтерләткән кош һайрауы уның өсөн моңһоу коштай яңғырай. Тимәк, һыулаған һыуының матурлығын тасуирлау — тыуған ергә мәдхиә генә түгел, ошо матурлықты үзенең касан да булһа ташлап китере хакында уйлауының моңһоу сағылышы ла $^*$ .

Ғәбит сәсәнгә моңланыу, зарығыу ғына түгел, шаян йөкмәткеле, әммә мәғәнәле әсәрзәр ижад итеү зә хас. Был «Аусы мажараһы» тигән шиғыры, халыктың аусы хакындағы мәғлүм көлдөрөгөнөң шиғри вариантынан, дурт юллыктарынан ғибәрәт.

... Һуғып алдым ҡуянды. Өйгә ҡайтҡас саҡ күтәреп, Элергә ер тапманым. Шундай зур шул ҡуяным: Ҡазанға һалдым – һыйманы, Сөгөнгә һалдым – тулманы... («Аусы мажаралары») ...Урам араһында (күп) йөрөп, (Ләстит һатып, кеше көлдөрөп), Сәскенәйең киткән ялбырап, Олторағың киткән һалбырап. (Шаян дүрт юллықтар)

Бына шулай остаз менән шәкерте – Ишмөхәммәт сәсән менән Ғәбит сәсәнде сәсәнлек сәнғәте мәктәбе генә түгел, поэтик ижад та якынайткан.

Шулай итеп, XIX быуат азағы башкорт әзәбиәтендә әсәрзәрзең форма һәм йөкмәткеһе яғынан ярайһы ук ыңғай күренештәр, алға китеш – үсештәр, казаныштар күзәтелде, сәсән телле йырсы импровизаторзар, әзиптәр ижадында ерле конкретлык, заманына карата мөһим идея-эстетик һызаттар өстөнлөк итте. Был йәһәттән сәсәндәр ижадының да әлеге фольклор традицияларының художестволы кулланылышы һөзөмтәһендә базыклана барыуы ла мөһим. Исемдәре билдәле сәсәндәрзең ижадында индивидуаль һызаттарзың көсәйеуенә карамастан, улар халык ижадынан капыл ғына айырыла алмай әле. "Сәсәндәрзең исеме легенда формала килеп етһә лә, унда ышаныслы дөрөслөк, конкретлык һызаттары көсәйә барыуын күзәтергә мөмкин" [Башкорт әзәбиәте тарихы..., 1990: 326]. Ауыз-тел әзәбиәтен байытып, йәнләндереп торған йырсы импровизаторзарзың өндәмәләрендә, телмәрендә, кобайыр һәм бәйеттәрендә, йырзарында фольклор мотивтары, образдары мәғлүм идея-художестволы максатка яраклаштырылып, яңы мәғәнә алып, йәнә сағыуырак балкыу кисерзе. индивидуаль башланғыс, Улар ижадында хәзер инде язма традицияларының морон төртөп базыклана башлауы асыклана. Исемдәре

<sup>\*</sup>шәхси аралашыузан. — *H.X.* 

билдәле булған сәсәндәр ижадын тәшкил иткән башкорт ауыз-тел әзәбиәте быуаттар һузымында язма әзәбиәт менән бергә үсеште, камиллашты. Бер яктан, үзенең алдан килеүсе фольклор традицияларына таянһа, икенсе яктан, язма әзәбиәт кануниатен дә үзһенде, үзенсәлекле художестволы күренеш буларак үсеште. XIX быуаттың икенсе яртыһында уның әкренләп язма әзәбиәт менән кушылып, бай йөкмәткеле, үзенсәлекле формалы бер бөтөн әзәбиәтте хасил итеү процесын кисерзе. Быны Ғәбит Арғынбаев, Мөхәммәтша Буранғолов ише сәсәндәрзең, сәсән телле Акмулла менән Өмөтбаевтың ижадтары дәллиләй [Башкорт әзәбиәте тарихы..., 1990: 111].

Сәсәндәрҙең йәмғиәттә тоткан урыны, уларҙың акылы, поэтик теле, төрлө жанрҙағы әҫәрҙәре – кобайыр, йыр, такмаҡ, бәйет, мөнәжәттәре башкорттарҙың рухында, томошонда, айырып әйткәндә, милли һүҙ сәнғәтендә мөһим мәғәнәгә эйә булды. Ғалим Т.Ә. Килмөхәмәтовса әйткәндә, сэсэн образы драматургияға ла килеп инде, һәм драма әҫәрҙәре геройының, ғөмүмән, халыктың рухи-эстетик, әхлаки-этик эҙләнеүҙәрен символлаштырҙы, уларҙың ынтышын, теләкниәтен еткерҙе. "Ай тотолған төндә", "Нәркәс", "Салауат" ише трагедияларҙың үзәгендә ижадында тыныслық, яктылык һәм берҙәмлек идеяларын үткәргән сәсәндең әхлағы һәм тәрән акылы куйылды [Башкорт әҙәбиәте тарихы..., 1990: 111].

Үткән быуаттар һузымында яралып, формалашып, нығынып үсешкән традициялар, дини идеология менән һуғарылған өгөт-нәсихәтле шиғырзар (Ғ. Усман, Т. Ялсығолов, Һ. Сәлихов) һәм йәмғиәттәге социаль тигезһезлекте, шулай ук халкыбыззың тарихын, йола күренештәрен статистик рәүештә сағылдырған, мәғрифәт идеяларын үткәргән, борондан һаҡланып килгән суфыйсылық тенденциянын һақлаған әсәрзәр ижад ителде (М. Котош-Кыпсаки, Ш. Зәки, М. Акмулла, М. Өмөтбаев, Ғ. Кейеков). Шулай булыуына карамастан, Байык-Айзар-сәсән, Ишмөхәмәт-сәсән Мырзакаев, Ғәбит-сәсән Арғынбаев, Мөхәммәтша-сәсән Буранғолов кеүек шағир-йыраусыларзың ижады кеүек, уларға романтизм һызаттары ла хас булды. Уны көсәйтеүсе ролен халык ижады мотивтары, тотош сюжеттары, образдары, йолалары башкарзы. Төрлө дидактик, эхлажи-этик йәки фәлсәфәүи, мәғрифәтснелек идеяларын уткәреузә, әсәрзәрзең был йәһәттән идея-художестволы йөкмәткеһен көсәйтеузә халкыбыззың мәкәл, тапкыр һүз, тапкыр һүззәре мөһим художестволы функция утэне. Һәм был барлық әзиптәр ижадына ла хас булды.

### Әҙәбиәт

- 1. Башкирия в русской литературе / Сост., авт. вст. сл., ком. М.Рахимкулов, С.Сафуанов. Уфа: Башкнигоиздат, 1990. Т.2. 414 б.
  - 2. Башкорт эзэбиэте тарихы: алты томда. Өфө: Баш. кит. нэшр-е, 1990. Т.2. 582б.
- 3. Буранғолов М. Сәсән аманаты / Төҙ., баçмаға әҙерл., баш һүҙ авт. Б.С. Баимов. Өфө: Китап, 1995. 352 б.
- 4. Кильмухаметов Т.А. Сэсэны-импровизаторы и герой башкирской литературы // Эволюция художественной мысли башкир древности и средневековья: сб. ст. Уфа: РИЦ БашГУ, 2008. C.80-83.

## РОЛЬ ОБРЯДОВЫХ ПРЕДМЕТОВ В ИСТОРИИ ФОРМИРОВАНИЯ БАШКИРСКОГО ПИСЬМА

**Аннотация.** Статья посвящена изучению I дописьменного этапа в истории башкирского письма, где в качестве передачи информации были использованы предметы обихода. Авторами проанализированы обрядовые предметы, используемые в башкирском фольклоре.

**Abstract.** The article is devoted to the study of the First pre-written stage in the history of Bashkir writing, where household items were used as information transmission. The authors analyzed the ritual objects used in Bashkir folklore.

**Ключевые слова:** башкирское языкознание,письмо, предметное письмо, фольклор, табу, обрядовые предметы.

**Keywords:** Bashkir linguistics, writing, subject writing, folklore, taboos, ritual subjects.

На раннем этапе своего существования все языки были бесписьменными. Принято считать, что письмо, появившееся как средство общения на базе определенного языка как дополнение к звуковой речи, служит в первую очередь для передачи информации в пространстве на большие расстояния, а также для закрепления ее во временном отрезке.

История человечества не знает ни одного общества, которое не имело бы языка. Этнография тоже не знает ни одного, даже наиболее отсталого народа, который не владел бы языком. Способность владеть языком, разговаривать, выражать свои мысли вслух присуща только человеку. Но этого оказалось не достаточно. В предисловии к книге Н.А. Павленко «История письма» сказано, что человечество не могло не изобрести на определенном этапе своего развития письменность [Павленко, 1987: 7]. Письмо как средство общения, как средство сохранения и накопления духовного богатства человечества когда-то вошло в жизнь, и теперь трудно представить общество без него, хотя на Земле существуют языки, не имеющие письменности.

Исследуя историю формирования башкирского письма, мы в своих работах выделяем следующие этапы в его развитии:

I этап – дописьменный период (предметное письмо; пиктография);

II этап – собственно письменный период (идеография; фонография) [Хусаинова, 2020: 538].

Дописьменный период тесно связан с фольклором, этнографией, когда с целью передачи информации были использованы предметы быта, а также различного рода тамги, знаки. В данной статье нами изучены предметы со значением (предметное письмо), относящиеся к башкирскому письму.

Предметное письмо как определенный этап в развитии письма изучается не всеми исследователями, так как в данном случае речь идет о передаче информации при помощи различных предметов. Люди общались на расстоянии и во времени различными доступными им способами и средствами.

Предметное письмо имеет место быть в каждом человеческом обществе, не пользующимся «настоящей» письменностью. Не только с помощью знаков письменности можно превращать устную речь в письменную: эту функцию могут выполнять самые разнообразные предметы и вещи. Как отметил Иоганнес Фридрих, «буквенное письмо не единственный вид письма, а только один из многих», и «неверно было бы полагать, что древний изобретатель письма мог создать буквенное письмо, алфавит из ничего» [Фридрих, 1979: 319].

По мнению Р.В. Гадаева, на начальном этапе в форме символической сигнализации передавались различные сообщения, послания. В качестве подтверждения этого тезиса он приводит легенду о том, как в горах Чечни знатный горец искал невесту для своего единственного сына. Среди посланий отцов девушек, демонстрирующих деловые и духовные качества своих дочерей, отца жениха удивила статуэтка, сделанная в виде молодой девушки, у которой не было глаз, ушей, рук и ног. Мудрые родственники старого горца это послание «прочитали» следующим образом: «Чтобы замечать не нужное у меня нет глаз, чтобы слышать бесполезное у меня нет ушей, чтобы делать зло у меня нет рук, чтобы шагать по отверженным тропам у меня нет ног». Так эта статуэтка «перечисляла» достоинства претендентки. На основе этой легенды Р.В. Гадаев приходит к выводу, что «у чеченцев вначале существовали послания \_ «письма», где применялась символическая сигнализация, где каждая вещь или ее часть прямо символизирует («ухо» слышать, «нога» – ходить и т. п.)» [Гадаев, 2010: 24].

Со временем одни и те же предметы, использовавшиеся в качестве вещания, начали приобретать условные обозначения, стали являться условной сигнализацией. Предметы, вещи сами по себе в условной сигнализации ничего выражают. В данном случае предполагается предварительная договоренность общающихся о том, что тот или иной предмет или вещь должны обозначать. Такими являются письмо кипу, вампум, зарубки на бирках, жезлы вестников. В таких случаях основной функцией предметного письма мнемоническая, то является есть ОНО служит ДЛЯ запоминания напоминания.

Примером предметного письма могут служить палки с зарубками, которые использовались различными народами для счета, для оформления договорных отношений и в мнемотехнических целях. Похожую информацию мы находим в работе К.З. Ахмерова «Из истории башкирской письменности». Автор книги описывает, как в 20-х г. XX в. среди башкир использовались деревянные бирки для определения своего товара, например, когда шкуру животных сдавали для выделывания. На шкуру привязывался небольшой кусок дерева, скорее, ветка, которая отламывалась, т. е. расщеплялась на две

половинки с зарубками (*киртекләнгән*). Одна часть вместе со шкурой отдавалась мастеру, другая оставалась у хозяина товара. Путем прикладывания двух частей бирки с зарубками, если отломленные куски совпадали (*киртекте тап килтереп*), хозяин находил свой товар [Әхмәров, 1972: 6]. Тот факт, что башкиры использовали бирки с зарубками в мнемотехнических целях подтверждается фразеологизмом *Колағына киртеп куй (букв. Заруби у себя на ухе, эквивалент на русском языке — Заруби (у себя) на носу),* что означает«запомни» [Ураксин, 1989: 110].

В качестве предметного письма могли служить соль и перец: соль — знак дружбы, согласия, перец — выражение несогласия, символ вражды. В таких целях использовались они у жителей Суматры — одного из крупнейших островов Индонезии. О том, что соль означает хорошую весть, можно судить и по тому, как обычно встречают дорогих гостей — хлебом и солью. Эта традиция практикуется и в наши дни. Во время свадьбы у башкир при помощи соли и перца выражали симпатию или противоположное чувство к жениху. Так, после свадьбы, когда жениха приглашают на чай («кейәу сәйе»), самые шустрые свояченицы подсыпают в его чашу соль или перец в зависимости от того, понравился он им или нет [Азнагулов, 2001: 119].

3.М. Давлетшина, описывая обряд башкир, связанный с рождением ребенка, приводит такой пример: когда принимали ребенка, пуповину перерезали на книге, чтобы он был грамотным, или же на веретене — чтобы ребенок был резвым [Давлетшина, 2012: 33 – 37].

Ярким примером предметного письма является послание Гюльюзем своему возлюбленному Айбулату, описанное в романе Х. Давлетшиной «Иргиз»: «... Гюльюзем вырезала из густо-розового платка, в котором была весною у родника, два цветка. Тут же лежала спичка с обуглившимся концом, а к ней было привязано голубиное перышко. И еще кисет из красного бархата с оторочкой из зеленого атласа, с бахромой из разноцветных шерстяных ниток. Эти подарки были полны сокровенного смысла! Два лоскутка с цветками, вырезанные ею из платка, означали, что Гюльюзем помнит ту встречу у ручья, за аулом, встречу двух любящих, молодых, как весенние цветы, сердец... Головка спички сгорела — это Гюльюзем лето промучилась в тоске, сгорала от нетерпения свидеться с суженным... Были бы у нее крылья, прилетела бы к нему! Кисет... Ну понятно, если девушка добровольно прислала парню кисет, то сие обет верности на всю жизнь, до скончания века» (Х. Давлетшина, 128).

Прочитав эти строки, нельзя не согласиться с мнением В.А. Истрина о том, что предметные способы общения очень выразительны, понятны и экспрессивны, в особенности при передаче сообщений на большие расстояния [Истрин, 1965: 95].

В книге «Образцы башкирской разговорной речи» под редакцией Н.Х. Максютовой приводится текст, записанный в 1971 г. в д. Ямансары Куюргазинского района РБ от жительницы этого села Давлетшиной Сарбиямал (1901 г. р.) «Подслушивание», где описан «диалог» при помощи предметов: «Чтобы из трех домов подслушать слово три девушки выходят ночью. Каждая

из троих загадывает себе думку, не говоря друг другу: что меня ожидает, возьмет ли меня этот парень, вернется ли жив-здоров из армии. Сами ни слова не говорят. Тихонько идет каждая к трем домам. Около окна следят, подслушивают. Если те, кто в доме, почуют, что их подслушивают, берут подушку и переворачивают, это показывает, чтобы подслушивающие оглохли на всю жизнь. Или берут замок и закрывают его, чтобы немыми стали. Выслушав слова из трех домов, возвращаются в укромный дом, пересказывают услышанное и разговаривают» [Образцы, 1988: 90].

Предметное письмо использовалось тогда, когда неудобно напрямую высказать свою мысль. Например, во время свадьбы, если гости задерживаются и не хотят уезжать, а говорить открыто, что уже «пора бы сватьям уходить», нельзя, то об этом дают понять другими способами. У племени башкир-минцов, проживающего в бассейне реки Уршак (Миякинский, Аургазинский, Давлекановский районы РБ), в последний день свадьбы хозяева с улицы стучат бревном в угол дома, где сидят «баш козалар» (родители жениха или невесты), что означает время завершения свадебного пира.

В книге «Образцы башкирской разговорной речи» описывается свадьба, прошедшая в д. Саитбаба Гафурийского района, где есть такие строки: «Четверо суток продолжается меджлис. В прощальный день варят ритуальную кашу — «төрткө бутканы», что предвещает конец угощения» [Образцы, 1988: 122]. Тем самым хозяева, не говоря вслух об этом, провожают гостей.

Следует отметить, что предметное письмо сильно уступает другим видам письма, поэтому его использование крайне ограничено. Главный недостаток «предметных письмен» состоит в том, что с их помощью нельзя передать действие, динамику событий в виде развернутого текста [Кондратов, 1975: 15].

Хотя и не всеми языковедами рассматривается предметное письмо в разделе грамматологии, оно было и остается одним из способов общения. Например, наши «узелки на память», которые завязывают с помощью носового платка, скорее всего, являются пережитками этого некогда повсеместно распространенного вида общения. Пережитки этого периода остались и широко распространены в виде подарков со смыслом или же, наоборот, в виде предупреждающих знаков. Поэтому предметы, имеющие смысловое значение, не должны оставаться вне внимания исследователей, и этот вид общения должен классифицироваться в системе грамматологии.

#### Литература

- 1. Азнагулов Р.Г. Лингводидактические основы развития личности учащихся. Актуальные проблемы методики развивающего обучения. – Уфа: БашГУ, 2001. – 136 с.
- 2. Гадаев Р.В. Формирование и развитие чеченской письменности: Дисс. ... канд. филол. наук. Грозный, 2010.-157 с.
- 3. Давлетшина 3.М. Об обрядах башкир, связанных с рождением ребенка, и о знаковой функции орнаментированных изделий в этих обрядах (XIX XX вв.) // Вестник Орловского государственного университета. Серия: Новые гуманитарные исследования. 2012. № 1 (21). С. 33 37
- 4. Давлетшина X. Иргиз. Роман / Перевод с башкирского В. Василевского. Уфа: Башкирское книжное издательство, 1988. 440 с.

- 5. Истрин В.А. Возникновение и развитие письма. М.: Наука, 1965. 600 с.
- 6. Кондратов А.М. Книга о букве. М.: Советская Россия, 1975. 224 с.
- 7. Образцы башкирской разговорной речи / Ред. Н.Х. Максютова. Уфа: Китап, 1988. 224 с.
- 8. Павленко Н.А. История письма: Учебное пособие для филологических факультетов вузов. Изд. 2-е, перераб. и доп. Минск: Высшая школа, 1987. 239 с.: ил.
- 9. Ураксин 3.Г. Русско-башкирский фразеологический словарь. М.: «Русский язык», 1989.-404 с.
  - 10. Фридрих И. История письма. М.: Наука, 1979. 463 с.; М.: ЛКИ, 2012. 464 с.
- 11. Хусаинова Л.М. История башкирского письма и становление орфографических норм современного башкирского литературного языка: Дисс. ... д. филол. наук. Казань, 2020. 538 с. https://www.dissercat.com/content/istoriya-bashkirskogo-pisma-i-stanovlenie-orfograficheskikh-norm-sovremennogo-bashkirskogo?ysclid=m8kdlgynrw858645359
- 12. Әхмәров К.З. Башҡорт языуы тарихенән. Өфө: Башҡортостан китап нәшриәте, 1972. 134 бит; Өфө: Китап, 2012. 184 бит.

© Хусаинова Л.М., Кильмухаметова С.С., 2025

УДК 82.512.1 - 131

**Хусайнова Г.Р.,** Национальная библиотека Республики Татарстан, г. Казань

# ОТРАЖЕНИЕ РЕЛИГИОЗНЫХ И МИФЛОГИЧЕСКИХ ПРЕДСТАВЛЕНИЙ В ТАТАРСКИХ РОМАНИЧЕСКИХ ДАСТАНАХ (НА ПРИМЕРЕ РУКОПИСНОГО ВАРИАНТА «ЛЕЙЛА И МЕДЖНУН»)

# REFLECTION OF RELIGIOUS AND MYTHOLOGICAL REPRESENTATIONS IN TATAR ROMANIC DASTANS (ON THE EXAMPLE OF THE MANUSCRIPT VERSION OF «LEILA AND MAJNUN»)

Abstract. This article deals with the poetic originality of romanic dastans in Tatar literature and folklore. The author, relying on archival materials of the G. Ibragimov Institute of Language, Literature and Art of the Academy of Sciences of the Republic of Tatarstan, presents the manuscript heritage of Tatar dastans. Having analyzed and studied the artistic techniques of one of the variants of «Leila and Majnun», the author reveals the characteristic features of the dastan genre, closely connected with the cultural traditions of the Tatar people. The main conclusion of the article is that Tatar romanic dastans, including works about Leila and Majnun, were formed under the influence of ancient Turkic poetry, but in the process of development were adapted to the religious and mythological worldview and culture of the Tatar people.

**Аннотация.** В данной статье рассматривается поэтическое своеобразие романических дастанов в татарской литературе и фольклоре. Автор, опираясь на архивные материалы Института языка, литературы и искусства им. Г. Ибрагимова Академии наук Республики Татарстан, представляет

рукописное наследие татарских дастанов. Проведя анализ и изучив художественные приемы одного из вариантов «Лейли и Маджнуна», автор выявляет характерные черты жанра дастан, тесно связанные с культурными традициями татарского народа. Основной вывод статьи заключается в том, что татарские романические дастаны, включая произведения о Лейли и Маджнуне, сформировались под влиянием древнетюркской поэзии, но в процессе развития адаптировались к религиозно-мифологическому мировоззрению и культуре татарского народа.

**Keywords:** folklore, literature, dastan, epic, manuscript, mythology, motif, worldview.

**Ключевые слова:** фольклор, литература, дастан, эпос, рукопись, мифология, мотив, мировозрение.

Dastans as an object of study is a rather interesting genre both for works of folk art and for literature in general. In these works, reflecting the life of the people, starting from the most ancient epochs, preserving folklore style and epic motifs, their multivariation attracts attention. At the same time, they mastered the features of ancient and medieval Turkic literature, and subsequently had a significant influence on the formation of Tatar classical literature. It is known that this term borrowed from the Persian language means «history», «хикэя» («story»), narration of past affairs [Tatar folklore, 1984, p. 5].

In Tatar literature and folklore studies, the term «epic» is also used as a synonym for the word «dastan». In essence, epic has several meanings. The first meaning is a literary or folklore work, which includes a description, a story about some event, the second meaning is somewhat narrower and represents a genre that describes in folklore and literary works the life of the people in a broader sense, is heroic and romanic in nature. Allocation of Tatar epic to dastan, certainly is properly, because it is broad meaning in form and content corresponds to term folk dastan. The genre of dastan, widespread in the literature and folklore of the peoples of Central Asia and the East fully corresponds to the meaning of this term.

Tatar dastans, retained until today their forms performance features, the composition of plot and poetics, functions and characters, reflect a certain phase, characteristic of the history of the epic genre. At this stage, most of dastans save their traditions of the all- Turkic epic. At the same time, the literature of the peoples of the world, literary plots played the major role in the history of Tatar dastans. It is known that epic canons and creative factors were strong in the works of other nations, while bookish traditions prevailed in most Tatar dastans.

The epic-dastan describes the past of a particular people, important events that left a certain trace in their history. They reflect the beliefs, ideals of worship, more precisely, fairy-tale-mythological, historical-heroic, religious-mythological, and sometimes love-adventure plots of people living in a given area. It is known that Tatar dastans devoted to the description of love between a young man and a girl belong to the romanic dastans. Among the Tatar romanic dastans «Таһир белән Зөһрә» (Tahir and Zuhra), «Ләйлә белән Мәҗнүн» (Leila and Majnun), «Бұз егет»

(Buz eget), «Йосыф китабы» (The Book of Yusuf) were especially popular. Not only with their attractive plot and traditional romanic images, these works were close to the people who suffered from bloody wars, slavery and poverty, but also with beautiful, fascinating love stories that comforted and inspired the people.

Tatar romanic dastans, not limiting themselves to the description of a specific event, reveal the feelings and mental experiences of the characters. Unlike heroic dastans, in them the hero's deeds are in the background, but still in some dastans elements of the hero's miraculous birth, his dream is preserved. «Таһир белән Зөһрә» (Таһіr and Zuhra), «Сәйфелмөлек» (Sayfulmulyuk). The essence of dastans based on love adventures is the power of love feeling, the idea of its immortality. Romanic dastans are far enough from political motives and historical events, only in some of them real heroes and political problems are sometimes glimpsed («Tahir and Zuhra»). It is interesting that the Tatar romanic dastan reflects the mythological-philosophical thinking of the people.

In written dastans of the Volga Tatars, in comparison with the« live» genre on the same subject, of course, the dynamism, wide performance range, and energy observed in oral performance are rather blurred, and the reliance on sillabic, which is a folk style, is also somewhat weakened. In novelistic dastans sometimes heroic features are also reflected. This is clearly manifested in the dastans «Sayfulmulyuk», «Buz eget» and even in «Leila and Majnun». But the famous, seemingly, love dastan «Туляк» (Tulak), with its archaic character and proximity to stories about folk heroes, belongs more to heroic dastans.

Next we will elaborate on the Tatar dastans on the Leila-Majnun plot. This monument, which occupies a worthy place in medieval written literature, was popular among the Tatar people since the 18th century, and maybe earlier, and has several independent variants [Mukhametzyanova L.H., 2013, pp. 76-80]. The Tatar version of «Leila and Majnun», like other novelistic epic-dastans, is on the borderline with the literature of Tatar oral folk art, in it the literary traditions of medieval Turkic literature are closely intertwined with the local culture and religious and mythological views characteristic of the Tatars.

One of the dastan variants is a manuscript found in Kazan in 1973. It is kept in the Center of Written and Musical Heritage of the G. Ibragimov Institute of Language, Literature and Art of the Academy of Sciences of Tatarstan [Leila and Majnun, col. 39]. The text begins with the words «Хикэяте Лэйлэ белэн Мэжнүн» (This is a narration about Leila and Majnun). The dastan details that Leila and Majnun studied under the tutor Zaid, that they were «infinitely affectionate, slender, beautiful, that first Leila fell in love with Majnun, took care of her appearance, Majnun fell in love with Leila, lost his mind from love and went to the steppes, followed him, Leila, seeing his condition, returned home and died of grief, Majnun, coming to Leila's grave, died.

The manuscript tells of Zaid dreaming of Leila and Majnun meeting in the gardens of paradise. The mentor asks them, «Hey, you, did you meet each other»? Leila and Majnun's reply is philosophical: «Hey, mentor, we are not allowed to meet each other until the Day of Judgment. After all, for our wedding we should have

slaughtered the bull on which the whole world stands». Thus, the fact that Leila and Majnun cannot meet in the work has a deep meaning. That is, until the Day of Judgment, these characters cannot be together. «If we met in this world, everything would be lost. People would have nowhere to live», they said. Here according to Islamic mythology there is the presence of this world and that world. Until the Day of Judgment, these two cannot meet, otherwise the irreparable will happen.

And the bull that holds the Earth is an ancient mythological image found in the cosmogonic representation of the world picture. In the mythology of the peoples of the world, the bull that holds the Earth on its horns is a frequent myth [Myths of the peoples of the world, 1991, p. 67]. It is known that in ancient times people represented the earth not as it is now in the form of a ball, but a plain resting on the horns of a bull, which is attached to the whiskers of a fish swimming in boundless waters [Urmanche, 2011, p. 151].

Mythological legends associated with such ancient beliefs were preserved by our ancient ancestors. Shards of the mythological representation of the world picture in the Tatar people can be found in our time.

For example, in 2013, during the folklore expedition of the G. Ibragimov Institute of Language, Literature and Art of the Academy of Sciences of Tatarstan in the Tatar villages of the Mamadysh district, L.H. Muhammetzyanova recorded the following mythological story from Flera Zinnurovna (born in 1939) in the village of Ishki. «It was said that the Earth stands on three whales. On the three whales is a very big bull. This bull held the Earth. At the edge of the earth, water begins. When the whales end, the water begins. And around the whales is endless water. From the edge of the earth the ocean begins. I heard that when I was a little girl. I heard it from many people, so I memorized it. It is a fairy tale. (Informant - Ibragimov Mubaraksha Ibragimovich, from the village of Nizhnyaya Ushmadysha, Mamadysh district, a combine harvester-mechanizer by profession, born in 1931, died at the age of 83). Or here is another story on the same subject: «It was said that the bull held the Earth like this (the informant puts hands with spread fingers on his head. - L.M.) He held it on horns. I do not know what the bull was standing on. The earth was on the horns of the bull, it was flat. This is, of course, a fairy tale. But we should not laugh at us. Old people used to tell» [National-cultural heritage, 2017, p. 194].

The fact that the Tatars tell similar stories even nowadays proves how deep the roots of ideas about the world and the surrounding environment are in the folk perception. The similarity of these philosophical and mythological views with the novelistic dastans popular among the Tatars in the 18th century shows that the national-cultural thinking remains unchanged and consistent. Despite the fact that these stories are recognized by the people themselves as «fairy tales», there is no doubt that they are based on ancient mythological beliefs. I.G. Zakirova noted that our people believe that the Earth, surrounded by the Caucasian mountains, stands on the horn of a bull, the bull stands on a fish, the fish swims in water, and there is air around the water, is a traditional cosmogonic concept [Zakirova, 2003, p. 53].

In general, the ancient Turks had a bull cult. It is described in detail in the monograph by G. Davletshin [Davletshin, 1999, p. 199]. F.I. Urmanche connects the

emergence of the mythological image of the bull with the ancient Avesta. «This, translated into Russian as the Primordial bull, creature is mentioned in the Avesta by Ahura-Mazda. In ancient times in the East, especially where Zoroastrianism reigned (Eastern Iran and Central Asia, XII - X centuries BC), - writes the scientist, - the Cult of the Bull, especially the Blue Bull, its sanctification, bringing it to the level of a deity, the emergence, formation and linking its role with the universe was at the highest level» [Urmanche, 2011, p. 154].

The appearance of the image of the philosophical-legendary Bull in the Tatar dastan about Leila and Majnun is a peculiarity of the Tatar version of the dastan. The linking of the fact of the death of the bull holding the earth with the day of the Day of Judgment in the Koran and Islamic mythology speaks of the presence of philosophical and mythological thinking in the Tatar epic. Such thinking is generally characteristic of folklore. In this case, the presence of the bull supporting the Earth in the dastan is a reflection in the work of the cosmogonic myth connected with the mythological representation of the people about the world, an example of religious and mythological representation of the world picture.

The fact that Leila and Majnun will never meet in another life is one of the reflections of Sufi views in the work. The tendency to focus on divine love is also present in Nizami Ganjavi's poem: in Zaid's dream, the two lovers, like two angels, live happily in the gardens of paradise. In Nizami's poem, the love of Leila and Majnun is first and foremost love for Allah.

The whole earthly world is nothing but decay and dust,

But purity and eternity are in those worlds [Nizami, 1986, p. 304], »says the author of the poem, describing the divine love of Leila and Majnun.

Tatar romanic dastans emerged under the influence of Eastern literature, and throughout the centuries were formed under the influence of this literature, in this regard, in them conservative traditions dating back to ancient and medieval Eastern literature make themselves known. At the same time, the Tatar novelistic epic-dastans to a greater or lesser extent contain the reality that meets the requirements of the time, the ideas of aspiration to European culture, literature and science. The culture of the East has been a nourishing environment for Tatar literature and culture since ancient times, and its ideas and style peculiarities, which penetrated into our romanic dastans, were extremely consonant with the nature of our nation. In each novelistic dastan, including the dastan «Leila and Majnun», we observed a natural interweaving of literary and folklore canons. The role of our novelistic dastans in the emergence of a specific unified whole as Tatar dastan is great. To summarize, we can say that the creation of works by the traditional medieval creative method was widespread among the Tatar people. This method consisted in the creation of an imitation work, following a known plot, its full or partial translation, inspired by this plot, creation of a new work on a new ground, and also contributed to the popularization of these works, their dissemination in several versions. In any case, the Tatar people, and the Volga Tatars in particular, dominated this method, namely the direction of a relatively free style.

One of the reflections of this multifaceted and large-scale phenomenon was the formation of such popular dastans as «Leila and Majnun» in Tatar folk art. Such plots, popular among the people since ancient times, were especially active in the Tatar folk art in the early XX. Scribes composing semi-literary, semi-folklore works turned to the language of the book, to book sayings and images, thus, a folklore-literary style was established in romanic dastans. Tatar romanic dastans form a large part of epic folklore and play an important role in the literary process by their active participation.

#### Литература

- 1. Дәүләтшин Г. Төрки-татар рухи мәдәнияте тарихы. Казан: Татар. кит. нәшр., 1999. 512 б.
  - 2. Закирова И.Г. Болгар чоры халык ижаты. Казан: Фикер, 2003. 144 б.
- 3. Ләйлә белән Мәҗнүн. ТФА Г.Ибраһимов ис. ТӘҺСИ-нең Язма һәм музыкаль мирас үзәге, колл. 39, сак. бер. № 5015.
- 4. Милли-мәдәни мирасыбыз: Мамадыш. (Фәнни экспедицияләр хәзинәсеннән, уникенче китап). Казан: Г. Ибраһимов ис. Тел, әдәбият һәм сәнгать институты, 2017. 344 б.
  - 5. Мифы народов мира: Энциклопедия в 2-х т. 2-е изд. М.: Сов. энцикл., 1991. 719 с.
- 6. Мухаметзянова Л.Х. Соотношение индивидуального и традиционного в романическом книжном дастане татар «Лейля и Маджнун». Вестн. Челяб. гос. ун-та. Филология и искусствоведение. Вып. 76. № 10 (301) 2013.
- 7. Низами Гянджеви. Собрание сочинений в пяти томах. Т.3. Перевод с фарси Т. Стрешневой. М: Худ. литер., 1986. 366 с.
- 8. Татар халык ижаты. Дастаннар. Томны төзүче, кереш мәкалә һәм искәрмәләрне язучы Ф.В.Әхмәтова. Казан: Татар. кит. нәшр., 1984. 384 б.
- 9. Урманче Ф. Татар мифологиясе. Энциклопедик сүзлек. Өч томда. Т.3 (С Я). Казан: Татар. кит. нәшр., 2011. 216 б.

©ХусайноваГ.Р., 2025

УДК 894

**Шакурова Ш.Р.,** БГПУ им. М. Акмуллы, г.Уфа

#### О ГЛАВНОМ ГЕРОЕ ЭПОСА «УРАЛ-БАТЫР»

**Аннотация.** В статье рассматривается образ Урал-Батыра — главного героя одноименного башкирского народного эпоса.

Ключевые слова: фольклор, эпос, Урал-Батыр, образ.

**Abstract.** The article examines the image of the Ural Batyr, the main character of the Bashkir folk epic of the same name.

Keywords: folklore, epic, Ural Batyr, image.

Урал-Батыр – главный герой башкирского народного эпоса «Урал-Батыр» (и двух сказочных версий), сын первых людей – Янбирде букв. с башк.: давший душу) и Янбике (букв.башк. душа-госпожа). Когда-то эти люди были

бессмертны. Но старший брат Урала Шульган нарушил табу и поверг мир первых людей в хаос, на земле появилась Смерть, а люди стали смертными и уязвимыми для болезней и старости. Так братья стали олицетворять две силы, находящиеся в вечной борьбе (дуализм): светлые силы добра Якшылык (Урал) и темные силы зла Яманлык (Шульган).

В эпосе мы не находим описания внешности Урал-Батыра, что характерно для текстов раннего периода (подробные описания характерны для поздних форм эпоса), то же относится и к теме взаимоотношений героя с прекрасным полом (здесь все подчинено требованиям родового коллектива). Урал выбирает для себя служение светлым силам добра Якшылык: не поддается змею-искусителю Заркуму, совершает подвиги, спасая порабощенные племена от жестокого царя Катила, борется с потопом, который принесли на землю дивы, создает из тел поверженных дивов и змей земную твердь, где народ спасается от ужасного потопа. Помощниками Урал-Батыра становятся небесный крылатый конь (тулпар) Акбузат и алмазный меч царя неба и птиц Самрау.

В финале Урал-Батыр находит мифический источник бессмертия – Йэншишмэ (букв. родник души). Но герой отказывается от личного бессмертия. Батыр выражает главную идею эпоса: смерть не имеет значения, всё в мире бессмертно, потому что бессмертна душа. Поэтому смертельно раненный в боях с дивами Урал-Батыр окропляет тела поверженных дивов, превратив их в цветущую и благоухающую цветами и травами горы – родину башкир. Это редкий случайв мировом фольклоре: «Героический эпос отражает самосознание формирующегося народного коллектива. Иногда ЭТО непосредственно выражалось в имени героя» [Давлетов, 1966: С.74]. Урал-Батыр стал олицетворением Уральских гор и одним из важнейших поэтических символов башкирской национальной культуры. В этой связи невозможно обойти вниманием башкирскую народную песню «Урал», по сути, она является народным гимном родной земле, один из шедевров музыкально-поэтической классики. В песне ярко и красочно воспет величественный образ седого Урала, в ней выражена безграничная любовь народа к этой древней стране гор и степей, воспеты подвиги героев, отстоявших родную землю в борьбе с иноземными поработителями [Шакур, Шакурова, 1997: 82-84].

Эпос содержит древнейшие мифы, описывающие время первотворения, поэтому Урал-Батыр содержит в себе и черты мифического героя, а также несет в себе и черты культурного героя-мироустроителя. Чертами культурных героев обладают и сыновья Урала и Шульгана: после гибели Урал-Батыра Хакмар, Нугуш, Яик, Идель прорубают в скалах реки, так добывают воду, пригодную для питья (в озерах вода кишела змеями). Соответственно, эпический ареал имеет четкие географические очертаниябассейнов рек Агидель, Яик, Сакмар, Нугуш, пещера Шульган-Таш (озеро Шульган внутри одноименной пещеры), горы Ямантау, Кыркты, хребет Урал-тау и т.д.

Потомки Урал-Батыра продолжают битву с темными силами Яманлык, об этом повествуется в эпических сказаниях «Акбузат» и «Кусякбий». Главным

героем эпоса Акбузат является правнук Урала-Батыра— Хаубан. Алмазный меч и боевой конь Урала — тулпар Акбузат служат ему опорой в борьбе с темными силами зла Яманлык — в борьбе с царем Подводного царства Шульганом. Некоторые мотивы и образы кубаира«Урал-Батыр» встречаются и в других башкирских эпосах («Заятуляк и Хыухылу», «Кунгыр-буга», «Алпамыша и Барсынхылу», «Кузыйкурпяс и Маянхылу»).

Говорят, дух Урал-Батыра по сей день охраняет наши земли от темных сил Яманлык. После полуночи верхом на Акбузате он объезжает созданный им мир и на заре возвращается в пещеру Шульган-таш. Акбузат может показаться только человеку с чистыми помыслами.

#### Литература

- 1. Давлетов К.С. Фольклор как вид искусства. АН СССР. Ин-т мировой литературы им. А.М. Горького. Москва: Наука, 1966. 365 с.
  - 2. Киреев А.Н. Башкирский народный героический эпос. Уфа, 1970.
  - 3. Сәғитов М.М. Боронғо башҡорт кобайырзары. Өфө, 1988;
- 4. Шакур Рашит, Шакурова Шаура, Сердце Урала // Памятники Отечества. Вся Россия. Иллюстрированный альманах Всероссийского общества охраны памятников истории и культуры. №38. Созвездие курая. М., 1997, №2. С. 82-84.
- 5. Шакурова Ш.Р. Башкирский народный эпос «Урал-Батыр» архивный первоисточник и его текстологический анализ. Уфа: «Гилем» 2007, 389 с.
- 6. Шакурова Ш.Р. Урал-батыр. //Башкортостан: краткая энциклопедия. Уфа, 1996. С. 588.

©Шакурова Ш.Р., 2025

УДК 398.3

**Шамсутдинова И.Ф.,** БГПУ им.М.Акмуллы, г.Уфа (Науч. рук.: Султангареева Р.А.)

### ИНИЦИОННАЯ СИМВОЛИКА ПРОСТРАНСТВА В БАШКИРСКИХ СВАДЕБНЫХ ОБРЯДАХ

Аннотация. В данной статье исследуется иниционная символика пространства и организация пространственных координат в башкирских свадебных обрядах, с особым акцентом на категорию пространства в структуре и системе обряда (йола). Применяя теоретические методы исследования, такие как анализ, синтез, сравнение и обобщение, а также междисциплинарный охватывающий филологию, философию, подход, фольклористику мифологию, МЫ рассматриваем концепт «пространство» на композиционной структуры определённых обрядовых действий. Особое внимание уделяется фольклорным жанрам, таким как молитвословие, причитание (сенляу) и благопожелание (телэк), их иниционно-переходной семантике.

**Abstract.** This article examines the initial symbolism of space and the organization of spatial coordinates in Bashkir wedding ceremonies, with a special emphasis on the category of space in the structure and system of the rite (yola). Applying theoretical research methods such as analysis, synthesis, comparison and generalization, as well as an interdisciplinary approach covering philology, philosophy, folklore and mythology, we examine in detail the concept of «space» using the example of the compositional structure of certain ritual actions. Special attention is paid to folklore genres such as prayer, lamentation (senlau) and benevolence (telek), their initial and transitional semantics.

Ключевые слова: обряд, свадебно-обрядовый фольклор, обрядовое пространство, сенляу, границы «свое» – «чужое».

**Keywords:** ritual, wedding-ritual folklore, ritual space, senlau, boundaries of «own» – «alien».

Башкирский свадебно-обрядовый фольклор – сформировавшаяся система последовательных обрядовых действий и их художественных, поэтических, этнографических элементов благодаря коллективному, многовековому творческому опыту народа. Ключевыми ориентирами в пространстве свадьбы слово И действие, функциональные воздействия упорядочивают общую пространственную картину мира. Функциональное и магико-смысловое содержание обрядового слова и действия «указывает» участнику обряда обязательный путь, на котором происходит разрыв от обыденного, профанного (земного) мира и прорыв в сакральный (священный), вечный мир.

Семиосфера (семиотическое пространство) [6, c. 250] обряде обостряется: детали местности, которые в повседневности игнорируются человеком, в обряде приобретают принципиально важные значения. В связи с мы делаем что пространство как важнейшая вывод, философского эстетического мышления, «обладает художественноизобразительной самостоятельностью и ценностью» [5, с. 18] и получает особо фиксированное заключение в ритуалах, свадебных обрядах.

Важной составляющей в понимании пространства свадебных обрядов является лексика героев. Наиболее остро и драматично пространство раскрывается в плач-причитаниях невесты (сеңләу).

«Кәмәлекәй буйы бигерәк йәмле: Үскән генә ерем кәзерле. Төшкән генә ерем яу кеүек, Янып жына барған жау кеуек».

«Камелик – речка прекрасная: Дорога мне земля, где росла. Куда невесткою идтине земля, а огонь,

Словно ссохшая, сгоревшая трава»

[8, c. 114].

Сенляу – жанр свадебно-обрядовой поэзии глубоко лиричный и поэтичный, раскрывающий мир девичьих страданий. Прощальные плачипричитания маркируют переход невесты из одного пространства в другое,

оттого в данном причитании представлена четкая граница двух миров: «родной» – «земля, где росла» и «чужой» – «куда невесткой идти».

Родная земля для невесты – своя, в то время как чужая – чуждая ей. «В прощальных куплетах оплакивалась обречённость девушки, которая неизбежно должна оставить родной кров; выражалась тревога за будущую жизнь в подчинении у свекрови, среди чужих людей» [1, с.193].Следовательно, основная функция слов в девичьих причитаниях – определение положения невесты, её роли и функций, поведенческих норм в собственном девичьем мире. «Пространство в архаическом сознании башкир воспринимается не как абстрактная категория, а как реально существующие конкретные предметы»[3, с.38]. Таким образом, в фольклорной картине мира происходит четкое сторон «cBoe» (священное пространство) на пространство, принимающее пейоративную оценку, предметно и акционально фиксируется. В одной системе координат субъективного восприятия невесты одно пространство противопоставляется другому: «своя» – идеализируется, «чужая» – вызывает страх и отчуждение.

Граница понятий «свое» и «чужое» рождает субстанциональный конфликт, проявляющийся во всех сенляу невесты.

Таш тәрилкә алдым ҡулыма Ер еләкәйҙәрен тирергә. Ер еләкәйҙәрен тирә алмам, Сит илдәрҙә яңғыз йорәалмам.

Тарелку каменную я взяла Землянику-ягоду собирать. Землянику не смогу собрать, Землю чужую не смогу полюбить; [8, с.158].

«Свое» пространство(тыуған як) — это мир родителейневесты — отец (атай, атакай), мать (әсәй), братья (ағайзар), сестры (апайзар), близкие родственники (якындар, туғандар), подружки (тиңдәштәр, әхирәттәр). «Чужое» пространство — ят як» — включает в себя семью жениха (козалар, козағыйзар) — отец жениха (кайны), мать жениха (кәйнә), сват (яусы), жених (кейәү), дружка (үңәр),родственники,близкие жениха [11, с. 454].

Пространство жениха представлено в темных, черных тонах, что опевается в словах: «Кара юлдар ята кайырылып/Лежат одни черные дороги», «Кара каззар оса тезеле/Черные гуси клином летят», «Тэзрэм төбө — кара ер/Под моим окном земля черная» и т.д. Черный цвет в девичьих причетах ассоциируется с горем, тьмой и неизвестным, в результате чего вызывает чувство печали и страха. Мир, чужой,озвучиваемый невестой, передается в символике смерти: «Мне, молодой, не жить — маяться», «Причитают, плачу, все меня провожают», «От объятий мужа старого не могильным ли веет холодом» [2, с.448].

Подобное четкое разграничение миров («черного и белого», «своего и чужого») создает условную границу, препятствие, которое необходимо успешно пройти главному лицу обряда — невесте. Её «переход» из родного дома в дом мужа (*«переправа» с одного берега на другой*) представлен в виде модели рождение  $\rightarrow$  временная смерть  $\rightarrow$  возрождение (оживление).

Завершение инициации и «оживление» девушки для «чужого» рода происходит на стороне мужа, что происходит в обряде «Открывание лица невесты» («Бит асыу»), символизирующего переход невесты в другой род, но еще не окончательный [8, с. 99]. «Открывание лица (бит асыу) и развязывание пояса (бил сисеү) невесты — обряды, символизирующие начало новой жизни на стороне мужа» [9, с.126]. Таким образом обыгрывается временная смерть с последующим «оживанием» невесты в чужом роду.

Условность негативной оценки края, который она еще не знает, имеет обрядовое содержание. Отражается двойственность оценок: «если, с одной стороны, «свои» – это добрые, мягкосердечные люди, то с другой стороны, они – «виновники» ее неизвестного будущего.

«Бер тактакайзарың ғына йәлләп, hатып ебәрзең, атай, сит якка». «Пожалев дощечку, где сидела, Продал, отец, в чужие края» [8, с.112]

Мир жениха для нее как потусторонний, имеет хтоническую символику. Одно «родное» пространство оказывается познаваемым (там идеально все живое), материальным, другое – неизведанным, потусторонним.

«Атайымдың аттары Һыузан ғына сыккан балыктай. Атайымдың биргән ере, Янып кына торған тамуктай... Эй...» «Кони моего отца, Будто рыбы из воды – не сдержать. Там, куда отец меня отдал, Как в аду мне пламенем сгорать, (Эта земля словно пламень – ада)» [2, с.443].

Снова противопоставляются все явления — кони отца «прекрасны», а земля, куда отец отправляет — «ад». Согласно мотиву «социальной смерти» невесты сторона жениха — метафорический образ хтонического мира.

Свадебные причитания исполняются преимущественно главной героиней обряда — невестой и подругами, но этот нелегкий переход описывается от первого лица. Ее чувства, испытываемые перед отъездом в дом жениха, отображают условные переживания «умершей» для своего рода.. Поэтому в свадебных причитаниях воображается путь «загробного странствия» невесты, а субъектами странствия оказываются сама невеста или её репрезентанты: «красота», «имя», «коса», метафорически выражающие идею души невесты.

Башкирские свадебные ритуалы «Сәс үреү» (заплетание кос), «Бил быуыу» (опоясывание), «Яулык ябыу» (покрывание платком) маркируют переход в другой статус, обрядовые точки системного закрытия, отторжения от родного пространства. «Переодевание — обязательный элемент иниционных обрядов. Здесь оно фиксирует один из моментов обрядовых действ переходного значения: девушку переодевали в одежду женщины. Поверх одежды талию девушки обвязывали поясом (билбау). Этот обряд, называемый «бил быуыу», совершался перед самым отъездом девушки из родительского дома» [8, с.92]. Бил быуыу является обрядом посвящения в замужество. Поэтому сам процесс переодевания определялся как обрядовый переход из девичества в мир замужней женщины. Также во время обвязывания поясом (билбау), и во время

одаривания невесты произносили мелодичные напутствия и пожелания. «В этом обнаруживается основной мотив свадебного жертвоприношения, обеспечивающего благополучие и счастье человека, уходящего в чужой род», поясняет Р.А. Султангареева [8, с.92].

Участники обряда проходят долгий условный путь превращений и посвящений. Человек не существует в определенном времени и пространстве именно В обряде имеет возможность перемещаться реалистической и условной среде одновременно. В специальном обряде невесты статуса маркируется переход OT девушки (сговоренная) – киленсэк (сноха) в статус жатын (жена). Синтез реальности и условности создается в обряде «Такыяға барыу» («Хождение за такией»), во время которого проходило прощальное хождение невесты в поле и разрыв с девичеством.

Песни и причитания, исполняемые в поле, назывались, по М.А. Бурангулову, «ялан ташлауға сеңләү» [8, с.91] — сенляу прощания с полем. «В них оплакивалась родная сторона: поля, реки, оставляемые невестой, ее ушедшая счастливая девичья жизнь. В основе обряда лежат культовые воззрения, связанные с верой в покровительство природных сил, земли (земной почвы), деревьев» [8, с. 91]. Девушка, находясь с подругами в поле, причитала и оплакивала свое девичество, материализованное в девичьем головном уборе невесты — такие, который вешали на дерево и причитывали.

«Такыяларын талға элеп, «Повесив такию на дерево, Талпынып- талпынып илай кыз бала. Плачет-изливается девушка. Китер генә юлын карай-карай, Глядя на дорогу впереди, Кайырылып-кайырылып илай кыз бала». Плачет-изгибается девушка».

[8, c.105].

Пространство поля девушка не покидала сама, ее приносили домой на руках. Так, совершался переход после совершения инициации (прощания со «своим» миром до замужества), а «поле для невесты становилось «инициационным центром»» [7, с. 6].

Промежуточные, пограничные линии пространства отмечены и в других традициях. С.Е. Сэрпиво выделяет центральный момент свадебного обряда в традиционной культуре ненцев, связанный с происхождением под'пя [12, с.747]. «По» для ненцев — это некая дверь из одного состояния в другое, переход между мирами или «кругами» [4, с.56]. Невеста, находясь в состоянии промежутка (поңгы), проходила ворота (под'пя), которые являются «символической границей между семьями или родами, через которые осуществляется переход из своего рода в род мужа» [12, с.747-478].

С точки зрения обрядов перехода, переезд невесты и жениха нельзя рассматривать лишь как физическое перемещение между двумя домами. Это сложный процесс, который включает в себя переход из освоенного, упорядоченного пространства «космоса» в мир «хаоса», обладающий своей уникальной природой и законами. Нейтральная зона, или промежуточное пространство, играет ключевую роль в процессе перехода. Этот этап можно

рассматривать как «порог» между привычным миром и новыми возможностями. Здесь невеста и жених сталкиваются с различными ритуалами, которые помогают осознать значимость изменений и подготовиться к вступлению в новый статус. Нейтральная зона позволяет обоим партнерам осмыслить свои новые роли, проработать страхи и ожидания. [14, с. 168].

Сакральная граница отмечается в выкупах, особых действах. В числе традиционных ритуалов башкирской свадьбы — обычай развешивания в доме вещей из приданого: молодая жена заправляет новым бельём постель, накрывает стол скатертью, развешивает полотенца и занавески. Так, невеста проходит через двери, пока не назовут ей подарок. Таким образом маркируется новое пространство, куда невестка заслуживает право входа.

Если рассматривать обряд перехода невесты из дома родителей в дом жениха, путь от прощания с родительским домом и приездом в дом родителей мужа, как некий драматургический материал с диалогами (эйтеш) и монологами (сенляү), то обряд открывания лица является моментом наивысшего пафоса нового рождения, то есть — кульминацией. В этой сцене происходит активное обыгрывание «оживления» невестки: посадив девушку и закрыв ей лицо покрывалом, начинается процесс открывания ее лица. Невеста в данном случае является посвящаемым лицом, главной, но она — в пассивной роли. Ведущую и активную позицию занимают свекровь (мать жениха), снохи (еңгә). Согласно законам данного обряда, эту роль должна исполнять именно свекровь как представительница и хозяйка «нового» пространства для невесты, и именно ей отведен текст благопожеланий для снохи (невестки):

Битең асам, бисмиллаh, Әхүәлеңде әйт, килен, Бойорок менән кил был йортка, Якшылык мән, hин – килен!

Открываю лицо твое, бисмиллах, Скажи свои молитвы, сноха, Приди в наш дом с благом И с добром приди ты – сноха!

[10, c. 200]

В данной ритуальной церемонии важны и иные действующие лица — это были только девушки, женщины, дающие наставления молодой невестке. «В назиданиях открывания лица («бит асыу») поэтизируется облик, олицетворяющий идеалы народа о настоящей женщине, снохе, матери» [8, с.99].

Произносимые невесте благопожелания (основной жанр переходных обрядов), являлись для неё руководством для дальнейшей жизни в новом доме [9, с.125]. «Невесту учили послушанию и почитанию «хозяев» и различных божеств, покровительствующих над людьми, также наставляли новобрачной правила отношений с этими силами» [8, с.120].

К примеру:

«Кабағандан каптырма, Тибәгәндән типтермә, Ен-шайтанды килтермә...» «Кусачему не поддавайся, От бьющего убегай, Злых духов не подпускай».

[8, c.120].

Даются предостережения как заклинания от злых сил. Они даны в образах «кусачий», «бьющий», «злой дух». Развернутые поэтические изречения (благопожелания) обретали заговорно-заклинательный характер и служили урегулированию отношений невесты с ЛЮДЬМИ нового мира. пространства реализуется при освоении новых знаний: кодекса чести, содержащей достоверные поведенческие нормы и ценности для невесты (для жениха) в новом их статусе. Благопожелания имеют функции не оплакиваний, а напутствий, обучений и обережений брачного союза. Повелительный стиль благопожеланий, обращение к конкретному лицу (невесте), характерные черты назиданий маркируют благоприятный переход невесты в другой род, так как невеста из своего родного (знакомого) пространства выходила во внешнее (чужое, опасное) пространство. В эмоциональном плане благопожелания маркируют установление жизнеутверждающего, позитивного пафоса во имя новой семьи, родовой ячейки.

В новом пространстве невеста должна была знать новые правила, которые служили для неё законами жизни, поведения и оберегами. Невесте необходимо было успешно пройти пространственные границы. В целях этого, для облегчения пути, в её адрес звучали благопожелания (башк. телэктэр). Магия доброго слова снимала тревогу, негатив и страх, тем самым определяла положительный эмоциональный тон инициационного перехода девушки и жениха (юноши). Пожелание — это, своего рода разрешение обрядовых переходов. Основная тема — пожелания детородности.

Түлли-түлли, түлли бул, Плодовитою ты будь, Бүзәнәләй түлле бул, Как перепелка плодовитой будь, И сын, и дочь родятся пусть! Уллы бул, кызлы бул! Одна рука пусть в меду будет, Другая – будет в масле, Бер кулың балда булһын, Подтопка золой полна пусть Бер кулың майза булһын, будет Көлдөксәң тулы көл булһын, Котел полный всегда пусть Казаның тулы аш булһын! будет!

[9, c.304]

В благопожеланиях пространство максимально устремлено в будущее, чтозакодировано в ключевых словах «булыр», «булhын», «бул».

Все семейно-бытовые процессы имеют пафос благополучия в грядущем жизнебытии невестки. В следствие этого многочастное «будь» звучало не просто как благопожелание, а как благословление для невестки.В этом заключалась народная педагогика, переданная в поэтической форме. В них заложен многовековой опыт народа, человеческая мудрость и гуманистические принципы. Каждое слово и действие вписывались в логический строй обряда. К примеру, перед проводами (а не после!) из отцовского дома невестке произносили благопожелания — теляк, которые наставляли молодую девушку, прививали ей представления о достойной женщине, созидательнице новой семьи и верной жене мужа.

А в доме жениха звучали наставления, заключающие в себе идею сохранения чести рода.

«Для старших младшей будь, Благонравной будь, невестка! Перед свекром и свекровью Оставайся скромной ты. Тех, кто старше, уважай, Младших не обижай ты. Как толпар, легко летай, Свои крылья расправляй. Пускай множится твой род, Что с тобою здесь живет!» [2, с.474].

Окончательный переход (пути и статуса невесты) завершается в свадебном обряде «Игэт туй» (приезд невесты в дом своих родителей спустя год супружеской жизни — возвращение). В данном обряде происходит скорее укрепление, установление единого родственного пространства, а также расширение пространственных и временных координат. Это возвращение в прежний мир (пространство отца невесты) по прохождению года (время в динамике). Так создается новый родственный, повторный мир(с родными невесты), соединяющий два мира и рода жениха и невесты, обрядовый и закрепляющий окончательный переход невесты в статус жены.

Обряд является не просто иллюстрацией конкретного события или действия, а способствует сакральной трансформации человека и мира вокруг него. Категории пространства в Йола (обряде) становятся амбивалентными: с одной стороны, в обряде необходимо четкое соблюдение физических (реальных) границ, с другой — обрядовое (условное) пространство увеличивает границы.

Границы свадебного пространства маркируют: обряды (ряжение, опоясывание, покрывание, одаривания, слова); жанры (сенляу,песни, приговоры, благопожелания); поведенческие нормы невесты; также слова, эмоции, ряжения, переодевания, подражания природе и тд.

Таким образом, пространственные границы, обозначенные в ритуале, позволяют человеку совершить не обыденное пересечение, а совершить переход из одного состояния в другое, из одного мира в другой, успешно перейти границы «того»-«этого», «своего»-«чужого». Все передвижения в обрядовом пространстве и нахождение в нем, каждое знаковое слово наполнены своей символикой, смыслами, семантикой..

#### Литература

- 1. Башкиры: этническая история и традиционная культура. Уфа: Башк. энциклоп., 2002. 248 с.
- 2. Башкирское народное творчество. Т.12. Обрядовый фольклор. Уфа, Китап,  $2010.-592~\mathrm{c}.$

- 3. Бухарова  $\Gamma$ .Х. Башкирская географическая терминология (историко-культурный и этимологический комментарий, лексикографирование): Монография /  $\Gamma$ .Х. Бухарова. СПб.: Изд-во Социально-гуманитарное знание, 2016. 273 с.
- 5. Клецкина О.А. Пространственно-временной континуум в системе поэтики трилогии У.Голдинга «На край земли»: морское путешествие. Канд. дис. филолог. наук. Великий Новгород,  $2004.-225~\rm c.$ 
  - 6. Лотман Ю.М. Семиосфера. СПб.: «Искусство СПб», 2000. 704 с.
  - 7. Петрухин В.Я. Мифы древней Скандинавии. М., 2001. 196 с.
- 8. Султангареева Р.А. Башкирский свадебно-обрядовый фольклор /УНЦ РАН. Уфа, 1994. 191 с.
- 9. Султангареева Р.А. Жизнь человека в обряде: фольклорно-этнографическое исследование башкирских семейных обрядов. Уфа: Гилем, 2005. 344 с.
- 10. Султангареева Р.А. Йола система и нормы жизневедения башкир / Р. А. Султангареева. Уфа: Китап, 2015. 216 с.
- 11. Султангареева Р.А. Башкирский фольклор: семантика, функции и традиции: Т.1.: Миф. Обряд. Танец. Сказительство. Шаманский, религиозный, музыкальный фольклор. Современные традиции. Уфа: Башк. энцикл, 2018. 520 с.
- 12. Сэрпиво С.Е. Пространство в традиционной обрядности ненцев: на материале свадебного и родильного обрядов // Культура и цивилизация. 2017. №7. С. 746-755.
- 13. Талыбова Э.Г. Свадебные традиции в южных районах Азербайджана [Электронный ресурс] // Библиотека сибирского краеведения. 2015. Вып. №62. Режим доступа: https://io.nios.ru/articles2/77/15/svadebnye-tradicii-v-yuzhnyh-rayonah-azerbaydzhana (Дата обращения: 18.03.2025).
  - 14. Тэрнер В. Символ и ритуал. M.: Hayka, 1983. 277 с.

© Шамсутдинова И.Ф., 2025

УДК 008; 793

**Шарафитдинова Л.И.,** БГПУ им. М. Акмуллы,г.Уфа

#### БАШКИРСКИЕ РОДИННЫЕ БЛАГОПОЖЕЛАНИЯ

**Аннотация.** В статье рассматриваются родинные благпожелания, как составляющая часть обрядовых действий по рождении ребенка. Основное внимание уделено многообразию родинных благопожеланий.

**Abstract.** The article considers native benevolence as an integral part of the ritual actions at the birth of a child. The main attention is paid to the diversity of native benevolence.

**Ключевые слова:** алғыш, родинные благопожелания, повитуха, обряд, магия слова, речевой этикет, фольклор, счастье, здоровье.

**Keywords:** alyosh, native blessings, midwife, ritual, magic of the word, speech etiquette, folklore, happiness, health.

Изучению благопожеланий уделяется серьезное внимание. Семейнобытовые обряды и традиции башкир изучали ученые-этнографы С. Руденко, Р. Кузеев, Н. Бикбулатов,Ф. Хисамитдинова и др. Обрядовая поэзия башкир стала объектом изучения таких ученых-филологов как К. Мерген, М. Сагитов, Г. Хусаинов, С. Галин, Р. Султангареева, М. Надыргулов, А. Сулейманов, Ф. Хисамитдинова, Р. Баязитова, Г. Батыршинаи др. В их работах рассматривались и анализировались образцы народного творчества, связанные с обрядами, в том числе и с благопожеланиями.

По мнению Р. Султангареевой: «Системное изучение башкирского семейно-бытового фольклора позволяет нам выявить характерный корпус, тип образца мировой традиционной культуры. Башкирский семейно-бытовой обрядовый фольклор, располагающий яркой этничностью, национальной спецификой, разножанровым репертуаром, занимает свое место на фоне мировой обрядовой культуры, органично сочетается с закономерностями развития общечеловеческой истории, традиций в целом» [Султангареева, 2005: 24]. Она в своих трудах раскрывает мифосемантические, идейные, функциональные и структурные особенности календарных обрядов. Книга Р.А. Султангареевой «Йола — система и нормы жизневедения башкир» знакомит с обрядами сезонного, хозяйственно-бытового, целительного назначений, даются подробные описания этикетных правил [Султангареева, 2015].

На башкирском языке жанр благопожеланий обозначается термином «алғыш» или «теләк». В академическом словаребашкирского языка дается такое определение: «Алкыш II – благословение. Хуплау, ризалык биреү, якшы теләк, алғыш– благословение, благопожелание, одобрение» [Хисамитдинова, 2011:243].

Ф.Г. Хисамитдинова также считает, что: «Алғыш — благословение, благопожелание, одобрение; направлено на обеспечение благополучия, достатка, счастья, здоровья, плодовитости конкретному человеку, семье, роду» [Семейно-бытовые обряды башкир, 2011: 23].

Благопожелания — небольшие по объему речевые формулы, которые используются в повседневном общении по тому или иному поводу: рождение ребенка, оказание каких-либо услуг, женитьба и т.д.

Благопожелания («телэк», «батаһүз», «алғыш») — основной жанр обрядового фольклора переходного значения, мини жанр фольклора. Слова пожеланий произносятся в решающие и поворотные периоды жизни, которые акцентируют значимость событий: их произносят перед началом трапезы и после нее, на свадьбах, на юбилеях, во время проведения календарно-сезонных обрядовых праздников, в разных жизненных ситуациях в связи с важными событиями, обычаями, действиями, традициями и обрядами. Их произносят как при встречах и прощаниях, так и при рождении ребенка, на праздниках, на свадьбах, при посещении больного и даже на похоронах. Без них не обходится ни одно более или менее значимое событие в жизни, они являются одним из весьма характерных этнических компонентов, которые составляют основу народной педагогики.

Алғыш (благопожелание) как наиболее архаичный жанр народной поэзии, основан на магии слова и содержит просьбы, пожелания благополучия в жизни, благоденствия и здоровья. Во всех случаях благопожелания (алғыш) усиливают возблагодарения Аллаха за его дары, активируют эффекты позитивного и оптимистического, они служат для моральной поддержки, поднятия духа и настроения, эмоционального настроя людей. В основе благопожеланий лежит вера в магическую силу слова, стремление с его помощью положительно воздействовать на жизнь человека.

Главная цель башкирских благопожеланий: пожелать добро другому человеку счастья, здоровья, благополучия, богатства и удачи в делах и т.д. Они благотворно влияют на человека, при этом вызывают положительные эмоции как у адресанта, так и у адресата, употребляются чаще, чем другие жанры фольклора.

По мнению А.М. Сулейманова, «по назначению благопожелания могут быть специализированные, т.е. для тех, кто занят определенным видом труда, ремесла (хлеборобам, пчеловодам, охотникам и т.п.), и универсальные, подходящиедля всех категорий лиц» [Сулейманов, 1995: 43].

Родинные благопожелания употребляются очень часто, однако в башкирском фольклоре до сих пор недостаточно изучены.

В любой башкирской семье произведение потомства было желанным явлением, жизненно важным обстоятельством, священной обязанностью, рождение ребенка воспринималось как богоугодное и радостное событие. Обряды, которые сопровождают рождение ребенка, представляют собой сложнейший комплекс, предписывающий конкретные модели поведения матери, отцу, родственникам, другим членам общества по отношению к новорожденному.

Рождение в семье ребенка всегда считалось большим событием: радовались, устраивали праздник – «бэпес туйы».

В традициях башкирского народа много благопожеланий, связанных с рождением ребенка. По своей тематике они разнообразны, служат неотъемлемой частью любых ритуальных моментов,посвященных рождению ребенка. Основная функция родинных благопожеланий — это наказ старшего поколения, чтобы родившийся ребенок рос здоровым и физически крепким.

Так же, как и у других народов, в обрядовой структуре башкир исследователи выделяют три группы: обряды дородового периода; обряды, связанные с родами; послеродовые обряды. Все обряды сопровождались благопожеланиями, значит, их тоже можно разделить на такие три группы.

Основным назначением благопожеланий дородового периодаявляется содействие удачному исходу родов, обеспечение здоровья и благополучия роженице и новорожденному. Родинные благопожелания бытовали в форме приговоров, сопровождавших действия, события по рождении ребенка.

Раньше роды принимала повивальная бабка (кендек инәhe, кендек әбейе, кендекәй, hыу инәhe), которая считалась второй матерью новорожденного. Она играла важную роль практически у всех народов мира, т.к. от нее, от ее

мастерства часто зависели жизнь и здоровье роженицы и младенца. «В качестве повитухи приглашали здоровую, опытную, имевшую много детей или внуков женщину, чтобы ее свойства магическим путем передались роженице и ребенку. Повитуха готовила помещение для родов, убирала в нем все черное, привязывала к балке дома полотенце или веревку, чтобы роженица могла держаться за них во время потуг. Ей доверялось такое важное дело, как перерезание пуповины, связующей ребенка с матерью» [Давлетшина, 2012: 27].

Повивальная бабка осторожно поглаживала живот роженицы сверху вниз, констатируя событие, вызывая дитя, произносила благопожелание-просьбу:

Тыу бала, тыу бала, Родись, дитя, родись, дитя,

Атаңа ҡуш бул, бала, Отцу будь опорой. Инәңә иш бул, бала! Матери будь парой!

[Султангареева, 2005: 70].

В родинных обрядах действовала магия традиционного верования: что первым услышит ребенок — то и определит всю дальнейшую жизнь ребенка» (Бала беренсе ни ишетэ — шул бөтөн ғүмеренә китә), поэтому в благопожеланиях, произносимых повитухой, доминируют пожелания с установкой на счастье:

Бәхетең менән тыу (кил)! Со счастьем своим родись (приходи)! Тәуфиғың менән кил! С добропорядочностью своей приди!

Повитуха дает также первые уроки этикета: наставляет ребенка как себя вести, чтобы родиться:

Ипләп кенә кил тыуымға, Осторожненько родись,

Атаң китте инсе мал һуйырға. Отец пошел забивать тебе скотину.

Эсэкэйенде интектермэ, Маменьку свою не мучай, Эбекэйенде бик тилмертмэ, Меня – бабку – не изводи,

Үрле-ҡырлы һикертмә!
Не заставляй туда-сюда прыгать!

[Галяутдинов, 1994: 8].

Появление ребенка тоже сопровождали благопожелания. Если на первом этапе благопожелания были призваны помочь в конкретной ситуации, то благопожелания второго этапа имели универсальный характер и произносились как наказ:

Например:

а) Собханалла! Слава Аллаху!

Бисмилләһир-рахмәнир рәхим! Во имя Аллаха милостивого,

милосердного!

б) Игелекле бала бул, Будь добрым дитя!

Изгелекле бала бул! Будь благодетельным дитя!

Ерҙән алған улым! Сын, взятый из земли!

Ерзән алған балам! Дитя, взятое из земли! [Галяутдинов,

1994: 8].

В пожеланиях основное место уделяется укреплению духовной силы только что родившегося человечка, ставятся нравственные задачи будущему поколению:

*Өйгә бәхет бул, бала!*— Дому принеси радость!

Батыр, матур бала бул!— Будь храбрым и красивым дитя!

Так, с первых минут появления на свет ребенок приобщается к родовым нормам жизни, быта, морали с помощью обрядового слова.

Игелекле бала бул, Будь благочестивым,

Ишәктән тай бул! От осла стань жеребенком!

В этом благопожелании присутствует иносказательное пожелание. Для развития и взросления, т.е превращения от нынешнего состояния упрямого инесмышленого "осленка" накладывается код — дитя желают превратиться в быстроногого, ловкого жеребеночка.

Выразительна иносказательная присказка, произносимая в момент отрезания пуповины:

Бисмилләһир – рахмәнир рәхим!

Бэхетле бул, Будь счастлив,

Изге бала бул, Будь добрым ребенком,

Дүрт күз аранында үс! Расти между четырымя глазами

[Галяутдинов, 1994: 8].

Выражение «расти между четырьмя глазами» обозначает желание ребенку расти в полной семье, быть рядом с отцоми матерью.

С момента рождения дитя повитуха становится второй матерью ребенка. Все благопожелания, напутствия, высказываемые ею в ответственные моменты жизни (при проводах в путь, на службу и т. д.) приобретают особое значение. Уже по рождении дитя поручается более сильным покровителям, чем родители ребенка. Дитя словно признает это:

 Ата-инәмә окшамам,
 Буду походить не на мать-отца,

 Һыу Инәмә окшармын.
 Буду походить на мать-воду

Ерзән алған инәмә окшармын Буду походить на мать, которая

приняла меня из земли

[Султангареева, 2015: 71].

Башкиры с особой радостью встречали рождение мальчиков и произносили следующее распространенное благопожелание:

Балаhы - бар - назы бар, Вот дитя, дитятко-

Бер услаптай улы бар. Сыночек с ладони есть у них.

Йылтыр-йылтыр күзе бар, Глаза горящие вон есть,

Эзэм төслө һыны бар.Человеку подобная стать есть.Тьфү, тьфү, юк икэн,Тьфу,тьфу, нет оказывается,Мактар ере юк икэн!Нет и места, чтоб хвалить!

Толомдары ялбырап, Волосы распущены, Ирендәре калтырап, А губенки вон, дрожат,

Утыз икән балаһы, Тридцать, оказывается детей,

 Бала түгел, бәләһе
 Да не дети, а беды есть....

 Тьфү, тьфү, күзеңә,
 Тьфу,тьфу,на глаза твои,

 Күз теймәһен үзеңә!
 Не сглазь дитя, смотри!

По рождении девочки также произносилипестушки, ласкательные куплеты, в которых мотивы благопожеланий занимают свое место:

Баланыбар – б...ғы бар, Бер ай һынлы ҡызы бар. Йылтыр-йылтыр күзе бар, Бөтә кеше қызығыр! Тьфү, тьфү, буш икән, Ай һынлы түгел икән! Балаһыбар – кызы бар, Кыз тапкан тап, даны бар, Кызы барзың назы бар, Баса тире туны бар, Тьфү, тьфү, назыюк, Күз төшөрлөк ере юк! Кызым, кызым, кыз кеше, Кызыма килер йөз кеше! Йөз кешенең араһынан Алып китер бер кеше! Тьфу, тьфу,осток, Кипкән сөрөк бер ток! [Хайзаров, 1991: 12].

Дитя – дитятко есть, Словно луна-дева есть, Глаза блестящие вон есть, Все вокруг да зарятся! Тьфу,тьфу, пустое слово-Нет стати луны у нее! Дитя есть -девочка есть Слава есть, что деву родила, У кого – дева, и нежность есть, Лисья шуба у той есть, Тьфу,тьфу, да нет нежноти, Нет и места, чтобы сглазить! Дочь, дочурка-доченька, Сватать придут человек сто! Из этих ста вот человек Уведет ее замуж один! Тьфу,тьфу, малышечка, Гнилушек высохших мешок!

Главные жанровые формы в родинном фольклоре — пожелания, пестушки, поскакушки. В этих текстах, как видим, занимают важное место защитного значения от сглаза формулы, слова. Дитя специально называют "нет стати луны", "гнилушек мешок" и т.д.

Послеродовые благопожелания связаны тоже с обрядами. «Период младенчества отмечается ритуалами подношения первой пищи (ауызландырыу), первого купания в бане, проведением празднеств-смотрин (бала таныу, карау, күреү, котлау), первого укладывания в колыбель, стрижки первых волос, приветствия первых зубов (теш котлау), первых шагов и т. д.» [Султангареева, 2015: 73].

Младенцу,появившемуся на свет, при первом кормлении губы смазывают маслом и медом — «наделяют ребенка ртом»: «Бала тыуғас та ауызына бал-май тейзереүзе ауызландырыу тизәр». Эти магические действия сопровождаются заговором и благопожеланиями [Хисамитдинова, 2010: 40].

После родов роженицу и ребенка водили в баню. Повитуха купает ребенка в бане со словами:

Һап-hап-hап! Мунса ташы, бүрәнә башы. Әбейзе әбей тип әйт, Бабайзы бабай тип әйт! Айыу балаһы, Бүре балаһы.

Бүре балаhы. Татлы таба бу\*л, алабуга бул, Хоп-хоп!
Камень для бани, головка бревна.
Бабушку называй бабушкой,
Дедушку называй дедушкой!
Медвежонок,
Волчонок.

Будь сладкой сквородой, окунем,

Һыузан таза бул, Һөлөктәй бала бул. Минең кулым түгел, Ғәйшә, Фатима кулы. Һап-han-han! Будь чище воды, Будь стройным. Не моя рука, Рука Гайши, Фатимы Хоп-хоп-хоп! [Хисамитдинова, 2006: 17].

Татлы таба бул \* — означает, чтобы дитя был всегда сытым,а в сковороде всегда ему пекли блины, оладушки

В повести Мустая Карима «Долгое-долгое детство», сообщая о рождении близнецов отцу ребенка, Старшая Мать произносит короткие благопожелания: Бәхет-тәүфиктәре менән килһендәр был донъяға. Малайзарыңдың игелеген күрергә язһын (Дай бог, чтобы сыновья твои явились в этот мир своими долями радостей и счастья, а тебе – жить в почестях и обережении детей своих).

На следующий день после рождения ребенка родственники и соседи, односельчанеприходили к роженице с поздравлениями, приносили угощения. Навестить роженицу считается обязательным и благим делом. Считали, чем больше угощений, тем больше молока будет у матери. Вот что пишет об этом М. Карим:

«В дом, где родился младенец, — бедный ли дом, богатый, — со следующего утра сватьюшки да тетушки, кумушки-соседушки начинают стекаться с яствами. Только бэлеш опустился на стол, а в сенях уже скворчат и пофыркивают блины на горячей сковороде, по крыльцу восходит лунная россыпь медового чак-чака, а по двору важно плывет на блюде, блестя каплями солнечного жира, фаршированная курица, вот ее нагоняют с катламой, а там уж в ворота входят с баурсаком, и мимо окна пронесли кыстыбый, и уже с Верхнего конца спускаются еще с чем-то... а там... Кто чем может (а ныне и того больше, у себя нет — у соседки займут) вот какими яствами у нас младенцу кланяются» [Карим, 1977: 4].

Все, кто приходит, произносили, обычно, трогательные поздравления-благопожелания ребенку. Например:

*Бәхәтле булһын, һау-сәләмәт булып үсһен!* (Пусть будет счастливым и растет здоровым)

Аталы-инәле булһын! (Пусть растет с отцом-матерью) Бай булһын, матур булып үсһен! (Пусть растет богатым и красивым) Балда, майза йөзөп йәшәһен! (Пусть в масле, в меду плавает) Озон ғұмерле бұлһын! (Пусть живет долго)

Мәрхәмәтле, игелекле, тырыш, сабыр, бал кеүек татлы бул. Арысландай кыйыу һәм батыр, көслө, елдәй етез, шыршылай бейек, имәндәй таза, кайындай һылыу, һау-сәләмәти т.д. (Будь милосердным, добрым, трудолюбивым, терпеливым, сладким, как мед. Будь смелым и храбрым, как лев, сильным, ловким, как ветер, высоким как ель, крепким как дуб, красивым, как береза, здоровым, и т. д.). Таким образом, все положительные, жизнетворные явления из сферы природы, высших человеческих качеств "призывались" личности дитя.

Имя ребенка тоже благословляли:

*Ата-инәңә шәфкәтле бул*, Матери родной и отцу *Олоға кесе бул*, Будь благодетельным.

Кесего оло бул. Перед старшими будь младшим,

 $\begin{tabular}{lll} \it{Уң колағыңа- азан,} & \Pi {\it paвому yxy- азан,} \\ \it{ Һул колағыңа- исем!} & \Pi {\it ebomy yxy- ums!} \end{tabular}$ 

В благопожеланиях примечательны четкий ритм, метафоричный и образно- эмоциональный, насыщенный особым теплом и любовью язык:

 Бәхетле бул,
 Будь счастлив,

 Аталы бул,
 Живи с отцом,

 Әсәле бул,
 С матерью,

 Ғүмерле бул,
 Живи долго,

Тәуфиклы бул, Будь благонравным,

Сәләмәт бул, Будь здоров,

Нары тешле,С желтыми зубами,Ак сәсле бул!Со светлыми волосами!

Последние строки означают состариться и долго жить.

Во время праздникапроизносятся благопожелания, которые по исполняемой ими дополнительной роли смыкаются с поздравлениями. Такие благопожелания-поздравления носят универсальный характер, они напоминают календарно-обрядовые и свадебные тексты.

Жанр благопожеланий и сейчас активно развивается. Очень много сейчас родинных благопожеланий-поздравлений. Современные благопожелания не похожи на архаичные фольклорные. Но смыл у них один: все желают новорожденному ребенку здоровья, благополучия, чтобы он рос крепким, умным и т.д.

Подводя итог, можем сказать, что суть родинных благопожеланий в том, что они включают в себя своеобразные тенденции кодирования судьбы младенца на благостное будущее и счастье, здоровье его родителей, также содержат настрой на благополучие семьи и всего рода. Благопожелания, сопровождая весь родинный обряд, имеют посыл особой жизненной энергии и добродетели.

#### Литература

- 1. Башкорт теленең академик һұзлеге: 10 томда. Т. І: (А хәрефе) / Ф.Ғ. Хисамитдинова редакцияһында. Өфө: Китап, 2011.-432 б.
- 3. Давлетшина 3. Обряды башкир, связанные с рождением ребенка // Ватандаш. 2012. № 3(186). C. 27-36.
- 4. Карим М. Долгое-долгое детство [Текст]: Повесть / Мустай Карим; Авториз. пер. с башк. И. Каримова. Москва: Современник, 1977. 223 с.: 20 см (Новинки "Современника")
- 5. Сөләймәнов Ә.М. Башҡорт халҡының им-том һәм мөз<br/>зэти йола фольклоры // Башҡорт фольклоры: тикшереүзәр һәм материалдар. Мәкәл<br/>әләләр йыйынтығы. 2-се сығарылыш. Өфө:1995. 204 б.

- 6. Султангареева Р.А. Семейно-бытовой обрядовый фольклор башкирского народа: специальность 10.01.09 «Фольклористика»: автореферат диссертации на соискание ученой степени доктора филологических наук. Москва, 2003. 52 с.
- 7. Султангареева Р.А. Йола система и нормы жизневедения башкир / Р. А. Султангареева. Уфа: Китап, 2015. 216 с.
- 8. Султангареева Р.А. Жизнь человека в обряде: фольклорно-этнографическое исследование башкирских семейных обрядов. –Уфа: Гилем, 2005. 344 с.
- 9. Султангареева Р.А. Йола система и нормы жизневедения башкир / Р.А. Султангареева. Уфа: Китап, 2015. 216 с.
- 10. Семейно-бытовые обряды башкир / сост. Хисамитдинова Ф.Г., Султангареева Р.А. 2011. 52 с.
- 11. Хәйзәров Х.Х. 93 Туй йолалары. Өфө: Башҡортостан китап нәшриәте, 1991. 64 бит.
- 12. Хисамитдинова Ф.Г. Башҡорттарҙың им-том китабы: Дауалау һәм һаҡлау магияһы. Өфө: Китап, 2006. 180 б.
- 13. Хисамитдинова Ф.Г. Мифологический словарь башкирского языка. М.: Наука, 2010. 452 с.

© Шарафитдинова Л.И., 2025

УДК 811.512.141+ 81`373.21.215+398

Шаяхметов Р.А.,

независимый исследователь, г. Уфа

# ПРЕДАНИЯ ИЗ БАШКИРСКИХ РОДОСЛОВНЫХ КАК ТОПОНИМИЧЕСКИЙ ИСТОЧНИК (НА ПРИМЕРЕ ГИДРОНИМА *УФА-ИДЕЛЬ*)

**Аннотация.** В докладе рассматривается применение башкирских генеалогических преданий в качестве источника по истории гидронима  $V \phi a$  (приток Белой).

**Abstract.** The report examines the use of Bashkir genealogical legends as a source for the history of the hydronym *Ufa* (a tributary of the river Belaya).

**Ключевые слова:** генеалогические предания;Ногайская Орда; башкирский язык; Петр Рычков.

**Keywords:** genealogical legends; Nogai Horde; Bashkir language; Petr Rychkov.

Башкирские родословные (шежере, башк. *шэжэрэ*) — важнейший письменный источник по истории башкирского народа. Генеалогические предания могут содержать топонимы, уже вышедшие из употребления. К таким историзмам относится *Уфа-Идель* (*Уфа Идель*) [Башкирские родословные, 2002:375, 396], *Уфий-Идель*, *Ак-Уфий-Идиль* [Назаров, 1890: 166, 167]. Аллолексемы являются переходными формами в историческим развитии номинации реки Уфы (примеры с финалью *-ий* сопоставимы с башк. *Өфэй калак тауы* 'гора Уфай калак тау у д. Лагерево Салаватского района' [РБГСО]; где *калак тауы* — географический термин, обозначающий плоскую как *калак* 

'лопатка' *тауы* 'гору'). Древнее название притока реки Белой – башк. *Каризел* 'Караидель' (буквально «Черная река», примерный перевод «Северная река» [РБСВО, 2005:221]) отражает зафиксированное еще в арабских источниках домонгольского времени представление об истоке Атили из трех рек: современной Демы (башк. Кугизел), Белой (башк. Агизел) и Уфы (башк. времени Каризел). нашего дошли башкирские гидронимы, цветообозначениями сторон света: кара 'черный' - север, ак 'белый' - юг, күк 'синий' – запад, жызыл 'красный' – восток» [Цветообозначения ..., 2019:154]. В отличие от вышеназванных переходных форм, современное башк.  $\theta \phi \theta$  ' $V \phi a$ ' имеет характерный тюркский сингармонизм, как башк. Өйә 'руч. Уя', Өмә 'руч. Умя', Өсэн 'руч. Умя', Өшө 'руч. Уша', Өшөрэ 'руч. Ушюра' [РБСВО, 2005:214, 219, 222].

Два исторических названия реки Уфы встречаются в одном предложении старинного сказания. «В старых *шежере* ... рода башкир ирякте», опубликованных в 1913 году в журнале «Шура», приводится предание о местонахождении «могилы записанного в начале под прозвищем Каратабын Карача-|160 газиза или Карагазиза...|162 — в Бирском уезде, в Балыкчинской волости, на высоком берегу **Уфа Идели (Кара Идели)** [здесь и далее выделено нами. *Р.Ш.*],|163 близ *аула* Муллакай [в современном Караидельском районе *Р.Ш.*]» [Башкирские родословные, 2002:391, 396].

С могилой одного из предков на реке Балыкчи связано упоминание Уфы Идели в сказании об Абдал-бии в ином шежере иряктинцев.

«Абдал-бий |90 ... отправился на берега реки Балыкчи, и поклонился <на могиле> отца, и на могилу|92 возложил землю, и оставил на могиле знак. И ... свиделся со своими земляками, бывшими на берегах реки Тюй и на берегах реки Байки|94. ... с бывшими на берегах **Уфа Идели** башкирами кудей, и с бывшими на берегах **Ак Идели** |95 башкирам и ельдяк, и с бывшми на берегах Таныпа башкирами тазлар |96» [Башкирские родословные, 2002:375].

Гидронимы  $A\kappa$ -Vфий-Uдиль (дореф. Акъ-Уфій-Идиль), (дореф. Уфій–Идель), а также дореф. Акъ-Идиль упоминаются в «башкирской исторической записи...почти в дословном переводе [П. С. Назарова]», опубликованной в 1890 году [Назаров, 1890:166, 167]. Д. Н. Соколов в 1898 году проанализировал изданные в 1881-1890 годах «отрывки [башкирских] хроникъ или лътописей, къ сожалънію, еще недостаточно изслъдованныхъ и разъясненныхъ», придя к выводу, что «лучше и полнъе всъхъ издана хроника льтопись башкирская въ статьъ г. Назарова и поэтому только ею можно пользоваться съ полнымъ довъріемъ, какъ не искаженнымъ издателемъ [Соколов, 1898:45, 46]. Приведем памятникомъ» нужный отрывок П. С. Назарова этнографической работы незначительной В обработке Д. Н. Соколова: «башкиры ...жили по рекам: Ай, Узян, Кайсылогу, Ак-Уфий-Идиль, Сом, Индажар Ламаз, Каралмон, Рустак, Дым, Ислегул, Идрак, Яик, Сакмара, Кизил. Тоук и др. небольшим речкам.... У Бухаров был тогда хан Буляр; в Казани были Русские; в Серемшоне – Урман, на р. Аюзан – Тохтамыш, на рр. Джадиеле и Яике – Джанибек, на р. Амдыль (до устья) – Кара-хан и Бугара-хан, в Москве — Саган; в устьях 3 рек: Тоук, Алмалы и **Уфий-Иделя** — Кирей-хан; сарай его стоял на горе, на кургане [Соколов, 1898:47, 48].

Гидроним Уфи Идель 'р.Уфа', близкое к Уфий, мы видим у П.И. Рычкова в издании «Топографии Оренбургской» 1762 года, в 1-й части «Уфа, по Татарски УфиИдель, вышла из Уральских гор на Сибирской дороге» [Рычков, 1762, Ч.1:229]. Во 2-й части речной топоним записан чуть иначе и с переводом: «Башкирцы реку Уфу называют Уфа-Идель, что значит Уфа река, а Белую, Ак-Идель, то есть Белая река» [Рычков, 1762, Ч.2:194]. Уфи при перепечатках трансформировалось в Уфа. Например, первый оригинальный русский учебник по географии России 1776 года цитирует П.И. Рычкова: «Уфа, fl. Uffa, потатарски [так в источнике. Р.Ш.] Уфа-Идель, не малая рѣка вышла изъ Уральскихъ горъ на Сибирской дорогѣ, въ урочищѣ Кара Ташъ, т. е. Черной камень называемомъ» [Чеботарев, 1776:266].

Согласно С.И. Хамидуллину [Хамидуллин, 2015:24], в тюркоязычной хронике «Рисале-и таварих-и Булгарийа» («Таварих-и Булгарийа», буквально «История Булгара»), встречается речение, переводимое как «Уфа-Идель впадает в Ак-Идель» и датируемое 1551-84 годами — обозначенным самим автором тавариха временем его написания (исследователями финальная компиляция из хроник, легенд, родословных оценивается рубежом XVIII-XIX веков).

Исследуемые исторические названия реки Уфы встречаются в башкирские шежере при описании событий с эпохи Ногайской Орды. Каковы могут причины изменений?

Построим следующую схему развития названия реки Уфы.

Видимо, во время Ногайской Орды произошло расширение понятия, относимого к«территории [племени] Упей», \* Опэй юрт/\*Офой юрт, ко всем землям по реке Уфа, от верховья до устья, \*Офой юрт. \*Офой стал частотным топонимом, входившим в обозначение реки, политии (отсюда титулование «князь Уфинский» посла Казанского посольства, прибывшего в Москву в 1508 году), главного города в нем (русск. Уфа), а также жителей города, политического образования (русск. уфинцы). \*Офой и\*Кара Изил в «конкуренции» за номинацию реки Уфы в нижнем ее течении образовали гибридный топоним \*Офий Изил, Уфий-Идиль.

Топоним возник, предположительно не в живом языке, а в административных документах на арабской графике. Фонема [ф] не

реконструируется в пра-тюркском [СИГТЯ 2006: 17], в пра-кипчакском и в башкирском языках [Мудрак, Хисамитдинова, 2017: 58-57, 81-82]. Нет регулярной фонемы [ф] и в истории языков, контактных с башкирским. Сравним адаптацию гидронима башк.  $\Theta \phi \Theta$ : чуваш. E nx y; марий. y n O D илон.

Фонема [ф] пришла в речь татар, башкир (как и у русских) из книжности. Коранические арабизмы и фарсизмы сохраняли [ф] в речи лиц просвещенных, но, в случае проникновения в узус, легко адаптировалась под [п] кипчакского койне; например  $\partial \phi$ сен уст.; книжн.,  $\partial$ nceh 'сбруя, украшенная серебряными насечками'. Позднее в башкирский язык вместе с русизмами пришла еще одна фонема [ф] (подробно о вопросе фонемы в башк.  $\partial$  $\phi$  $\theta$  см. [Гарипов, Ураксин, 2000]).

Тем не менее, как показывает «Сравнительно-исторический словарь тюркского языка», в поволжских кыпчакских языках выделяется тонкий естественный фонетический процесс превращения пратюркского \*- 'p- в -f-: «в тат. и башк. пратюрк. \*- 'p- в именных неразложимых основах переходит в -f-: \*t 'o 'praq' земля, почва', \*k'ir'pek, žufar ~ jufar< \*zy'par'мускус', jarfaq< \*za'praq'лист' и др.» [СИГТЯ 2006: 18]. Обнаруженное историческое изменение звуков можно применить к башк.  $\theta \phi \theta$ . Башкирский учёный-филолог, топонимист Рашит Шакуров отмечал связь гидронима с показанной фонетической закономерностью: «hy3 башында hәм hүз уртанында әзәби телдәге  $\mathbf{n}$  өнөнә  $\mathbf{\phi}$  өнө тап килеү осрактары:  $\phi$ әрзә – пәрҙә «занавес», калфак (Урта Боғалыш) – калпак «женский головной убор»;  $my dpa\kappa$  (Шөкөр, Корғат) –  $my npa\kappa$  «почва». Әммә  $\partial ne - \theta d\theta$  (гидроним), Ополе – Офоле (кала), урысса Уфа, Уфалей» [Шэкүр Рэшит, 2012: 165]. Шакуровское «однако» (эммә) понимается как сомнения связи фонетического перехода и топонимов на  $\theta n$ ...-  $\theta \phi$ ... Действительно, слоговое строение приведенных в качестве примера лексем с «ф-трансформацией» другое, чем в единичном топонимическом кластере.

Но благодаря зафиксированным в башкирских родословных гидронимам типа Уфий-Идель, реконструируется название реки Уфы в его верховьях как \*Θη∂й и далее реконструируем двуслоговой этимон \*Θ'p-pej, обозначавшим и реку, и башкирский род.

Генеалогические предания в шежере могут стать источником информации по историческим топонимам, что требует дальнейшего изучения еще неопубликованных рукописей.

#### Литература

- 1. Башкирские родословные = Башкорт шәжәрәләре / Рос. акад. наук. Уфим. науч. центр. Центр этнол. исслед., Акад. наук Респ. Башкортостан. Отд-ние гуманитар. наук; [Сост., предисл., пояснения к пер., пер. на рус. яз., послесл. и указ. Р. М. Булгакова и М. Х. Надергулова]. Вып. 1: Издание на русском языке. Уфа: Китап, 2002.
- 2. Гарипов Т.М., Ураксин З.Г. Новые воззрения на происхождение урбонима Уфа // Уфа: прошлое, настоящее, будущее: Материалы республиканской научно-практической конференции. Уфа: Гилем, 2000. 200 с. С. 119-126.
- 3. История башкирских родов. Кошсо, Сызги, Упей. Том 18/ С. И. Хамидуллин, Б. А. Азнабаев и др. Уфа: ИИЯЛ УНЦ РАН; Уфимский полиграфкомбинат, 2016. 528 с.

- 4. Каримов С. Г., Хабибов Л. Г. К вопросу о происхождении названия города Уфы // Вестник Башкирск. ун-та, 2014. − Т. 19, № 2. − С. 577-581.
- 5. Мудрак О. А., Хисамитдинова Ф. Г. Кыпчакские языки Урало-Поволжья. Астана: «Ғылым» баспасы, 2017. –163 с.
- 6. Назаров П.С. К этнографии башкир // Этнографическое обозрение, 1890. № 1, Год 2-й, Кн. IV. С.164-192.
- 7. РБСВО Русско-башкирский словарь водных объектов Республики Башкортостан /Сост.: Хисамитдинова Ф. Г., Шакуров Р. З., Сиразитдинов З. А., Юлдашбаев Ю. Х. Уфа: Китап, 2005.-256 с.
- 8. РБСГО Хисамитдинова Ф. Г., Сиразитдинов З. А., Латыпова З. Б. Русско-башкирский словарь-справочник горных объектов Республики Башкортостан [Электронный ресурс]. URL: http://mfbl2.ru:8080/mfbl/bashkart (дата обращения: 19.03.2025)
- 9. Рычков П.И. Топография оренбургская: то есть: обстоятельное описание Оренбургской губернии, / Сочиненное коллежским советником и Императорской Академии наук корреспондентом Петром Рычковым. Спб.: При Имп. Акад. наук, 1762.-4.1.331 с., 4.2-262 с.
- 10. СИГТЯ 2006 Сравнительно-историческая грамматика тюркских языков. Пратюркский язык—основа. Картина мира пратюркского этноса по данным языка/ Коллектив авторов. Т.6. М., 2006. 907, [1] с.
- 11. Соколов Д.Н. Опыт разбора одной башкирской летописи // Труды Оренбургской ученой архивной комиссии, 1898. Вып. IV. С. 45-65. Электронная публикация: сайт «Восточная литература». URL: https://vostlit.info/Texts/Dokumenty/Zolotoord/XV/1440-1460/Baskir letop/text1.htm (дата обращения: 19.03.2025)
- 12. Хамидуллин С.И. К вопросу о названии средневековой Уфы // Ватандаш. 2015. № 6. С. 20-26.
- 13. Цветообозначения в башкирской топонимии / Хисамитдинова Ф. Г., Муратова Р.Т., Ягафарова Г.Н., Валиева М. Р. // Вопросы ономастики, 2019. №16(1). С. 140-159. DOI: 10.15826/vopr onom.2019.16.1.008
- 14. Чеботарев Х.А. Географическое методическое описание Российской Империи с надлежащим введением к основательному познанию земного шара и Европы вообще, для наставления обучающегося при Императорском Московском Университете юношества из лучших новейших и достоверных писателей. М.: Унив. Тип., 1776. 540 с.
- 15. Шәкүр Рәшит. Башҡорт диалектологияны: уҡыу ҡулланманы. Өфө: Китап, 2012. 240 бит. (на баш. яз.)

© Шаяхметов Р.А., 2025

УДК: 82(470.57) –43

**Юнысова Ф.Б.,** ТТӘИ, Өфө к.

### ЖАНР КИССЫ В ТВОРЧЕСТВЕ С.БАДРЕТДИНОВА

### С. БӘЗРЕТДИНОВ ИЖАДЫНДА КИССА ЖАНРЫ

**Аннотация.** Статья посвящена анализу жанра кисса в творчестве известного писателя и публициста С. Бадретдинова. Кисса, написанная в прозаической форме, чередуясь стихотворными строфами, принимает форму

самостоятельного жанра. Акцент делается на фантазию и языковое мастерство автора. С. Бадретдинов показал себя талантливым прозаиком и поэтом. Считаем, что это, без сомнения, намек на широту творческого диапозона автора.

**Ключевые слова:** башкирская литература, башкирское народное творчество, кисса, публицистика, жанр, очерк, С. Бадретдинов.

Танылған журналист, публицист, әзип һәм ғалим Башҡортостандың атказанған мәзәниәт хезмәткәре, Шәһит Хозайбирзин һәм Муса Мортазин исемендәге премия лауреаты, Рәсәй, республика кимәлендә үткәрелгән журналистар конкурстарының лауреаты, филология фәндәре кандидаты, РФ һәм БР Языусылар союзы ағзаһы. Сәлимйән Бәзретдинов ижади һәм фәнни тикшеренеүзәре менән башҡорт әзәбиәтенә һәм ғилеменә зур өлөш индергән, үзенең фәнни мәктәбен булдырған абруйлы шәхестәрзең береһе [Юнысова, 2014: 22].

Уның ялкынлы ижады, ижтимағи-сәйәси эшмәкәрлеге халкыбыззың ихтирамын яулап кына калманы, башкорт халкының рухи казанышы, милли ғорурлығына әүерелде. «Сәлимйән – оста стилист, тәбиғи, халыксан телмәр менән ижад итеүсе, тел көзрәтен һаклаусы һәм халыкка еткереүсе әзип» [Юнысова, 2014: 140].

С. Бәзретдиновтың төрлө фәһемле хәл күренештәрзе һәм вакиғаларзы сағылдырған тарихи язмалары, арзаклы шәхестәр, замандаштар тураһында очерктары, хаттары, мәкәләләре «Таңды коштар уята» (1989), «Ғүмер артында ғүмер» (1996), «Кан-кәрзәштәр төйәге» (1998), «Отчий край ты мой, Учалы» (2000), «Зов родной земли» (2004), «Тереләргә — тере һыу» (2006) исемле китаптарза тупланған. Шулай ук автор Башкортостан Республикаһының беренсе Президенты тураһында 1998 йылда «Муртаза Рахимов. Башкортостан моя судьба» тигән китабы нәшер ителә.

Авторзың 2012 йылда"Ағизел" журналының 7-се һанында "Хан ҡызы" исемле мөхәббәт тураһында ҡиссаһы донъя күрзе. Кисса атамаһы киң мәғәнәгә эйә. Ул ғәрәп һүзе, хәбәр,ваҡиға, тарихи хәл-ваҡиға, хикәйә тигән бер нисә төшөнсәне аңлата. Кисса һүзе, ғәрәп теленән башҡорт теленә инеп, шулай ук бер нисә төшөнсәһендә нығынып киткән.

Фольклорсы ғалим Әхмәт Сөләймәнов ҡисса жанрына аңлатманы тағы анығырак итеп әйтә: "Жанр тәбиғәте буйынса романтик, пафосы йәһәтенән нәсихәти, йөкмәткеhе яғынан дини булған эпик сюжетлы әçәрҙәргә ҡисса тип әйтәләр [Хөсәйенов, 2010: 52].

Йәшәү формаһы менән кисса иртәктәргә окшаш. Ул, кағизә буларак, проза менән шиғыр аралашып килеүе рәүешендә йәшәй, шиғри өлөштәре мотлак көйләп, төрлө мөнәжәт көйөнә башкарыла [Галин, 1993: 113].

С. Бәзретдинов үткән быуаттың 90-сы йылдарында бер-нисә тапкыр Курған өлкәhендә, өлкә архивында булған hәм ошо сәфәр мәлендә Хан курғаны (корғаны) тураhында легендаға тап булған. Унда Тубыл буйында йәшәгән Кадир хан тураhында hүз бара. Уның тел менән әйтеп биргеhез матур кызы

булған. Ул йәп-йәш кенә көйө әхирәткә күскән. Атаһы оло кәзер менән кызын ер куйынына алтын-көмөштәрен, гәүһәрзәрендә эргәһенә һалып, зур курған өйзөргән. Һуңынан шул урында Курған калаһы барлыкка килгән имеш [Бәзретдинов, 2012:31].

Легенданы С. Бәҙретдинов халык ижадынан билдәле булған мотивтарҙы, образдарҙы файҙаланып, художестволы үстереп ебәргән. Яҙыусы ғына түгел, ғалим буларак ул ошо традициялылықты үҙһенеп, ижадында уңышлы аткарған.

Әçәрҙең нигеҙенә ул ике йәш йөрәк мөхәббәте темаһын һалып, уның үлемһеҙлеге идеяһын бик оçта һүрәтләй һәм әкиәт, эпостарҙан билдәле булған мотивты үреп ебәрә. Шулай ук Урал тәбиғәтенең матурлығы, иç киткес байлығы, хозурлығы образлы сағыштырыуҙар аша һүрәтләнеш таба. Каһарманлык менән тоғролок һәм мәкерлек менән яуызлык кеүек төшөнсәләр сюжет барышында яйлап асыла.

Йәмле Урал буйзарында үскән Нурйән исемле йәш егет ис киткес һылыу кыззы төшөндә күрә һәм ғашик була. Был хакта атаһына һөйләй. Нургөлдөң уны көтөүен, кисекмәстән кыззы эзләп сығыуын белдәрә. Атаһы, фатихаһын биреп: "... Уралыңа тап төшөрмә, батыр бул, ырыуыңа, башкортоңа тоғро бул! Кәрәгеңә ук-һазағымды бирәм һиңә. Аман йөрө..."— тип ак юлдар теләп кала.

Әйткәндәй, "төш күреү", "төш юрау" кеүек фольклор мотивтары әкиәттәребезгә хас булһа ла ("Таҙҙың төшө"), уларҙың урта быуат төркибашҡорт кисса, дастандарында ("Куҙыйкүрпәс менән Маянһылыу", "Заятүләк менән Һыуһылыу", "Буҙйегет") поэтиклаштырылыуын күҙәтәбеҙ. Башҡорт халҡында борон-борондан киң таралған кисса сюжеттарының береһе – "Йософ менән Зөләйха"). Ошо традицияны С. Бәҙретдинов киссаһында оста файҙалана.

Нургөл Кадир хандың берзән-бер кызы була. Әкиәттәргә хас булғанса, уның тышкы киәфәте образлы һүрәтләнеш таба. "Шоморт-кара сәстәре, кыйғас кара каштары, кыуғалы Сумған күлендәй күгелйемкәй күззәре, күпереп үк калкынған томбойоктай түштәре, атта уйнап сыныккан бал кортондай билдәре, коралайзай һомғол үзкәйе...Телһез калды егет. Әммә исенә килеп, курайын алды ла, кыззың арбағыс һылыулығын моңға һалып, һыззырып уйнап ебәрзе. Нурйән йәндәрзе иретер сихри тауышы менән йырлап, хан кызын бөтөнләй әсир итте:

Тубылғы ла ағас, ай, зур булмас,

Тубылғы ла үтә юл булмас.

Тубыл буйкайында, ай, Нургөлөм,

Һиндәй генә аçыл гөл булмаç... [Бәзретдинов, 2012: 38].

Кисса сәсмә рәүешендә язылып, шиғыр менән тулыландырып, үзенсәлекле әçәр формаһын ала. Бында авторзың фантазияһы, һутлы теле мөһим. С. Бәзретдинов был йәһәттән үзен талантлы прозаик, шағир һәм оçта кәләм эйәһе икәнен танытты. Һәм был, һис шикһез, автор ижадының киң диапазонлығына ишаралыр.

Миçалға Нурйән менән Нургөлдөң бер-береһенә әйтештәрен генә алайык: *Егет:* 

Хан ҡызы, ас тирмәң, мин керәйем,

hинең сәсең жара тизәр, мин күрәйем. *Тс*. та.

Минең сәсем күреп, һиңә низән файза, һатыусыла жара ебәк күрмәнеңме?

Хан кызы, ас тирмәң, мин керәйем, Һинең кашың кыйғас, тизәр, мин күрәйем. *Кыз:* 

Минең кашым күреп, һиңә низәр файза, Карлуғастың койроғон күрмәнеңме? Егет:

Хан кызы, ас тирмәң, мин керәйем, Һинең тешең ап-ак тизәр, мин күрәйем. *Кыз:* 

Минең тешем күреп, һиңә низәр файза, Базарзарза ап-аҡ ынйы күрмәнеңме? Өлгө кыскартып алынды.

Әйткәндәй, авторзың киссаһында Кадир ғәзел хан итеп бирелә. Бай, шөһрәтле булыуына карамастан, ул — арысландай йөрәкле, бик тә таһыллы, ғәйрәтле көрәшсе, мәргән атыусы, һунарсы ла. Кадир хан, йәш батырзарзы сакырып: "Батырзарзың да батырына кызымды бирәм", — тип оран һала, йыйын йыйырға карар кыла.

Йола шарты буйынса батырзар араһында көс һынашыуза, ук атышта һәм аттарза сабышта Нурйән үзен һынатмай. Батырзар араһынан жалған өс батырзы ла (жазак, жалмық, нуғай)еңә. Кадир хан кәнәғәт булып, жызына тиң булырзай йәр тапканына нык шатлана.

"Әйткән һүзем – аткан уғым. Күз алмамдай кызымды үзенә тиңгә, һынауза һынмаған уланға, Уралдан килгән Нурйән атлы егеткә, асыл башкортка бирәм. Тубыл буйында уның кеүек курайсының, йыраусының, көрәшсенең, мәргәндең, сабышсының булғаны юк ине. Кәрҙәштәрем, балдарым! Минең шатлык – һеҙҙеке, һеҙҙең шатлык – минеке. Шул айканлы уйын-көлкө, йыр-бейеү дауам итһен төн буйы. Йырсылар, көрәшселәр, уксылар, йүгеректәр... Кызым хөрмәтенә ярышың! Казан-казан аш бешкән йөз куйзан үә йылкынан. Тәмләп ашап бөтөрөң, бергә табакташ булың. Рәхәт йәшәң еремдә, таҙалыкта, байманда... [Бәҙретдинов, 2012: 41].

Ләкин, ҡызғанысҡа ҡаршы, ике йәш йөрәктең шатлыктары озакка бармай. Бөтә йыйын ҡаршыһында хурлыкҡа ҡалып, башкорт батырынан еңелгән нуғай, ҡалмык, ҡазак мәкерлектәрен тормошҡа ашыралар, Нурйән менән пар аҡҡоштар һымаҡ бер-береһенә һырылғанда, Сумған күлендә йөзгәндәрендә йөрәктәренә уқтарын тоçҡайзар.

Ғашиктарзың һәләк булыуы халыктарзың эпос традицияларына якын "Кузыйкүрпәс менән Маянһылыу", "Заятүләк менән Һыуһылыу" h.б.

Шулай итеп, каралған тәрән йөкмәткеле һәм фәлсәфәүи шиғри миçалдарҙа авторҙың йәшәү асылы тыуған илгә, тыуған ергә тәрән һөйөү,

тоғролок менән аңлатыла. Йәшәү асылы – яратып, матур донъя көтөп, балалар үстереп йәшәүзә, ниһайәт, кеше булып калыузан килә ише акыл үткәрелә. Һәм бындай йәшәү киммәттәрен ул образлы сағыштырыузар аша шиғырзарында тулыһынса асыуға ирешә алған.

"Хан кызы" киссаһы поэтик һүрәтләүгә, шулай ук, образлы сағыштырыузарға бай. Халык ижадында булған мотивтарзы художестволы үстереп, С. Бәзретдинов мөхәббәт кисаһына йән өргән, мөхәббәттең үлемһезлеген бәйән иткән. Бында, һис шикез, С. Бәзретдтиновтың һутлы теле, осталығы, тәбиғи һәләте лә зур роль уйнайзыр.

### Әҙәбиәт

- 1. Бэзретдинов С.М. Мөхэббэт тураһында кисса // Ағизел, 2012, №7.
- 2. Галин С.Ә. Тел аскысы халыкта. Башкорт фольклоры: аңлатмалы һүзлек. Өфө, Башкортостан "Китап" нәшриәте. –1993. 224 бит.
  - 3. Хөсәйенов Ғ.Б. Әзәбиәт теорияны. Өфө, Китап. –2010. 384 бит.
- 4. Юнысова Ф.Б. Хәзерге башҡорт очеркының жанр үзенсәлектәре (1980-1990) / РФА ӨҒҮ нең Тарих, тел һәм әзәбиәт институты. Өфө, Ғилем, Башҡ., 2014. 124 бит.

© Юнысова Ф.Б., 2025.

# СОДЕРЖАНИЕ

## ЧАСТЬ І

| ПРИВЕТСТВИЕ РЕКТОРА БГПУ ИМ. М.АКМУЛЛЫ<br>С.Т. САГИТОВА                                                                               | 4  |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| Хуббитдинова Н.А.<br>РОЗАЛИЯ СУЛТАНГАРЕЕВА – УЧЕНЫЙ, ПРАКТИК И СЭСЭН:<br>ТРИ ИПОСТАСИ ЛИЧНОСТИ                                        | 6  |
| Бакчиев Т.А.<br>ЭПОС ВЫБИРАЕТ УЧЕНОГО И СКАЗИТЕЛЯ                                                                                     | 11 |
| Садалова Т.М.<br>АКТУАЛЬНОСТЬ АУДИОВИЗУАЛЬНОГО ИССЛЕДОВАНИЯ<br>ЭПОСА В ЕГО СОВРЕМЕННОМ БЫТОВАНИИ (ПО КНИГЕ<br>РОЗАЛИИ СУЛТАНГАРЕЕВОЙ) | 12 |
| Кульсарина И.Г.<br>ВКЛАД Р.А. СУЛТАНГАРЕЕВОЙ В СОХРАНЕНИЕ И ИЗУЧЕНИЕ<br>БАШКИРСКИХ БЛАГОПОЖЕЛАНИЙ                                     | 13 |
| Кунафин Ғ.С.<br>ҒАЛИМӘ Р.Ә. СОЛТАНГӘРӘЕВАНЫҢ БАШКОРТ ЙОЛА<br>ФОЛЬКЛОРЫН ӨЙРӘНЕҮЗӘГЕ РОЛЕ                                              | 18 |
| Назаров Н.А.<br>УЧЕНАЯ, КОТОРАЯ СТАЛА НЕОТЪЕМЛЕМОЙ ЧАСТЬЮ<br>СЕРДЕЦ ЛЮДЕЙ, ИЗУЧАЯ НАРОДНОЕ ТВОРЧЕСТВО                                 | 23 |
| Хусаинова Г.Р.<br>АКТИВНЫЙ СОБИРАТЕЛЬ БАШКИРСКОГО ФОЛЬКЛОРА: К 70-<br>ЛЕТИЮ Р.А. СУЛТАНГАРЕЕВОЙ                                       | 26 |
| <b>ЧАСТЬ II</b>                                                                                                                       |    |
| Аманбаева З.С.<br>БАШКИРСКИЙ НАРОДНЫЙ ЭПОС: ЦИКЛИЗАЦИЯ И<br>КЛАССИФИКАЦИЯ                                                             | 34 |
| Анжиганова Л.В., Челтыгмашев Ю.П.<br>НАЦИОНАЛЬНАЯ КУЛЬТУРА ХАКАСОВ КАК СИСТЕМНАЯ<br>ЦЕЛОСТНОСТЬ                                       | 39 |

| Багаутдинов А.М.<br>ЗНАКИ И РИСУНКИ ВЕРХНЕПАЛЕОЛИТИЧЕСКИХ ПЕЩЕР<br>ШУЛЬГАН-ТАШ И ЯМАЗЫ-ТАШ (ЯЗМАЛЫ-ТАШ) –<br>ИСТОЧНИКИ БАШКИРСКИХ МИФОВ, ЭПОСОВ И ЛЕГЕНД | 44 |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| Басангова Т.Г.<br>ТОТЕМНЫЕ ТАНЦЫ В КАЛМЫЦКОЙ ТАНЦЕВАЛЬНОЙ<br>КУЛЬТУРЕ                                                                                    | 54 |
| Бекирова О.В.<br>ОТОБРАЖЕНИЕ ЭМИГРАЦИОННЫХ ПРОЦЕССОВ В<br>ИСТОРИЧЕСКИХ ПЕСНЯХ РУМЫНСКИХ ТАТАР                                                            | 56 |
| Борлыкова Б.Х.<br>К ВОПРОСУ ИЗУЧЕНИЯ ТАНЦЕВАЛЬНО-<br>ИНСТРУМЕНТАЛЬНОГО ФОЛЬКЛОРА САРТ-КАЛМЫКОВ<br>КИРГИЗИИ                                               | 61 |
| Буркитбай Г.Ж.<br>ТРАНСФОРМАЦИЯ И ПОПУЛЯРИЗАЦИЯ НАРОДНЫХ<br>ТРАДИЦИЙ В КАЗАХСТАНЕ                                                                        | 67 |
| Бухарова Г.Х.<br>НРАВСТВЕННОЕ СОЗНАНИЕ БАШКИРСКОГО НАРОДА ЧЕРЕЗ<br>ПРИЗМУ МИФОЛОГИЧЕСКОГО ЭПОСА «УРАЛ-БАТЫР»                                             | 74 |
| Вэлиева В.З., Сэмерханова Г.Х.<br>БАШКОРТ ХАЛКЫНДА СӘСӘНЛЕК ТРАДИЦИЯЛАРЫ ҺӘМ<br>УНЫҢ КИЛӘСӘГЕ                                                            | 83 |
| Гарипова Л.Ш.<br>РУХИ МИРАСЫБЫЗ ЯДКӘРЛӘРЕ (ЧУВАШСТАН<br>РЕСПУБЛИКАСЫНА ФӘННИ ЭКСПЕДИЦИЯ МАТЕРИАЛЛАРЫ<br>НИГЕЗЕНДӘ)                                       | 86 |
| Гайсина Ф.Ф.<br>БАШКОРТ ФОЛЬКЛОРЫНДА ҺӨЙӘК (БАШ ҺӨЙӘГЕ)<br>СИМВОЛЫ                                                                                       | 93 |
| Зинуров Р.Н.<br>АБУЛХАИР ХАН И БАШКИРЫ – ПОНИМАНИЕ СУТИ<br>РУССКОГО ПОДДАНСТВА. МОРАЛЬНО-ЭТИЧЕСКИЕ ОСНОВЫ<br>ОТНОШЕНИЙ                                   | 97 |

| Зинурова Р.Р.<br>ПРЕДМЕТ-ПОМОЩНИК (ПЛАТОК) В БАШКИРСКИХ<br>БОГАТЫРСКИХ СКАЗКАХ                                                              | 109 |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| Ишкильдина Л.К.<br>СОВРЕМЕННОЕ СОСТОЯНИЕ АЙСКОГО ГОВОРА<br>БАШКИРСКОГО ЯЗЫКА (НА ПРИМЕРЕ САЛАВАТСКОГО<br>РАЙОНА РБ)                         | 115 |
| Каскинова Г.Н.<br>БАШКОРТ ХАЛЫК ӘКИӘТЕ «ИЛЕК» ТУРАҺЫНДА (ШАҒИР<br>КАДИР ӘЛИБАЕВ АРХИВЫНАН)                                                  | 121 |
| Каюмова Г.Ф.<br>УРОКИ РОДНОГО ЯЗЫКА И ЛИТЕРАТУРЫ КАК СРЕДСТВО<br>ПОПУЛЯРИЗАЦИИ ФОЛЬКЛОРНЫХ ПРОИЗВЕДЕНИЙ СРЕДИ<br>ПОДРАСТАЮЩЕГО ПОКОЛЕНИЯ    | 123 |
| Кетенчиев М.Б., Аккизова А.А.<br>ПОЛИАСПЕКТНЫЙ АНАЛИЗ КАРАЧАЕВО-БАЛКАРСКОЙ<br>ИСТОРИКО-ГЕРОИЧЕСКОЙ ПЕСНИ 'ЗУРУМ-БИЙЧЕ'<br>('КНЯГИНЯ ЗУРУМ') | 126 |
| Кунафин Ғ.С.<br>ХІХ БЫУАТТЫҢ БЕРЕНСЕ ЯРТЫЬЫ БАШКОРТ СӘСӘНДӘРЕ<br>ИЖАДЫНЫҢ ЯЗМА ЙЫР ШИҒРИӘТЕН<br>ФОРМАЛАШТЫРЫУЗАҒЫ РОЛЕ                      | 131 |
| Леонтьев А.П.<br>ЧАСТИЦЫ КАК МЕТАТЕКСТОВЫЕ СРЕДСТВА В<br>ЧУВАШСКОЙ НАРОДНОЙ ЛИРИКЕ                                                          | 140 |
| Мотыйгуллина Ә.Р.<br>ГАЛИМ ХӘЛИФ РӘХИМ УЛЫ КУРБАТОВНЫҢ ГЫЙЛЬМИ<br>ЭШЧӘНЛЕГЕ                                                                 | 148 |
| Мөхэммэтжанова Л.Х.<br>ТАТАРЛАРДА ЧИЧӘНЛЕК ТРАДИЦИЯСЕ: САКЛАНЫШ<br>ҮЗЕНЧӘЛЕГЕ, БҮГЕНГЕ ТОРЫШЫ                                               | 152 |
| Нәбиуллина Г.М.<br>ФОЛЬКЛОРЗЫҢ ХӘЗЕРГЕ ӘЗӘБИӘТТӘ САҒЫЛЫШЫ (Л. Ә-<br>ЯҠШЫБАЕВАНЫҢ «ТАБЫН ӘҰЛИӘҺЕ» ПОВЕСЫ<br>МИÇАЛЫНДА)                       | 158 |

| Наева А.И.<br>ЭКСПЕРИМЕНТАЛЬНЫЕ СОПОСТАВЛЕНИЯ ОБРЯДОВОГО<br>ФОЛЬКЛОРА ПО ЭКСПЕДИЦИОННЫМ МАТЕРИАЛАМ                                                  | 163 |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| Назаров Н.А.<br>СКАЗИТЕЛЬСКАЯ ТРАДИЦИЯ ЛАКАЙЦЕВ И ЕЁ МЕСТО В<br>ПРОПАГАНДЕ ЭТНИЧЕСКОЙ ИДЕНТИЧНОСТИ                                                  | 168 |
| Осмонова Д.Ж.<br>ДЕВЫ-БОГАТЫРШИ В ДРЕВНЕМ КЫРГЫЗСКОМ ЭПОСЕ<br>«МАНАС»: АРХАИЧНЫЕ ОБРАЗЫ И ИХ ЗНАЧЕНИЕ                                               | 174 |
| Рахматуллина З.Я.<br>«ЦИФРОВОЕ БЕССМЕРТИЕ» БАШКИРСКОГО ФОЛЬКЛОРА:<br>ОПЫТ ИИЯЛ УФИЦ РАН В СОХРАНЕНИИ И<br>ПОПУЛЯРИЗАЦИИ КУЛЬТУРНОГО НАСЛЕДИЯ НАРОДА | 178 |
| Сэлимов Н.Б.<br>ВӘЛИУЛЛА КОЛОМБӘТОВ – СӘСӘН, МӘҒРИФӘТСЕ,<br>ФОЛЬКЛОРСЫ                                                                              | 184 |
| Садалова Т.М.<br>АЛТАЙСКИЙ НАЦИОНАЛЬНЫЙ ФОЛЬКЛОР В<br>СОВРЕМЕННЫХ УСЛОВИЯХ: ПРОБЛЕМА СОХРАНЕНИЯ И<br>УСТНОЙ ПЕРЕДАЧИ                                | 188 |
| Султакаева Р.А.<br>НАРОДНАЯ СТУДИЯ СЭСЭНОВ АКМУЛЛИНСКОГО<br>УНИВЕРСИТЕТА: ШКОЛА ТВОРЧЕСКОГО РАЗВИТИЯ<br>СТУДЕНЧЕСКОЙ МОЛОДЕЖИ                       | 200 |
| Султангареева Р.А.<br>ФОЛЬКЛОРНОЕ НАСЛЕДИЕ – СИСТЕМА ТРАДИЦИОННЫХ<br>ЦЕННОСТЕЙ И ВЫСШИХ ЧЕЛОВЕЧЕСКИХ СМЫСЛОВ:<br>АКТУАЛИЗАЦИЯ В XXI ВЕКЕ            | 207 |
| УсипбаеваП.С.<br>MARRIAGE PLOT IN HEROIC EPIC OF TURKIC PEOPLE                                                                                      | 222 |
| Хакимьянова А.М.<br>МАГИЧЕСКИЕ И ЛЕЧЕБНЫЕ РИТУАЛЫ БАШКИР В<br>СОВРЕМЕННЫХ ЗАПИСЯХ: СОХРАНЕНИЕ ТРАДИЦИЙ В<br>ЦИФРОВУЮ ЭПОХУ                          | 229 |

| Хөсәйенов С.М. ФОЛЬКЛОР ҺӘМ АРХЕОГРАФИЯ ҒИЛЕМДӘРЕ СИКТӘРЕНДӘ (Ш.Әминев-Тамъянизың шиғри мирасын барлау эше тәжрибәһенән)                                                                | 242 |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| Хөббөтдинова Н.А.<br>СӘСӘНДӘР ШИҒРИӘТЕНЕҢ ХУДОЖЕСТВОЛЫ<br>ҮЗЕНСӘЛЕКТӘРЕНӘ                                                                                                               | 246 |
| Хусаинова Л.М., Кильмухаметова С.С.<br>РОЛЬ ОБРЯДОВЫХ ПРЕДМЕТОВ В ИСТОРИИ<br>ФОРМИРОВАНИЯ БАШКИРСКОГО ПИСЬМА                                                                            | 254 |
| XycaйноваГ.Р. REFLECTION OF RELIGIOUS AND MYTHOLOGICAL REPRESENTATIONS IN TATAR ROMANIC DASTANS (ON THE EXAMPLE OF THE MANUSCRIPT VERSION OF «LEILA AND MAJNUN»)                        | 258 |
| Шакурова Ш.Р.<br>О ГЛАВНОМ ГЕРОЕ ЭПОСА «УРАЛ-БАТЫР»                                                                                                                                     | 263 |
| Шамсутдинова И.Ф.<br>ИНИЦИОННАЯ СИМВОЛИКА ПРОСТРАНСТВА В<br>БАШКИРСКИХ СВАДЕБНЫХ ОБРЯДАХ                                                                                                | 265 |
| Шарафитдинова Л.И.<br>БАШКИРСКИЕ РОДИННЫЕ БЛАГОПОЖЕЛАНИЯ                                                                                                                                | 273 |
| Шаяхметов Р.А. ПРЕДАНИЯ ИЗ БАШКИРСКИХ РОДОСЛОВНЫХ КАК ТОПОНИМИЧЕСКИЙ ИСТОЧНИК (НА ПРИМЕРЕ ГИДРОНИМА $\mathcal{Y}\Phi A\text{-}\mathcal{U}\mathcal{I}\mathcal{E}\mathcal{I}\mathcal{b})$ | 281 |
| Юнысова Ф.Б.<br>С.БӘЗРЕТДИНОВ ИЖАДЫНДА КИССА ЖАНРЫ                                                                                                                                      | 285 |

#### СВЕДЕНИЯ ОБ АВТОРАХ

АККИЗОВА Айгуль Арсеновна — студентка направления Филология (Карачаево-балкарский язык и литература, русский язык и литература) ФГБОУ ВО «Кабардино-Балкарский государственный университет им. Х.М. Бербекова», КБГУ, г. Нальчик, Кабардино-Балкарская Республика, Россия. Е-mail:gulitema@gmail.com, научный руководитель КЕТЕНЧИЕВ Мусса Бахаутдинович — заведующий кафедрой карачаево-балкарской филологии, профессор, доктор филологических наук ФГБОУ ВО «Кабардино-Балкарский государственный университет им. Х.М. Бербекова», КБГУ, г. Нальчик, Кабардино-Балкарская Республика, Россия. E-mail:ketenchiev@mail.ru

АМАНБАЕВА Зилия Сатыбалдывна — редактор научных журналов «Вестник Башкирского государственного педагогического университета им. М.Акмуллы» и «Педагогический журнал Башкортостана», ведущий специалист информационно-аналитического отдела ИКЦ им. Р.Г. Кузеева ФГБОУ ВО «БГПУ им.М.Акмуллы», г. Уфа, Республика Башкортостан, Россия. E-mail: zilia.amanbaeva@yandex.ru

БАГАУТДИНОВ Айрат Маратович – кандидат философских наук, доцент кафедры философии и культурологии Уфимского университета науки и технологий, г. Уфа, Республика Башкортостан, Россия. E-mail:airat900@mail.ru

БАКЧИЕВ Талантаалы Алымбекович — Заслуженный деятель культуры Кыргызской Республики, доктор филологических наук, доцент, главный специалист отдела инвестиционных проектов Кыргызско-Российского Славянского университета имени Б.Н.Ельцина

БАСАНГОВА Тамара Горяевна — доктор филологических наук доцент, заведующая сектором Центра евразийских исследований Калмыцкого государственного университета, г. Элиста, Республика Калмыкия, Россия. E-mail:basangova49@yandex.ru

БЕКИРОВА Ольга Валериевна – кандидат филологических наук, независимый исследователь, г. Симферополь, Республика Крым, Россия. E-mail:lennur@list.ru

БОРЛЫКОВА Босха Халгаевна — кандидат филологических наук, старший научный сотрудник Калмыцкого государственного университета им. Б.Б. Городовикова, г. Элиста, Республика Калмыкия, Россия. E-mail:borlboskha@mail.ru

БУРКИТБАЙ Гаухар Жансапкызы — кандидат филологических наук, профессор, заведующая кафедрой Казахского университета международных отношений и мировых языков имени Абылай хана (КазУМОиМЯ им. Абылай хана), г. Алматы, Республика Казахстан. E-mail:gjbi@mail.ru

БУХАРОВА Гульнур Харуновна – доктор филологических наук, ведущий научный сотрудник Ордена Знак Почета Института истории, языка и литературы УФИЦ РАН, г. Уфа, Республика Башкортостан, Россия. E-mail:buharova\_g@mail.ru

ВАЛЕЕВА Василя Закировна — студентка 4 курса педагогического факультета Сибайского института (филиала) Уфимского университета науки и

технологий, научный руководитель САМИРХАНОВА Гулькай Хайдаровна – кандидат филологических наук, доцент кафедры русской, башкирской и зарубежной филологии педагогического факультета Сибайского института (филиала) Уфимского университета науки и технологий, г. Сибай, Республика Башкортостан, Россия. E-mail:gulysib@mail.ru

ГАРИПОВА Лейля Шамиловна — кандидат филологических наук, ведущий научный сотрудник ИЯЛИ им. Г. Ибрагимова АН РТ, Республика Татарстан, г.Казань, Россия. E-mail:leilyashamilevna@mail.ru

ГАЙСИНА Фанира Фасхетдиновна — кандидат филологических наук, научный сотрудник Ордена Знак Почета Института истории, языка и литературы УФИЦ РАН, г.Уфа, Республика Башкортостан, Россия. E-mail:gais73@mail.ru

ЗИНУРОВ Рафаил Нариманович — Руководитель Представительства федерального государственного бюджетного учреждения «Российская академия наук» на территории Республики Башкортостан, доктор юридических наук, профессор, г.Уфа, Республика Башкортостан, Россия. E-mail:i@rzinurov.ru

ЗИНУРОВА Рафиля Рафкатовна — младший научный сотрудник отдела фольклористики Ордена Знак Почета Института истории, языка и литературы УФИЦ РАН, г.Уфа, Республика Башкортостан, Россия. E-mail:rafilya79@mail.ru

ИШКИЛЬДИНА Линара Камиловна — старший научный сотрудник отдела прикладной лингвистики и диалектологии Ордена Знак Почета Института истории, языка и литературы УФИЦ РАН, г.Уфа, Республика Башкортостан, Россия. E-mail:lina86\_08@mail.ru

КАСКИНОВА Гульнур Нуримановна — кандидат филологических наук, доцент Бирского филиала Уфимского университета науки и технологий, г. Бирск, Республика Башкортостан, Россия. E-mail: kaskinova-gulnur@mail.ru

КАЮМОВА Гелюся Фаридовна – кандидат филологических наук, доцент кафедры татарской литературы Института филологии и межкультурной коммуникации, Казанский федеральный университет, Республика Татарстан, г. Казань, Россия. E-mail:gulfar21@mail.ru

КИЛЬМУХАМЕТОВА Светлана Саматовна — студент ФГБОУ ВО «БГПУ им.М.Акмуллы», научный руководитель ХУСАИНОВА Ляйля Мидхатовна — доктор филологических наук, декан факультета башкирской филологии ФГБОУ ВО «БГПУ им.М.Акмуллы», г.Уфа, Республика Башкортостан, Россия. Е-mail:Lejla-kh@yandex.ru

КУЛЬСАРИНА Ирена Галинуровна — кандидат филологических наук, доцент кафедры башкирской литературы и отечественной словесности Уфимского университета науки и технологий, г. Уфа, Республика Башкортостан, Россия. E-mail:kulsarina-bgu@yandex.ru

КУНАФИН Гиниятулла Сафиуллович — доктор филологических наук, член-корр. АН РБ, профессор Уфимского университета науки и технологий, г.Уфа, Республика Башкортостан, Россия. E-mail:kunafin46@bk.ru

ЛЕОНТЬЕВ Алексей Петрович – кандидат исторических наук, старший научный сотрудник Чувашского государственного института гуманитарных

наук (ЧГИГН), г. Чебоксары, Республика Чувашия, Россия. E-mail:alexej.leontjew2014@yandex.ru

МОТИГУЛЛИНА Альфия Рухулловна — кандидат филологических наук, доцент Поволжского государственного университета физической культуры, спорта и туризма, г. Казань, Республика Татарстан, Россия. Е-mail:alfiya311065@mail.ru

МУХАМЕТЗЯНОВА Лилия Хатиповна — доктор филологических наук, доцент, главный научный сотрудник Института языка, литературы и искусства им. Г. Ибрагимова Академии наук г. Казань, Республики Татарстан, Россия. E-mail: lilmuhat@mail.ru

НАБИУЛЛИНА Гульнур Мирзаевна — доктор филологических наук, доцент, ведущий научный сотрудник Ордена Знак Почета Института истории, языка и литературы УФИЦ РАН, г.Уфа, Республика Башкортостан, Россия. E-mail: gulnurnabiullina@mail.ru

НАЕВА Алевтина Ивановна – кандидат филологических наук, старший научный сотрудник Республиканского Центра народного творчества Республики Алтай, г. Горно-Алтайск, Республика Алтай, Россия. E-mail: alevtina.naeva@mail.ru

НАЗАРОВ Насриддин Атакулович — доктор философских наук, профессор кафедры «Национальной идеи, основы духовности и правовое образование» Чирчикского Государственного педагогического университета, г. Ташкент, Узбекистан. E-mail: nasrid@mail.ru

ОСМОНОВА Диана Жакыпбековна — студент факультета башкирской филологии ФГБОУ ВО «БГПУ им.М.Акмуллы», научный руководитель КАНАТОВА Акмарал Канатовна — заместитель декана по научной работе факультета башкирской филологии ФГБОУ ВО «БГПУ им.М.Акмуллы», г.Уфа, Республика Башкортостан, Россия. E-mail:dosmonova777@gmail.com,

РАХМАТУЛЛИНА Зугура Ягануровна — доктор философских наук, профессор, директор Ордена Знак Почета Института истории, языка и литературы УФИЦ РАН, г.Уфа, Республика Башкортостан, Россия. E-mail: rihll@anrb.ru

САДАЛОВА Тамара Михайловна — доктор филологических наук, ведущий научный сотрудник Калмыцкого государственного университета имени Б.Б. Городовикова; старший научный сотрудник БНУ «Института алтаистики им. С.С. Суразакова», г. Горно-Алтайск, Республика Алтай, Россия. E-mail: sadalova-t@mail.ru

САЛИМОВ Ниязбай Булатбаевич – кандидат филологических наук, ГКУ Национальный архив РБ, г. Уфа, Республика Башкортостан, Россия. E-mail: salimov.nb@bashkortostan.ru

СУЛТАКАЕВА Раушания Абдулхаевна — доцент кафедры тюркской и восточной филологии Башкирского государственного педагогического университета им. М.Акмуллы, г.Уфа, Республика Башкортостан, Россия. E-mail:yulai77@mail.ru

СУЛТАНГАРЕЕВА Розалия Асфандияровна – доктор филологических

наук, главный научный сотрудник, руководитель НИ Центра Башкирского фольклора ФГБОУ ВО «БГПУ им.М.Акмуллы», г. Уфа, Республика Башкортостан, Россия. E-mail: sasania@mail.ru

УСИПБАЕВА Перизат Сагинбековна — ассоциированный профессор Казахского университета технологии и бизнеса имени К.Кулажанова, г. Астана, Республика Казахстан. E-mail:us@mail.ru

ХАКИМЬЯНОВА Айгуль Мужавировна — кандидат филологических наук, старший научный сотрудник отдела фольклористики Ордена Знак Почета Института истории, языка и литературы УФИЦ РАН, г.Уфа, Россия. E-mail:aihakim@bk.ru

ХУББИТДИНОВА Нэркэс Ахметовна — доктор филологических наук, главный научный сотрудник НИ Центра Башкирского фольклора ФГБОУ ВО «БГПУ им.М.Акмуллы», г.Уфа, Республика Башкортостан, Россия. E-mail:narkas08@mail.ru

ХУСАИНОВА Гульнур Равиловна — доктор филологических наук, заведующая отделом фольклористики Ордена Знак Почета Института истории, языка и литературы УФИЦ РАН, г.Уфа, Республика Башкортостан, Россия. E-mail:bashfolk@yandex.ru

ХУСАЙНОВА Гульнира Разифовна — кандидат филологических наук, старший научный сотрудник отдела рукописей и редких книг Национальной библиотеки Республики Татарстан, Республики Татарстан, Россия. Е-mail:Gulnira2010@yandex.ru

ХУСАИНОВ Салават Мирсадырович – научный сотрудник Федерального агентства научных организаций Ордена Знак Почета Института истории, языка и литературы УФИЦ РАН, г.Уфа, Россия. Республика Башкортостан, E-mail: Firdaus23@bk.ru

ЧЕЛТЫГМАШЕВ Юрий Петрович – аспирант ХГУ им. Н.Ф. Катанова, научный руководитель АНЖИГАНОВА Лариса Викторовна – доктор философских наук, профессор ВАК, заслуженный работник высшей школы Республики Хакасия, заслуженный деятель науки Республики Хакасия г. Абакан, Республика Хакасия, Россия.Е-mail:alv\_9@mail.ru

ШАКУРОВА Шаура Рашитовна — кандидат филологических наук, старший научный сотрудник НИ Центра Башкирского фольклора ФГБОУ ВО «БГПУ им.М.Акмуллы» и Института стратегических исследований ГБНУ «Академия наук Республики Башкортостан», г.Уфа, Республика Башкортостан, Россия. E-mail:sh-shaura@mail.ru

ШАМСУТДИНОВА Фидаилевна Ирина аспирант факультета башкирской филологии ФГБОУ ВО «БГПУ им.М.Акмуллы», научный руководитель СУЛТАНГАРЕЕВА Асфандияровна Розалия доктор филологических наук, руководитель НИ Центра Башкирского фольклора ФГБОУ ВО «БГПУ им.М.Акмуллы», г. Уфа, Республика Башкортостан, Россия. E-mail:art cultura@mail.ru

ШАРАФИТДИНОВА Лилия Ильшатовна — младший научный сотрудник НИ Центра Башкирского фольклора ФГБОУ ВО «БГПУ им.М.Акмуллы»,

г.Уфа, Республика Башкортостан, Россия. E-mail:sharafitdinova97@mail.ru ШАЯХМЕТОВ Рустам Асхатович – независимый исследователь, г. Уфа, Республика Башкортостан, Россия. E-mail:rustam\_shayakhme@mail.ru

ЮНУСОВА Фирдаус Бариевна — кандидат филологических наук, старший научный сотрудник Федерального агентства научных организаций Ордена Знак Почета Института истории, языка и литературы УФИЦ РАН, г.Уфа, Республика Башкортостан, Россия. E-mail: Firdaus 23@bk.ru

### ФОЛЬКЛОР И ФОЛЬКЛОРИСТИКА XXI В.: АКТУАЛЬНЫЕ НАПРАВЛЕНИЯ И ПЕРСПЕКТИВЫ ИССЛЕДОВАТЕЛЬСКИХ ПРАКТИК

Материалы
IV Международной научно-практической конференции,посвященной 70-летию доктора филологических наук Р.А. Султангареевой

Компьютерная верстка: З.С. Аманбаева

ISBN 978-5-00251-042-9

Подписано в печать 14.05.2025 Формат 60X84/16. Компьютерный набор. Гарнитура Times New Roman. Усл. печ. л. -17,4. Уч.изд. л. -19,6.