Министерство просвещения Российской Федерации Федеральное государственное бюджетное образовательное учреждение высшего образования «Башкирский государственный педагогический университет им. М. Акмуллы» Министерство культуры Республики Башкортостан Дом дружбы народов Республики Башкортостан

# ФОЛЬКЛОР И ФОЛЬКЛОРИСТИКА XXI В.: АКТУАЛЬНЫЕ НАПРАВЛЕНИЯ И ПЕРСПЕКТИВЫ ИССЛЕДОВАТЕЛЬСКИХ ПРАКТИК

Материалы III Международной научно-практической конференции, посвященной 85-летию профессора А.М. Сулейманова

(8 июня 2024 г., Уфа)

Часть 1

ФОЛЬКЛОР И ФОЛЬКЛОРИСТИКА XXI B.: АКТУАЛЬНЫЕ НАПРАВЛЕНИЯ И ПЕРСПЕКТИВЫ ИССЛЕДОВАТЕЛЬСКИХ ПРАКТИК. Φ 75 Материалы III Международной научно-практической конференции (8 июня 2024 г., Уфа), посвященной 85-летию профессора БГПУ им. М. Акмуллы А.М.Сулейманова Ч.1. / ответ. ред. Р.А. Султангареева, сост. Г.Х. Бухарова, Н.А. Хуббитдинова, Ш.Р. Шакурова, Л.И. Шарафитдинова. – Уфа: Издательство, 2024. – 274c. – ISBN 978-5-907730-79-3

В первую часть сборника вошли статьи известных ученых-исследователей в области отечественной и зарубежной фольклористики, литературоведения, лингвистики, этнографии, археографии и др.

Сборник рекомендуется для специалистов, преподавателей и студентов вузов, а также широкого круга читателей, интересующихся вопросами гуманитарной науки, жизнью и деятельностью известного фольклориста А.М. Сулейманова.

> Рекомендовано к изданию Редакционно-издательским советом БГПУ им. М. Акмуллы

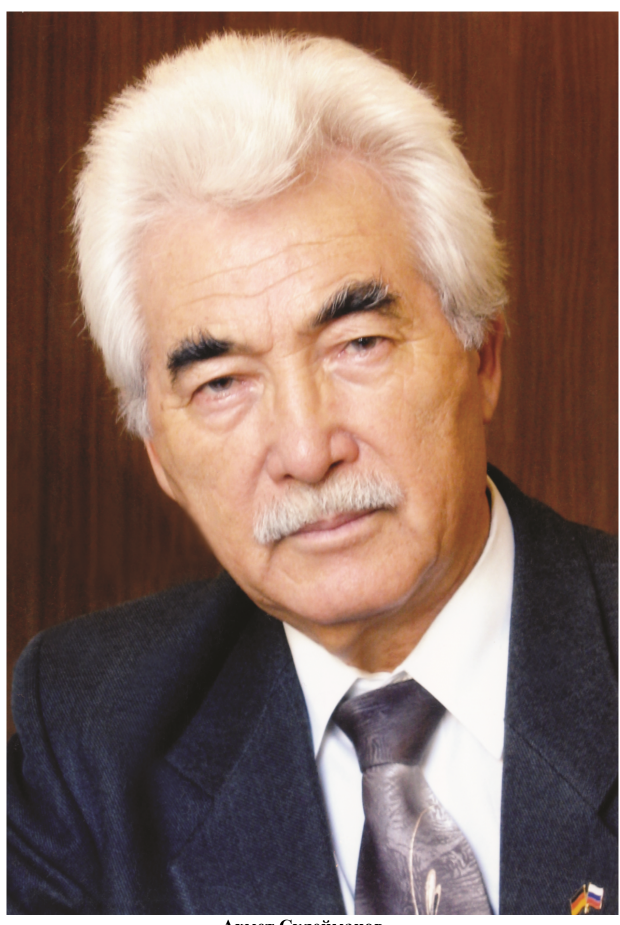
> > Репензенты

Л.А. Иткулова, доктор философских наук (УУНиТ) Г.Р. Шагапова, кандидат исторических наук (БГПУ им. М. Акмуллы)

ISBN 978-5-907730-79-3

УДК 398 ББК 82

©Коллектив авторов, 2024



Ахмет Сулейманов (1939-2016)

#### От составителей

В первую часть сборника материалов III Международной научно-практической конференции «Фольклор и фольклористика XXI в.: актуальные направления и перспективы исследовательских практик», посвященной 85-летию профессора БГПУ им. М. Акмуллы Сулейманова Ахмета Мухаметвалеевича (1939-2016), вошли статьи известных ученых-исследователей в области отечественной и зарубежной фольклористики, литературоведения, лингвистики, этнографии, археографии и др. из Казахстана, Кыргызстана, Узбекистана, Беларуссии, а также Башкортостана, Алтая, Калмыкии, Татарстана, Чувашии.

Целью данного сборника материалов является увековечивание памяти видного российского ученого-фольклориста, лауреата Государственной премии Башкортостана имени Салавата Юлаева (1987), доктора филологических наук (1991), заслуженного работника культуры Республики Башкортостан (1991), профессора (1995), действительного члена Российской Академии гуманитарных наук (1995), заслуженного деятеля науки Республики Башкортостан (1997) и Российской Федерации (2006), члена Союза писателей Республики Башкортостан и Российской Федерации, Почетного академика Академии наук РБ (2016) Сулейманова Ахмета Мухаметвалеевича, а также позиционирование новых форм и методов исследовательских практик и современных концепций фольклористики.

В представленных статьях и материалах поднимаются различные проблемы, касающиеся изучения традиций и преемственности фольклора, перспектив развития фундаментальной фольклористической науки, социальной роли фольклора в условиях современных трансформаций, укрепления школы молодого фольклориста, вопросы этнопедагогики, этнологии, лингвистики, археографии и др.

Во вторую часть сборника материалов конференции включены выступления и доклады учителей, учеников муниципальных общеобразовательных школ районов Республики Башкортостан, участников «Сулеймановских чтений» (Бурзянский район, 2024 г.), а также студентов вузов Республики Башкортостан.

# А.М. СУЛЕЙМАНОВ – ВИДНЫЙ ФОЛЬКЛОРИСТ И КРУПНЫЙ УЧЕНЫЙ, МНОГОПРОФИЛЬНЫЙ ИССЛЕДОВАТЕЛЬ, ПЕДАГОГ И ОБЩЕСТВЕННЫЙ ДЕЯТЕЛЬ

## СОЗДАНИЕ ЛИЧНОГО ФОНДА А.М. СУЛЕЙМАНОВА В НАУЧНОМ АРХИВЕ УФИЦ РАН

# CREATION OF A.M. SULEIMANOV'S PERSONAL FUND IN THE SCIENTIFIC ARCHIVE OF THE UFA FEDERAL RESEARCH CENTER OF THE RUSSIAN ACADEMY OF SCIENCES

Аннотация. В статье анализируется состав и содержание документов фонда личного происхождения ученого-фольклориста, общественного деятеля, педагога, писателя А.М. Сулейманова. Актуальность исследования заключается в том, что сведения о личном фонде Ахмета Мухаметвалеевича вводятся в научный оборот впервые. Документальные свидетельства научной, педагогической и общественной деятельности на индивидуальном уровне позволяют отразить многогранные аспекты той ретроспективы, через которую прошла судьба ученого-педагога.

**Abstract.** The article analyzes the composition and content of documents from the personal collection of the folklorist scientist, public figure, teacher, writer A.M. Suleymanova. The relevance of the study lies in the fact that information about the personal fund of Akhmet Mukhametvalievich is being introduced into scientific circulation for the first time. Documentary evidence of scientific, pedagogical and social activities at the individual level allows us to reflect the multifaceted aspects of the retrospective through which the fate of the scientist-teacher passed.

**Ключевые слова:** Республика Башкортостан, ученый, педагог, фольклорные материалы, фонд личного происхождения, опись дел.

**Key words:** Republic of Bashkortostan, scientist, teacher, folklore materials, personal fund, inventory of cases.

В архивах регионов Российской Федерации важным является сбор личных архивов видных государственных, общественных и других деятелей отраслей народного хозяйства, которые имеют важное значение для воссоздания объективной картины прошлого. В Научном архиве Уфимского федерального исследовательского центра РАН ведется целенаправленная работа по комплектованию документами фонда личного происхождения деятелей науки и культуры.

В 2016 г. в целях увековечения памяти лауреата Государственной премии Башкортостана имени Салавата Юлаева, доктора филологических наук, заслуженного работника культуры Республики Башкортостан, профессора, действительного члена Российской Академии гуманитарных наук, заслуженного деятеля науки Республики Российской Федерации, члена Союза Республики Башкортостан писателей Башкортостан и Российской Федерации, Почетного академика Академии наук Республики Башкортостан, видного общественного деятеля – второго председателя Исполкома Всемирного курултая башкир (2002 – 2006) А.М. Сулейманова его дочерью – доктором филологических наук Н.А. Хуббитдиновой – в Научный архив УФИЦ РАН был передан большой объем документов, отражающих духовную культуру народов Республики Башкортостан. В 2017 – 2018 гг. сотрудниками архива на поступившие документы проводилась экспертиза ценности документов. Фонду присвоен номер № 124. В настоящее время сотрудниками Научного архива продолжается работа по описанию личного фонда ученого. Многолетняя научно-техническая обработка дел подразумевает систематизацию документов, формирование дел, определения названий, нумерацию листов, подшивку дел, оформление обложек и итоговой записи — листа заверителя каждого дела и внесение их в опись дел по соответствующим разделам.

Фонд будет состоять из следующих разделов: документы научной и педагогической деятельности; документы, собранные фондообразователем; биографические документы; документы о фондообразователе; переписка; документы об общественной деятельности; фотодокументы.

В личном фонде ученого преобладают материалы по фольклору. По документам видно, что он был не только умелым организатором и оперативным собирателем фольклорных материалов, но и глубоко мыслящим исследователем и талантливым популяризатором народного творчества.

На основе этих документов им было подготовлено более 400 научных трудов, в том числе 30 монографий, свыше 40 учебных и учебно-методических пособий для школ и высших учебных заведений Республики Башкортостан, машинописные варианты многих из них отложились в составе фонда.

В разделе «Документы научной и педагогической деятельности» особое место будут занимать машинописи 18-ти томного научного свода «Башкирское народное творчество», изданные в 1970 — 1980 гг. на башкирском языке. В 1987 — 2010 гг. данный свод был переведен на русский язык и издавался в 12-ти томах [Ахмет Сулейманов, лауреат..., 2014: 3-5], некоторые части из них будут представлены в фонде.

Значительный материал имеется о фольклорах курганских (ялан-катайских) башкир. А.М. Сулейманов пишет, что в 1927 г. Академическим центром (ныне Институтом истории, языка и литературы Уфимского федерального исследовательского центра РАН) была организована первая научная экспедиция. З. Шакировым были записаны протяжные песни из репертуара ялан-катайцев. Среди песен исследователи выделяют таких песен, как «Бугалы», «Ир-Таргын», «Кульсари-егет» и др. В 1960 — 1990 гг. в сборе фольклора курганских башкир большой вклад внесли следующие руководители экспедиций: А. Вахитов, С. Галин, Ф. Камаев, Р. Шакур, Ф. Надршина и Р. Баимов. Ахмет Мухаметвалеевич, как фольклорист отмечал, что богатые фольклорные материалы сохранились в фондах кафедры башкирской литературы, фольклора и культуры Башкирского государственного университета (ныне кафедры башкирской литературы и словесности Уфимского университета науки и технологий) и в одном из творческих вузов России — Уфимской государственной академии искусств им. З. Исмагилова [Сулейманов, 2008: 6].

В личном фонде хранятся статьи ученого, педагога, писателя А.М. Сулейманова, опубликованные в авторитетных научных журналах, сборниках научно-практических конференций Международного, Всероссийского и регионального значения. Многие его статьи опубликовались в республиканских средствах массовой информации на двух государственных языках республики. Нельзя не отметить скрупулезность в работе, аккуратность, пунктуальность и собранность фондообразователя. Вырезки из газет и журналов им были собраны по тематике в отдельные папки. В своих многочисленных научных трудах А.М. Сулейманов активно использовал результаты исследований по литературе, этнографии, языку, истории и культуре Башкортостана. Сохранились сценарии мероприятий по теме фольклора, подготовленные с участием А.М. Сулейманова, тексты выступлений, докладов и интервью с ним, которые прозвучали в теле-радиопередачах, опубликовались на страницах республиканских газет и журналов.

В разделе «Документы, собранные фондообразователем» ценным представляются материалы фольклорных экспедиций студентов высших учебных заведений, где руководителем экспедиций являлся Ахмет Мухаметвалеевич, начиная с 1972 г., когда он начал работать в Башкирском государственном университете. Зафондированное фольклорное наследие будет отражать исторически богатые, в то же время разнообразные культурные традиции народов, проживающих в Башкортостане, их верования и суеверия,

которые сохранились в народном творчестве. В составе фонда имеются словесные, музыкальные и обрядовые виды фольклора. В словесном фольклоре представлены пословицы, скороговорки, загадки, поговорки, частушки-такмаки, сказки — такие бесценные материалы, собранные почти во всех районах республики. В музыкальном фольклоре ученого освещаются кубаиры, баиты родного края, отражается судьба башкирских сэсэнов. В фонде можно встретить и обрядовый фольклор. Под руководством ученого-педагога также был собран значительный материал по детскому фольклору. Они будут сформированы отдельным подразделом.

В 1995 г. на основе детского фольклора А.М. Сулеймановым была подготовлена статья о считалках в башкирском игровом детском фольклоре, которая увидела свет в сборнике материалов конференции, посвященной 70-летнему юбилею исследователя алтайского фольклора С.С. Суразакова [Алтай и тюрко-монгольский..., 1995: 53-56]. Также имеются статьи автора о сходных и отличительных особенностях башкирских и алтайских эпосов.

В целях облегчения работы по сбору фольклорных материалов для студентов-филологов, молодых фольклористов, этнопедагогов и этнографов, а также тем, кому интересен фольклор, в 2008 г. А.М. Сулеймановым было разработано методическое руководство по сбору образцов народного творчества [Сулейманов, 2008: 5].

А.М. Сулеймановым отдельные папки заведены на многих известных личностей, как Мифтахетдин Акмулла, Кирэй Мэргэн, Абдулла Султанов, Тимергали Кульмухаметов, Мухтар Сагитов, Рауль Бикбаев, Салават Галин, Лев Бараг и другие. Среди этих собранных документов о выдающихся ученых-фольклористов, великолепных литературоведов, языковедов, этнографов имеются статьи самого фондообразователя.

Для исследователей будут интересными разделы «Биографические документы» и «Документы о фондообразователе». В разделе «Биографические документы» необходимо будет добавить подлинные личные документы ученого, как удостоверения, дипломы, почетные грамоты. В раздел «Документы о фондообразователе» будут включены статьи об А.М. Сулейманове, буклеты юбилейных конференций, поздравления в адрес фондообразователя, отзывы и рецензии на его научные и педагогические труды. Программы о проведении мероприятий, конференций, круглых столов последних лет могут пополнить данный раздел фонда новым составом документов.

Среди статей об А.М. Сулейманове имеются статьи писателей, коллег, земляков, отражающие жизнь и творчество фондообразователя. Содержательные интервью с ученым сохранились в журналах «Шонкар», «Ватандаш», газетах «Башкортостан» и «Йэшлек».

В разделе «Переписка» будут представлены письма в адрес А.М. Сулейманова и его письма, отправленные в государственные и общественные организации; научные, образовательные и культурные учреждения.

Раздел «Документы об общественной деятельности» освещает общественную работу ученого. Ахмет Мухаметвалеевич в республике долгие годы являлся видным общественным деятелем и внес огромный вклад в возрождение и развитие своего народа и сохранение национальных традиций. В конце 1980-х годов ученый-писатель сыграл важную роль в создании Всебашкирского центра национальной культуры «Ак тирма», которого возглавил ученый, профессор, заслуженный работник культуры БАССР И.С. Янтурин. Во дворце Нефтяников (ныне ГКЗ «Башкортостан») еженедельно проводились мероприятия с участием деятелей науки и культуры, также они приглашались из других субъектов России. Также в начале 1990-х годов А.М. Сулейманов внес вклад в образование Башкирского народного центра «Урал», руководителем которого стал Народный поэт РБ и выдающийся ученый Рашит Шакур. В 1995 г. в Башкортостане начал функционировать Международный союз общественных объединений «Всемирный курултай башкир». Председателем был избран ученый-археолог, академик Академии наук Республики Башкортостан, профессор Башкирского государственного университета Н.А. Мажитов [Научный архив..., л. 5]. Ахмета Мухаметвалеевича часто приглашали для выступлений во все действующие общественные организации республики. Основной темой докладов ученого являлось развитие международных и межрегиональных связей в области науки, культуры и образования. В 2002 г. доктор филологических наук, профессор, заслуженный работник культуры Башкортостана А.М. Сулейманов был избран председателем Исполкома Всемирного курултая башкир. Во главе идейного руководителя Международный союз общественных организаций более расширил границы деятельности. В эти годы активизировалась работа общественности башкирского населения не только в республике, но и в регионах Российской Федерации. По инициативе исполкома Всемирного курултая башкир в регионах России и странах СНГ велась большая работа по открытию Представительств Республики Башкортостан. В 2004 г. была разработана Республиканская Государственная программа «Башкиры в составе Российской Федерации».

Немалый интерес будет представлять раздел фонда «Фотодокументы», который будет состоят из двух частей: фотодокументы (коллективные, семейные и портретные снимки) самого фондообразователя и фотодокументы, имеющие историческую ценность, которые были собраны фондообразователем во время фольклорных экспедиций.

В скором будущем фонд личного происхождения выдающегося ученогофольклориста Ахмета Мухаметвалеевича Сулейманова будет сформирован и безусловно будет востребован у молодых исследователей, фольклористов, историков, языковедов, этнографов и краеведов.

#### Литература

- 1. Алтай и тюрко-монгольский мир (тезисы, статьи): сб. матер. конференции, посвященной 70-летнему юбилею исследователя алтайского фольклора С.С. Суразакова / редколлегия: Ларин О.В., Садалова Т.М. (отв. ред.). Горно-Алтайск: Горно-Алтайский институт гуманитарных исследований, 1995. 162 с.
- 2. Ахмет Сулейманов, лауреат Государственной премии РБ им. С. Юлаева, отличник образования. Буклет / Союз писателей Республики Башкортостан. Отв. за выпуск Л.А. Соколов. Уфа: КП РБ Изд-во «Мир печати», 2014.-15 с.
- 3. Башкирское народное творчество. Обрядовый фольклор / Сост., авт. вступ. ст. и коммент. Р.А. Султангареева и А.М. Сулейманов. Уфа: изд-во «Китап», 2010. 590 с.
- 4. Научный архив УФИЦ РАН. Ф. 124. Документы фонда личного происхождения А.М. Сулейманова, находящиеся в обработке.
  - 5. Научный архив УФИЦ РАН. Ф. 4. Оп. 5. Д. 1161.
- 6. Сулейманов А.М. Башкирский фольклор: методическое руководство по сбору образцов народного творчества. Уфа: Вагант, 2008. 140 с.

©Гиниатуллина Л.М., 2024

УДК 894.22

Кинзягулова Г. А., студент, БГПУ им. М. Акмуллы, г. Уфа, Россия Кинйъголова Г.Ә., студент, М. Акмулла ис. БДПУ, Өфө к., Рэсэй

### В СКАЗКЕ – ИСТИНА ИЛИ В ТРУДАХ УЧЕНОГО АХМЕТА СУЛЕЙМАНОВА ЖАНР СКАЗКИ

# ӘКИӘТТӘ – ХӘКИҠӘТ ЙӘКИ ҒАЛИМ ӘХМӘТ СӨЛӘЙМӘНОВ ТИКШЕРЕНЕҮЗӘРЕНДӘ ӘКИӘТ ЖАНРЫ

**Аннотация.** В статье раскрывается еще одна сторона деятельности многогранного ученого, известного фольклориста, Почетного академика Академии наук РБ А.М. Сулейманова (1939-2016), как ученого-сказковеда. Одним из основных направлений

научной деятельности ученого были башкирские народные бытовые, новеллистические сказки. Автор делает обзор его научных исследований, проводимых в данном направлении (монографии «Поэтика башкирских народных бытовых сказок» (1980), «Сюжетный состав башкирских народных бытовых сказок» (1988), «Башкирские народные бытовые сказки: жанровые своеобразия» (1990), «В сказках – истина: жанровый состав башкирских бытовых сказок, сюжетные многообразия, жизненность» (1997), «Башкорт балаларының карһүзе» (2008)), раскрывает значимые моменты данного жанра в изысканиях ученого и т.д.

**Ключевые слова**: Ахмет Сулейманов, ученый-фольклорист, сказковед, новеллистические, бытовые сказки, исследования, монографии, поэтика, сюжетный состав.

Әкиәт башҡорт халык ижадында мөһим урын алып тора. Ул халык ижадының киң таралған жанрҙарының береһе, уларҙың барлыкка килеүе кешелек дәүеренең иң боронғо осорона кайтып кала. Әкиәт тип, ғәҙәттә, уйҙырмаға нигеҙләнгән тылсымлы һәм мажаралы йөкмәткеле йә булмаһа көн-күреш характерындағы хикәйәгә әйтәләр. Әкиәт – ул халыктың уй-хыял емеше [Галин, 1999: 306].

Халык ижадының был жанрын өйрәнеүгә күп кенә ғалимдар иғтибар иткән һәм ошо йұнәлештә эшләп килә. Был өлкәлә, мәсәлән, Н. Дмитриев, Ә. Харисов, М. Минһажетдинов, Н. Зарипов, Л. Бараг, Кирәй Мәргән, М. Сәғитов, Ә. Сөләймәнов, Г. Хөсәйенова уңышлы эшләп килделәр. Тикшеренеүселәр араһында Әхмәт Мөхәмәтвәли улы Сөләймәновтың (1939-2016) өлөшө әйтеп бөткөһөз зур, был йүнәлештә ул бихисап хезмәттәр яззы. Фольклор экспедициялары вакытында ул халыктан электән һакланып килгән ижад емештәрен — боронғо әкиәттәрзе язып алған. Уларзы туплап, йыйып, төркөмдәргә айырған, ентекле анализлаған һәм китап итеп бастырып сығарған. Ә.М. Сөләймәновтың әкиәттәргә арналған «Башкорт тормош-көнкүреш әкиәттәренең поэтикаһы» (1980), «Башкорт халык тормош-көнкүреш әкиәттәренең сюжет составы» (1988), «Тормош-көнкүреш әкиәттәре: жанр үзенсәлектәре» (1990), «Әкиәттә — хәкикәт: Башкорт көнкүреш әкиәттәренең жанр составы, сюжет төрлөлөгө, тормош ерлеге» (1997), «Башкорт балаларының карһузе» (2008) һ.б. күп хезмәттәре бар. Шулай ук ул 18 томлы «Башкорт халык ижады» басмаһында әкиәттәрзең 4-се, 5-се һәм 11-се томдарын басырға әзерләне.

Әхмәт Сөләймәнов «Башҡорт балаларының карһүзе» (2008) хезмәтендә әкиәттәрҙең түбәндәге төркөмдәрен асыклай: хайуандар тураһындағы әкиәттәр, тылсымлы әкиәттәр һәм тормош-көнкүреш әкиәттәре. «Һәр әкиәт жанры үз нәубәтендә жанр төркөмсәләре (жанровые разновидности) хасил итә. Ошо яктан карағанда, хайуандар тураһындағы әкиәттәр эсендә мал-тыуар, кош-корт тураһындағы мауыктырғыс хикәйәттәрҙе хәтерләтеүсе әкиәттәр һәм аллегорияға королған сәсмә мәсәл рәүешендәге әкиәттәр күзәтелә», — тигән фекергә килгән ғалим [Сөләймәнов, 2008: 20]. Халық хайуандар аша кешенең холок-фиғелен аңларға, яуызлық менән якшылықты айыра белергә, ғәзеллек яклы булырға өйрәтә. «Хайуандар тураһындағы әкиәттәрҙә һәр йәнлек билдәле бер сифаттың символы (төлкө — хәйләкәрлек; бүре, арыслан — яуызлық, айыу иһә көс-кеүәтенә кире пропорциональ булған сифат — бер катлылық, үтә тиҙ ышаныусанлық, куян — ғәҙелһеҙлек корбаны, кыйырһытылыусыларҙы кәуҙәләндереүсе) кеүек кабул ителә» [Сөләймәнов, 2011: 109].

«Тылсымлы экиэттэр иһэ өс жанр төркөмсэһенэн тора. Герой тик тылсым, тик ярзамсылар булышлығында ғына максатына ирешһә, бындай экиэтте саф йәки башкөллө тылсымлы әкиәттәрзең жанр төркөмсәһенә индерәләр» [Сөләймәнов, 2008: 20]. Күп кенә экиәттәрзә герой ай үсәһен көн үсеп, баһадир кәүзәле батырға әүерелә һәм яуыз көстәргә каршы көрәшә. Камыр батыр, Тау батыр, Бузансы батыр, Алтындуға батыр, Уғатыр батыр, Акъял батыр һ.б. батырзар бар. Бындай әкиәттәрзе батырзар тураһындағы әкиәттәр тип йөрөтәләр.

1970-се йылдарзың азағынан Ә.М. Сөләймәнов башҡорт халыҡ әкиәттәренең зур ғына өлөшөн тәшкил иткән тормош-көнкүреш әкиәттәрен ентекле тикшерергә тотона. «Башҡорт тормош-көнкүреш әкиәттәренең поэтикаһы» тигән беренсе монографияһында ул был төр әкиәттерең төп үзенсәлектәрен, сюжет королошон, вакыт һәм арауыҡ, комиклек поэтикаһын, новеллистик көтөлмәгән һәм новеллистик тормош-көнкүреш әкиәттәренең типтарын

анализлай. Ғалим үзенең киләһе «Башҡорт халыҡ тормош-көнкүреш әкиәттәренең сюжет составы» (1988) тигэн хезмэтендэ тормош-көнкүреш экиэттэренең новеллистик, сатирик һәм юмористик, көлдөрөктәр һәм ымһындырықтар, йомак-әкиәттәр һәм ғибрәтле әкиәттәр кеүек төрзәрен билдәләгән. Новеллистик әкиәттәрзең сюжетын тикшереп, проблематикаһын, төп hызаттарын, геройзарының характерын асыклаған. Мәсәлән, был төр әкиәттәрендә «герой йэки персонаж, кайһа сакта экиэттең башында кире яктан кылыкһырланһа ла, шул аркала эзэрлэнеүселэргэ дусар ителһэ лә, ғәзәттә, азак ыңғай булып сыға, ә башта ыңғай тәьсир калдырғаны, киреheнсә, ахырза кире яктан хәтерзә кала» [Сөләймәнов, 1997: 138]. Тематиканы, йөкмәткене һәм характерзар тибы буйынса новеллистик тормош-көнкүреш экиэттәрен алты төркөмгә айыра: 1) зирәктәр тураһындағы әкиәттәр, 2) мөхәббәт һәм тоғролок, 3) үтә үз һүзле катындар хакында әкиәттәр, 4) хак менән нахак, 5) мәкерзәр тураһындағы әкиәттәр, 6) жырқ қарақты қырын һалған жыйыу қыз тураһындағы әкиәттәр. Шулай ук Әхмәт Сөләймәнов сатирик һәм юмористик әкиәттәрзе башка төр әкиәттәрзән айырмаһын, уларзы төркөмләү принциптарын, һәр төркөмдә әкиәттәрзең сюжетын асыклаған. «Аяуһыз фашлаусы сатирик экиәттәр менән теләктәшлек белдереүсән юмористик экиэттэр үз-ара тығыз бәйләнештә тора. Бер үк әкиәт бер осракта юмористик, икенсе варианттында сатирик булыуы ихтимал», – ти ғалим [Сөләймәнов, 1997: 170]. Мисал итеп, ул «Шомбай» экиэтен килтерэ: «Әкиэттең байтак варианттарында герой һаран хужаһын көлкөгә калдыра. Бер төркөмөндә иһә ул хужа ярзамға мохтаж кәзимге бер ауыл карты. Ул да көлкөгә калдырыла. Әммә тәүгеһе – аяу белмәç сатира, һуңғылары бабайға теләктәшлек менэн көлөүсе юмор кеүек кабул ителэ». Был төр экиэттэренең төп геройы булып, хэйлэкэр кеше йә исәр тора. Персонаждар тибы, тематика, проблематика буйынса сатирик һәм юмористик экиэттэрзе тубэндэгесэ төркөмдэргэ булэ: 1) хэйлэкэрзэр, 2) тотолмас һәм отолмас бурзар, 3) исәрзәр, 4) хәйләкәр кеше тарафынан төп башына ултырған сихри заттар тураһындағы әкиәттәр [Сөләймәнов, 1997: 170].

Ә.М. Сөләймәнов башҡорт фольклорында беренселәрҙән булып көлдөрөктәр һәм ымһындырыҡтар тигән үзенсәлекле һәм үз аллы ике жанрға ентекле күзәтеү яһай. Был турала «Әкиәттә – хәкикәт» тигән хезмәтендә бастырылып сығарыла. Көлдөрөктәрҙә ысынбарлык күренештәре тәбиғи булмышында түгел, алогик бәйләнештә һүрәтләнә. Уны һөйләп, әкиәтсе тыңлаусыларын көлдөрөүзе маҡсат итеп ҡуя. Уның төп коралы – ирония, пародия, гротеск. Тематика йәһәтенән көлдөрөктәр ул тиклем бай түгел. «Уларҙың комиклығын исәпкә алып тормайынса, саф тышҡы билдәләре буйынса ғына фекер йөрөткәндә, тылсым менән донъяға килгән кескәй ир бала мажаралары («Бишмаркак, «Бишбармактың үлгәне»), сабырһызлык бәләһе («Көс түкмәйенсә табылған байлык»), кейәү эҙләү («Кем көслө?», «Курсак апай»), алдаксылар («Ерәнсә сәсәндең кырк алдағаны», «Алдар менән Ямар»), һунарсылар, балыксылар («Куян аулаусылар», «Һунарсы Төхбәтулла») һ.б. тураһындағы көлдөрөктәр бар» [Сөләймәнов, 1997: 359].

Икенсе жанрза ла, ымһындырғыс экиәттәрзә йәки ымһындырыктарза ла, комиклык өстөнлөк ала. Тик уның айырмаһы шунда: «ул экиэтсэ башланып китэ, эммэ тыңлаусылар, «ысынлап та экиэт тыңлайбыз икэн» тигэн фекергэ килеү менэн, башланған сюжет кинэт устерелеузән туктай һәм экиәткә ымһыныусылар һемәйеп кала». Ымһындырыктарзың килеп сығышы ла, тәүге функцияны ла көлдөрөктәр кеүек үк, әкиәттәрзең боронғо сакраль тэгэйенлэнеше менэн бэйле булыуы тураһында эйтэ ғалим. «Әкиәт сакраль функция үтәүзән туктағас, ул «албырғаткыс» әкиәттәрзе яңынан-яңы әкиәт hopan, теңкәгә тейгән тыңлаусыларзан анһат котолоу йә әкиәт белмәүзе йәшереү максатында һөйләй башлағандарзыр», – тип тә фаразлай. «Әкиәтте өзөп, янынан башлау өсөн, әкиәтсе төрлө «hылтаузар» таба. Бер осракта герой башкарған эштең, йәки әйберзең исеменә («өй hалғандар, ти баштан») рифмалаштырып, экиәтте баштан төшөп, яңынан hөйләргә «рөхсәт hopaла» («hөйләйемме баштан?»). Рөхсәт булғас, әкиәт яңынан башлана hәм баяғы урынында тағы ла өзөлә. Һәм артабан шулай қабатлана ла қабатлана» [Сөләймәнов, 2008: 366]. Шулай ук рифма менэн бэйле булған ымһындырыктар: «... юлдары ясы таштан... – һөйләйемме баштан»; «элгес... – үзең һөйлә экиәтте, бик булғасын белгес». Көлдөрөктәр зә, ымһындырыҡтар за асылда балаларзы мәрәкәләү, әүрәтеү өсөн ҡулланыла, йор һүзлелек сифаты тәрбиәләүгә хезмәт итә.

Гөмүмән, экиәттәр йәш быуынды тәрбиәләүгә зур йоғонто яһай. Улар дөрөслөк һәм ялғанлық, изгелек һәм яуызлық, батырлық һәм куркаклық, якшылық һәм яманлық, акыл һәм исәрлек тураһында мәғлүмәт бирә, уларзы айырырға өйрәтә. «Әкиәттәрзә тасуирланған вакиғалар ни тиклем генә тормоштан йырак торған кеүек тойолмаһын, улар барыһы ла үткән быуындарзың эстетик караштарын, әхлақ кағизәләрен һәм хатта тормош тәжрибәһен үз артынан килгән быуындарға еткереүгә хезмәт иткән. Тормошка якынырақ булыуы менән был бурысты айырата тормош-көнкүреш әкиәттәре еренә еткереп атқарған. Уларзың етди тонда һөйләнелгәндәре генә түгел, тик көлдөрөүзе генә максат итеп куйған һымақ тойолған еңелсә юмор йә үткер сатира менән һуғарылғандары ла шуға ярақлаштырылған», — тип язғайны Әхмәт Сөләймәнов [Сөләймәнов, 2011: 185].

Шулай итеп, халкыбыззың арзаклы улы, акһакалы, күренекле фольклорсы-ғалим — Әхмэт Мөхэммэтвэли улы Сөләймәнов үзенең ғүмерен башкорт халкының ауыз-тел ижадын, комарткыларын йыйыуға бағышлай, уларзы анализларға, китап итеп тупларға, фәнни мәкәләләрзә сағылдырырға бик күп көс һала. Ул Рәсәйзә генә түгел, сит илдәрзә лә үзенең хезмәттәре менән билдәлелек яулай. Бөгөнгө көндә башкорт фольклоры ғилемен ғалимдың хезмәттәренән башка күз алдына килтереүе лә кыйын. Күп йылдар дауамында халык араһынан бөртөкләп йыйып алынған фольклор ынйыларын киләсәк быуынға калдырырға, донъяға еткерергә өлгәшә алған.

### Әҙәбиәт

- 1. Галин С.А. Тел аскысы халыкта. Башкорт фольклорының аңлатмалы һүҙлеге. Төҙәтелгән һәм тулыландырылған 2-се басмаһы. Өфө: Китап, 1999. 328 б.
  - 2.Сөләймәнов  $\Theta.$ М.  $\Theta$ киәттә хәкикәт.  $\Theta$ фө: Китап, 1997. 400 б.
  - 3.Сөләймәнов Ә.М. Башҡорт балаларының ҡарһүзе. Өфө: Китап, 2008. 244 б.
  - 4.Сөләймәнов  $\Theta.$ М., Башҡорт халҡының ҡарһүзе.  $\Theta$ фө: Вагант, 2011. 200 б.

©Кинзягулова Г. А., 2024

УДК 821. 512. 141

Кунафин Г.С., д. филол. н., УУНиТ, г. Уфа, Россия Кунафин F.С., филол. ф. .д., ӨФһТУ, Өфө к., Рәсәй

## РОЛЬ ВИДНОГО УЧЕНОГО А.М. СУЛЕЙМАНОВА В ИЗУЧЕНИИ И ПРОПАГАНДЕ БАШКИРСКОГО ФОЛЬКЛОРА

# КҮРЕНЕКЛЕ ҒАЛИМ Ә.М. СӨЛӘЙМӘНОВТЫҢ БАШКОРТ ФОЛЬКЛОРЫН ӨЙРӘНЕҰЗӘГЕ ҺӘМ ПРОПАГАНДАЛАУЗАҒЫ РОЛЕ

Аннотация. Видный башкирский ученый российского масштаба, лауреат Государственной премии Республики Башкортостан, заслуженный деятель науки Российской Федерации и Республики Башкортостан, акдемик нескольких научных организаций гуманитарного направления А.М. Сулейманов (1939 – 2016) оставил незгладимый след в изучении башкирского фольклора и пропаганде его памятников среди народов Башкортостана, России, ближнего и дальнего зарубежья. Он внес особенно большую лепту в системное изучение башкирской народной прозы — сказок и легенд. Знаток духовного богатства родного народа постоянно интересовался и башкирской письменной литературой, активно пропагандировал в научной и научно-популярной формах творчество ее видных представителей.

**Ключевые слова:** ученый-фольклорист, башкирские сказки, легенды и анекдоты, детский фольклор, видные башкирские писатели.

Әхмэт Мөхэмэтвэли улы Сөләймәнов (1939 – 2016) – бөгөнгө көндәгесәге башкорт фольклористиканы үсеше тарихында иң тәрән эз калдырған, ғилми-теоритик йәһәттән дә, ғәмәли яктан да уның иң мул һәм сағыу биттәрен тыузырған олуғ ғалим. Уны бер ниндәй тартыныуныз баш хәреф менән туған халкы рухи гәүһәрзәренең ижтимағи-эстетик һәм тарихи әһәмиәтен, әхлаки-этик, философик вә педагогик асылын бер элекке СССР, хәзерге Рәсәй халыктары араһында ғына түгел, бәлки төрлө китға кәүемдәре араһында ла танытыу вә пропагандалау буйынса титаник эш башкарған ысын мәғәнәһендәге Мәғрифәтсе Ғалимпедагог, тип атарға була.

Миңә был буласак зур шәхес-узаман менән уның 1972 йылда Башкорт дәүләт университеттың башкорт әзәбиәте кафедраһына эшкә сакырылған мәленән алып 2016 йылда зур пландар менән ең һызғанып йөрөгән сағында, кинәт "бәйгеләрзә сабкан ат һымак" (М.Кәрим) ауып, якты донъяны калдырып киткәненсә аралашып, тора бара фекер-караштар уртаклығы табышып, ныклап якынлашып китергә яззы. Шуға күрә лә уның ғилми-педагогик эшмәкәрлегенә һут биргән рухи шишмә башын һәм ерлекте күз алдына ярайһы ғына бастырам.

Халыкта әйәтәләр бит: "Үлән үскән ерендә үсә". Әхмәт Сөләмәновтың тәрән тамыры юл алған Карағай-Кыпсак ырыуы тарихы, Бөрйән төйәге үззәре генә лә ни тора. Ана бит башкорт халкының тарихында исем-шәрифтәре уйылып калған ниндәй ир-узамандар есеменә барып тоташа уның кан тамырзары: Дәшти Кыпсақ,..Исмәғил хан,.. Бабсак бей, Кусәк бей, .. Бошман бей... Рус дәуләтенә үз ирке менән кушылыу идеяһын тормошка ашырыуза туранан-тура әүзем катнашкан Күсәк бейзең ун алтынсы быуын нәселе була ул Әхмәт Мөхмәтвәли улы [Сулейманов, 2011: 33]. Ә ниде ул тыуып ускән Бөрйән төйәге башкорт фольклорының торғаны бер "аçыл таштары кумтаһы". Ана шул "кумталағы" халықтың ауыз-тел ижады хазиналарына тартылыу Әхмәттең күңел донъянына әсә һөтө, ғаиләләге ижади атмосфера менән инә башлаған, мәктәптә укып йөрөгән йылдарында инде үзенэ бер "сиргэ" эйлэнгэн Өс йыл танк командиры сифатында эрмелэ хезмэт иткэндэн һуң Башкорт дәүләт университетында белем алып, биш йыл туған Бөрйән районындағы Иске Монасип, Нәби ауылдары мәктәптәрендә укытыусы булып эшләп йөрөгән йылдарза ла был "сир" уны ташламай [Кинзябулатов, 1999]. 1972 йылда уны университеттың башкорт эзэбиэте кафедранына эшкэ юкка ғына сакырмағандар икән. Бакнаң, ул тыуған яғында укытыусы булып эшләү менән бер катарзан башкорт халкының топонимик легендалары һәм риуәйәттәренең тарихи ерлеген һәм идея-эстетик функцияһын асыклау буйынса ең һызғанып ғилми эзләнеүзәр зә алып барған булған. БДУ-ға эшкә килеуенә бер йыл тигәндә, без ул сактағы республикабыззағы берзән-бер башкорт-рус бүлегенең бишенсе курсында укып йөрөгән 1973 йылда, Әхмәт Мөхәмәтвәли улы был эшен уңышлы яклап, филология фәндәре кандидаты тигән ғилми дәрәжәгә эйә өлкән укытыусы ине инде. Уның был хезмәте асылда башкорт фольклористиканы тарихында легенда нэм риүэйэттэрзе фэнни дөйөмлэштереп системалы тикшереүзең һәм баһалаузың тәүге тәжрибәһе була [Кунафин, 2024]. Өс йылдан һуң студенттар менән ихлас һәм әузем эшләгән тырыш, киң фекерле педагог доцент дәрәжәһенә күтәрелә. Артабан ул халық прозаһына тағы ла киңерәк күз һала, уның иң зур өлөшөн тәшкил иткән әкиәт жанры донъяһын иңләй һәм, уның тематик сиктәрен асыҡлайбарлай барып, тормош-көнкүреш экиэттэрен системалы өйрэнэ башлай. Узған быуаттың 90сы йылдарында ғалим-педагог Мәскәүзә ошо йұнәлештә эзләнеузерен дауам итеп үстереу нэм камиллаштырыу өсөн бер йыллык ғилми стажировкала ла була. Фэндэ вак-төйәк нэмэ юклығына инанған, теуәллекте, ентеклелекте, тарихи объективлықты ғилми эзләнеүзәрзең сак кына ла тайпылыуға юл куймас иманы итеп исэплэгэн ғалим 1991 йылда башкорт тормош-көнкүреш экиәттәренең генезисы, сюжет составы, образдар системаны, жанр тәбиғәте һәм художестволы эшләнеше хакындағы ентекле эшләгән диссертацияһын Мәскәу дәүләт университетының ғилми советында бик уңышлы яклай. "Был хезмәте менән ул тормош-көнкүреш экиэттэренэ карата ысын мэгэнэнендэ үз концециянын барлыкка килтерэ, фэн донъянында уға бәйле нығынған айырым фекер-караштарға ғилми-ғәмәли йәһәттән дәлилле үзгәртмә-корриктировкалар индерә" [Кунафин, 2024: 3]. Мәсәлән, жанр формаһы йәһәтенән тормош-көнкүреш әкиәттәрен ул хәл-вакиғаларзы объектив хикәйәләүсе новелистик, юмористик һәм сатирик әкиәттәргә бүлеп қарай; үз сиратында новелистик экиэттэрзең гибрэтле, э юмористик һэм сатирик экиэттэрзең ымһындырык һәм көлдөрөк кеүек төрзәре булыуын асыклап күрһәтә [Сулейманов, 2005: 13]. Ә инде уларзың тематикаһына килгэндэ. фольклорсы ғалим был төркөмгә караған ысынбарлыктың үзе кеүек үк катмарлы һәм күп яклы булыуын һызык өстөнә алып, ошондай тематик төркөмләүзе тәҡдим итә: зирәк, аҡыллы кешеләр; мөхәббәт һәм ғаилә тоғролоғо; үтә үз һүзле катындар; кыйыу кыззар һәм яуыз карактар; мәкерле заттар тураһындағы экиэттэр [Сулейманов, 2005:13, 21 – 60; Сөләймәнов, 2011: 132 –149; Сөләймәнов, 1981: 16 – 30]. Башкорт фольклористиканы тарихында бына шулай үзенең остазы Ә.Н. Кирәев (Кирәй Мәргән) артынса төплө фекерле икенсе фән докторы барлыкка килә. Дүрт йылдан һуң ул профессор, артабан академик исемдәренә лә лайык була.

Заманында безгэ, ул сактарза – 1972 – 1973 йылдарза дүртенсе-бишенсе курстарза укып йөрөгән студенттарға, был ижади шәхестең дәрестәрен тыңларға тура килмәне. Әммә мәктәп балалары менән эшләгәндә үк иғтибарлылыққа һәм күзәтеүсәнлеккә тэжрибэле педагог беззе лэ күз уңынан ыскындырмаска, мөмкин кэзэре күңел дэфтэренэ теркәп күйырға тырышкан икән. Быны миңә уның менән нисәмә йылдар буйына укыуукытыу, фән һәм йәмәғәт эштәре буйынса ла, күңел-зиһен тарткан кәзимге дустарса ла аралашыу мәлдәрендә ныклап тойорға һәм күрергә яззы. Беззең алда лекциялар укып, семинарзар узғарып тормаһа ла, ғәжәп бит, юк-юк та ул төркөмдәштәремдең әле береһе, әле тегенене хакында һораша, фекер алыша торғайны. Уның 70 йәшем уңайы менән язған мэкэлэһендэ студент йылдарыма бэйэле күзэтеу-баһаламаларын күреп узем дэ хайран калғайным ("Башкортостан". 2016, 23 ноябрь). Былар бит кешегә карата иғтибарлы вә ихтирамлы, киң күңелле вә хәстәрлекле педагог-тәрбиәсе, ысын инсан булыузың тура мәғәнәһендәге сағыу бер күрһәткесе. Быны мин һис тә тикмәгә түгел, ә ошондай узамандарыбыз күберәк булһа, ниндәй якшы, киләсәгебезгә өмөт-ышаныс ниндәй көслөрәк булыр ине тигэн уйзан сығып әйтәм. Уны белгәндрзең күбеһе был уй-фекер менән килешерзәр, моғайын. Заманында Әхмәт Мөхәмәтвәли улы менән бергә БДУ-ла эшләгән доцент Марат Минћажев: "Башка берәүгә лә ышанысым калмағанда ла, мин Әхмәткә ышанасакмын", – тип юкка ғына әйтмәгәндер инде. Эйе, бик хак һүззәр. Кешеләр менән ихлас вә төплө фекер-лөғәт алмаша, кәңәшен бирә, ҡулынан килгәнсә ярҙам ҡулын һуҙа, дуслык-тоғролоктоң кәзерен дә, тейешле талабын да куя белә торған киң күңелле вә төплө жарашлы, ғәзел вә принципиаль, үз бәсен белгән шәхес булды ул Әхмәт Мөхәмәтвәли улы.

Ә.М. Сөләймәнов ғүмеренең азағынса мәктәп, вуздар менән бәйләнешен өзмәне, укыусылар өсөн дәреслектәр, студенттар һәм педагогтар өсөн укыу әсбаптары, методик кулланмалар яззы, программалар төзөнө. Уның 4 – 6-сы кластар өсөн башка авторзар менән берлектә төзөгән "Туған әзәбиәт" дәреслек-хрестоматиялары өс тистәгә якын йыл инде республикабыз мәктәптәрендә үззәренең изге миссиянын үтәп килә. 1992 йылда 5-се һәм 6сы класс укыусылары өсөн тәғәйенләнгән "Синыфтан тыш укыу китабы" ла (авторзаштары М.Х. Изельбаев, М.Б.Юлмөхэмэтов) ошондай ук бэхетле язмыш кисерэ. 1991 йылда ул коллеганы М.Х. Изельбаев менэн бергэ укытыу башкорт телендэ алып барылмаған мәктәптәрзең 1 – 4-се класс укыусылары өсөн "Живые родники. История, литература и культура Башкортостана" тигэн укыу эсбаптарына киң юл ярып ебэрэ. 1994 йылда улар татар мәктәптәренең 1 – 2-се класы укыусылары кулдарына ла шундай ук йүнәлештәге "Тере чишмәләр" китабын тоттороп мөһим эш эшләй. Ерле материалдарға нигезләнеп төзөлгән был әсбаптар узған быуаттың 30-сы йылдарынан бирле Башҡортостандың 20-нән ашыу районы həм 4-5 калаhы мәктәптәрендә "баш калабыз Казан" тип укыған балаларға үззэре эпэкэйен ашап, һыуын эсеп, һауаһын һулап, хозур тәбиғәте ҡосағында уйнап-көлөп, белем алып үскэн республиканың Өфө тигэн баш калаһы барлығын белә-аңлай төшөүзәренә сак кына булһа ла булышлык итмәй калманы. Кызғаныска каршы, һаман да "сак кына булһа ла" шул әле.

Халкының, тыуған еренең ысын патриоты булған тәжрибәле ғалим-педагог туған әзәбиәтенең һәм теленең бөгөнгө булмышына вә киләсәк язмышына бер касан да битараф булманы. Уларзы һаклауға һәм үстереүгә булышлык итерзәй һәр мөмкинлекте файзаланырға, уларға кағылышлы һәр төрлө эште башкарырыузан баш тартмаска тырышты. Фольклор һәм әзәбиәт донъяһына якын белгестең 2000 йылда, иш янына куш булһын, ярышып эшләргә, эзләнергә этәргес бирһен әле тигән принциптан сығып, Д.Б. Эльконен, Б.В. Давыдов, В.В. Репкиндарзың заманында танылыу алған үстереүсе укытыу методикаһы буйынса вариатив "Әсә теле" дәреслеген (авторзаштары В.Ш. Сынбулатова, И.А. Шарапов) әзерләп бастырып сығарыуы – шуның бер сағыу дәлиле.

Fалим-педагогтың вуз студенттары hәм педагогтары, ғилми йәмәғәтселек өсөн язған эштәре иң элек туған халкының фольклорына бәйле. Мәктәптә укыған сағынан ук фольклор "сире" менән ауырый башлаған буласақ зур ғалим студент йылдарынан алып ғүмеренең һуңғы көндәренәсә халкының ошо илаһи рухи донъяһы солғанышында: "Минең тырышлығым аркаһында киләсәк быуын өсөн халкымдың бер генә эпосы, бер генә йыры, бер генә риүәйәте, бер генә әкиәте, бер генә кобайыры һаҡланып калһа ла мин үземде бәхетле кеше, тип һанаясакмын. Фани донъянан киткән сағымда: "Аллаға шөкөр! Халкым алдында үз бурысымды үтәнем, тип зур кәнәғәтлек менән әйтә аласакмын", тигән уй менән йэшэне, шул максат-принцип менэн эш итте. Бит тикмэгэ генэ 2-се курсты сак тамамлаған студентты 1-се курс талиптарының фольклор практикаһына етәкселек итеүзе ышанып тапшырмағандарзыр инде. Ошондай миссияны ул 4-се курстан һуң да зур яуаплылық һәм ихласлык менән үтәй. Бер уйлаһаң, йәнә бер ғәжәп хәл: БДУ-ның башкорт әзәбиәте кафедраһы студенттар өсөн "Башкорт халык ижады" тигән укыу әсбабын төзөүзе планлаштырғас, 4-се курс студенты Әхмәт Сөләймәновка уның "Легендалар" бүлеген язырға тэкдим итэлэр. Ни сэбэптэндер вуз эсбабын языу азаккаса еткерелмэй. Уның карауы кисэге студенттың диплом эшенә әүерелеп киткән төплө хезмәте, вузды тамамлап, тыуған ауылы мәктәбендә укытып йөрөүенә ике йыл тулып килгәндә, 1969 йылда, "Башкорт легендалары" (авторзаштары М. Минћажетдинов, К. Мәргән) тигән баш астында студенттар өсөн махсус курс эсбабы сифатында донъя күрэ. БДУ-ға эшкә килгәс инде Әхмәт Мөхәмәтвәли улының башкорт ауыз-тел ижады донъянын иңләүе офоктары бермә-бер киңәйә. Студенттарзың фольклор практикаћы узғарылған мәлдәрзә лә, шәхсән дә ул халкының рухи ниғмәттәрен йыйып системалаштырыу һәм бастырып сығарыу максатында Башкортостан һәм күрше өлкәләрҙе гиҙеп, студенттарға фольклор буйынса төп һәм махсус курстар укып кына калмай, бэлки уларзы тейешле ғилми-әзәби сығанақтар менән тәьмин итеу буйынса ла ең һызғанып эшләй. Һөзөмтәлә уның бер-бер артлы "Башкорт тормош-көнкүреш әкиәттәренең поэтиканы" (1980), "Башкорт тормош-көнкүреш экиәттәренең стиль үзенсәлектәре" (1984), "Башкорт тормош-көнкүреш әкиәттәренең сюжет составы" (1988) тигән махсус курстар эсбаптары, "Исторические основы и идейно-эстетические функции топонимических легенд и "Легенда һәм риүәйәттәрҙе анализлау"(1983), преданий башкирского народа" (1978), Художестволы берәмек буларак әкиәтте өйрәнеү" (1983), "Башкорт тормош-көнкүреш экиэттэренен поэтиканы нэм стиль үзенсэлектэре" (1983), "Башкорт фольклоры" (2008) кеуек махсус курс программалары һәм методик кулланмалары донъя курә. Фольклорзың эзэбиэттен шишмэ башы икэнлеген якшы белгән ғалим-педагог студенттар, укытыусылар һәм абитуриенттар өсөн "Әзәбиәт буйынса ғилми тикшеренеу техникаһына инеш"(1981), "Әсәби әсәрзе анализлау юлдары" (2012, авторзашы Н.Ә. Хөббетдинова), "Башкорт теле һәм әзәбиәте" (1987, авторзашы М.Х. Әхтәмов) тигән укыу әсбаптары һәм методик эшкәртмәләр язып бастырыуға ла форсат таба.

Fөмүмән, Ә. М. Сөләймәнов укыу-укытыу өлкәhендә лә, фән донъяhында ла төпкә егелеп эшләгән ижади шәхес булды. Уның күренекле әзиптәребез, ғалимдарыбыз, сәнғәт әhелдәребез хакындағы ғилми-популяр хезмәттәрен ("Йөк аты: Кирәй Мәргәндең ижад донъяhына бер байкау" (200), "Халык ижадынан һут алып: Жәлил Кейекбаевтың "Туғандар

һәм таныштар" романында фольклор башланғыстары"(200№), "Халыққа – халықса: Һәзиә Дәүләтшина сәсмәүеренең фольклорлығы"(200), "Беззең илдең йәме" (2007, М.Кәрим тураһында), "Өс мөғжизә" (2009, М.Акмулла, Ш.Бабич, М.Кәримдәр хакында) һ. б.) кузаллап сығыу ғына ла куләмле мәкәләне талап итер ине. Бында шуны ғына билдәләп китмәксе булам: М. Акмулла, Ш. Бабич, Ж. Кейекбаевтар хакында язған хезмәттәрендә Әхмәт Мөхәмәтвәли улы фольклорзан килгән идея-художество башланғыстарзың был кауырый кәләм осталарының ижадында ниндәй максаттарза, нисек, ниндәй кимәлдә файзаланылыуын, шуның һөзөмтәһен бик күп конкрет мисалдар ерлегендә яһалған төплө аналитик күзәтеүзәр менән сағыу һәм укымлы итеп яктырта [Сөләймәнов, 2000; Сөләймәнов, 2009: 3 – 193]. Ә бына М. Кәрим ижады хакында язған эссеһендә ул күз алдына ысын мәғәнәһендә әҙәбиәт белгесе, йор һүҙле публицист булып килеп баçа. Шул ук вакытта уның фольклорсы ғалим булыуы ла үзенекен эшләй: М. Кәримден ни тиклем башҡорт халык йырзарына, курайына, уларзың моңона ғашик шағир булыуын уның "Ғәрәп кызы Ләйлә", "Кистән дауыл купты" шиғырзарындағы, "Ашказар", "Бейеш" кеуек сәсмә әсәрзәрендәге фәһемле эпизодтар аша күрһәтеп бирә [Сөләймәнов, 2007]. Дәлил өсөн халық шағирының телгэ алынған шиғырзарынан ике генә өзөк килтереп үтәйек:

Башкорт һүзе, башкортомдоң моңо Колағыңа тик бер сағылыр. Бер сағылыр... Сәхәр вакытында Шул моңдарзы күңелең һағыныр [Кәрим, 2995: 173]. ("Ғәрәп кысы Ләйлә", 1965)

Ни гәжәп был? Капыл йән тетрәтеп...
Илаһи моң килде... Курай моңо...
Курай иңрәй, курай мактау йырлай
"О Уралым, минең Уралым!.."
Ошо минутта мин ярһыу атта
Ун быуатка кайтып ураным.
Тамырзарым буйлап моңдар акты
Моңдар ташты, моңдар яндылар [Кәрим, 2995: 211].
("Кистән дауыл купты", 1971).

Әхмәт Мөхәмәтвәли улы ысын мәғәнәһендә туған халкының тәрән тамырлы рухи байлығына нык иғтибарлы һәм ихтирамлы, был байлықты мөмкин тиклем һақлап қалыу, шиңдермәй-коротмай киләһе быуынға еткереү сараларын күреүсе хәстәрлекле имсе ғалим, уны башка халыктар алдында балкытып күрһәтеусе һәм пропагандалаусы илсе ғалим булды. Ул халкыбыззың әлмисактан юл алған, әммә йылдар, быуаттар һузымында, кызғаныска каршы, үзебеззең вайымһызлығыбыз, һүлпәнлегебез вә һәлкәүлегебез аркаһында ла, акрынлап бүскәрә, юғала барған ауыз-тел ижады емештәрен мөмкин тиклем шиңеукороузарзан һаҡлап ҡалыу, беззең көндәргә имен-аман килтереп еткереу өсөн ифрат зур көс һалды, хәстәрлек күрзе. Уның башкорт ауыз-тел ижады хакында донъя күргән 400 якын хезмәттәре (башка юсыктағылары менән бергә улар 650 самаһынан артып китә), шул исэптэн ике тистэ саманы монографиялары, ғилми-популяр китаптары, ғилми-методик кулланмалары үззәре генә лә ни тора: "Тормош-көнкүреш экиәттәре: жанр үзенсәлектәре" (1990), "Башкирские народные бытовые сказки. Сюжетный состав и поэтика" (1994), "Әкиәттә – хәкикәт" (1997), "Халыктың юмористик сәсмәүере" (1998), "Башкорт халкының архаик эпосы" (2000, авторзашы Р. Ф. Рэжэпов), "Башкирская народная новелла" (2005), "Акмулланы биргән мең кәуеме фольклоры" (2006, Т. 1; 2008, Т. 2, 3), "Бала-сағаның уйын фольклоры" (2007), "Мөхәббәт дастандары" (2007), "Эпик мирасыбыз" (2007), "Башҡорт балаларының карһузе" (2008), "Башкорт халкының карһузе" (1-се, 2-се кисәктәр, 2011) h. б. Был хезмэттэрзен атамалары ғына ла бит тикшеренеусенен ни тиклем туған халкының ауызтел ижады именлеге һағында торған, бар байлығын имен-аман килеш киләһе быуындарға еткерергә тырышкан ысын имсе ғалим булыуын күрһәтеп тора. Ә инде Әхмәт Мөхәмәтвәли

улының 1972 — 1985 йылдарза башҡорт халык ижадының әсә телендә 18 томлығын, 1989 — 2010 йылдарза рус телендә 12 томлығын әзерләп басмала киң катлам укыусыға еткереү эшенә баһалап бөткөһөз өлөш индереүе (бында уның 18 томлыктың 4 томын, 12 томлыктың 2 томын бер үзе генә төзөүен әйтеп үтеү зә етә), үззәре үк уның тап шундай ғалим булыуы хакында бик асык һөйләй. Ұз ғүмерендә фольклорсы башкорт ауыз-тел ижады буйынса башкорт, рус телдәрендә 13 том, башкорт, рус, татар, инглиз телдәрендә 5 йыйынтык, Төркиәлә бер нисә том сығарыуға өлгәшкән. Был бит бер ғилми бүлектең эшмәкәрлегенә торош хайран калырлык эш. Ғалимдың 1994 йылдан башлап "Башкорт халык ижады"ның 35 томлығын, 2202 йылда коллегалары Ф.А. Нәзершиа, Р.С.Сөләймәнов, Х.С. Ихтисамовалар ярзамында "Башкортостан халыктарының фольклорын өйрәнеү, тергезеү һәм үстереү тураһында программа" төсөп, республика хөкүмәте тарафынан раслатып, 55 томлығын булдырыу һәм басмала киләсәк быуындарға еткереү хакында көнө-төнө янып йөрөүе уның халкы фолклоры именлегенең ниндәй көслө рухлы вә төплө карашлы имсе ғалим-һаксыһы булғанлығын йәнә сағыу дәлилләй.

Әхмәт Мөхәмәтвәли улы башҡорт фольклорын киң даирәлә пропагандалаусыларзың, фәнни дипломатияның торғаны бер үрнәге булды. Нисәмә тистә йылдар буйына ул вакытлы матбуғат биттәрендә, радио һәм телевидениела уның хакында даими сығыш яһаны, хатта махсус рубрикалар алып барзы; үзенең уй-фекерзәре һәм ғилми асыштары менән элекке СССР-зың бөтә республикаларында тиерлек, хәзерге Рәсәйзең үзәк төбәктәрен әйтеп тә тормастан, Алтай, Якут-Саха яктарынан алып Кафтау региондарына тиклемге арауыктағы ғилми форумдарза, башка төрлө мәзәни-ағарту сараларза 60-лап самаһы доклад яһаны. Ә инде уның 2001 – 2008 йылдарза Төркиәлә 35 томлык "Төрки донъяһының дөйөм әзәбиәте" антологияһының координаторы сифатында зур эш алып барған башкорт һұз сәнғәтенең, гуманитар фәненең ныкышмал ғалим илсеһе, ышаныслы дипломаты булыуы, һәзөмтәлә, антолгияның 29, 30-сы томдары башҡорт әзәбиәтенең сағыу өлгөләренән тороуы[12], бер нисә башҡорт эпосының айырым китап булып сығыуы [1] – үзе бер якты сәхифәне тәшкил итә. Ғалимдың ғилми-ғәмәли эшмәкәрлегенә кыскаса ғына байкау яһау за уның башкорт фольклористикаһы үсеше тарихында юйылмас эз калдырған олуғ мәғрифәтсе шәхес булыуы хакында һөйләй.

#### Әзәбиәт

- 1. Baskurt destanlari (Сулейманов А., Ибрагимов Г., Нетин Ергун) Т. 1 4. Ankara, 2014.
  - 2. Кинзябулатов И. Духом народа окрыленный // Бельские просторы,1999, № 3.
  - 3. Кәрим М. Әсәрзәр. Биш томда. Т. Өфө: Китап, 1995. 416 б.
- 4. Кунафин F. Халкы рухи донъянының олуғ имсене hәм илсене // Башкортостан. 2024, 19 март.
- 5. Сулейманов А. Башкирская народная новелла. –Уфа: ГУП "Уфимский полиграфкомбинат", 2005. 348 с.
  - 6. Сулейманов А. Биобиблиографический указатель. Уфа: Fилем, 2011. 288 с.
- 7. Сөләймәнов Ә. Башкорт халкының карһүзе. Беренсе киçәк. Өфө: БДПУ нәшриәте "Вагант", 2011.-196 б.
- 8. Сөләймәнов Ә. Башкорт халкының тормош-көнкүреш әкиәттәре // Башкорт халык ижады. Әкиәттәр. 4-се китап. Өфө: Башкортостан китап нәшриәте, 1981. 398 б.
  - 9. Сөләймәнов Ә. Беззең өйзөң йәме. Өфө: БР-хы MM РУҒМҮ, 2007. 80 б.
  - 10. Сөләймәнов Ә. Өс мөғжизә. Өфө: Китап, 2009. 296 б.
  - 11. Сөләймәнов Ә. Халық ижадынан һут алып. Өфө: Ғилем, 2000. 48 б.
- 12. Turkiye Disindaki Turk Edebiyatlari Antolojiasi (Nesir №zim). 29, 30: Baskurt Edebiyati (соавтор Г. Ибрагимов). Ankara, 2004, 2005. С. 398 = 480 (Т.29), 640 с. (Т. 30).

**Салимов Н.Б.,** Национальный архив РБ, г.Уфа, Россия

> **Сълимов Н.Б.,** БР Милли архивы, Өфө к., Рәсәй

# СВЯЗЬ АХМЕТА СУЛЕЙМАНОВА С ГАФУРИЙСКИМ РАЙОНОМ ӘХМӘТ СӨЛӘЙМӘНОВТЫҢ ҒАФУРИ РАЙОНЫ МЕНӘН БӘЙЛӘНЕШЕ

**Аннотация.** В статье впервые прослеживается связь выдающегося фольклориста А.М. Сулейманова с гафурийцами. Среди выходцев из Гафурийского района были и учителя в школьные и студенческие годы ученого. Спустя десятилетия Ахмет Мухаметвалеевич сам становится наставником для многих студентов, выходцев из Гафурийского района. Так складывалась связь остаза с этим районом.

**Ключевые слова:** Ахмет Сулейманов, Гафурийский район, Джалиль Киекбаев, Валиулла Кулембетов, Анур Вахитов, наставник.

Башкорт халкының ауыз-тел ижадын өйрәнеүселәр һәм уны пропагандалаусылар араһында күренекле фольклорсы, филология фәндәре докторы, профессор, Бөтә донъя башкорттары королтайының Башкарма комитеты рәйесе Әхмәт Мөхәмәтвәли улы Сөләймәнов айырым урын биләй. Арзаклы ғалим, ата-бабаларзың рухи-мәзәни мирасын студент сағынан яза барып, килер быуындарға фольклор буйынса таузай ғилми мирас калдырзы.

Ғалимдың тыуып үскән ғәжәйеп тәбиғәтле Бөрйән ере торғаны бер фольклор һаҡлағысты хәтерләтә. Быуындан быуынға тапшырыла килгән әкиәттәр, рийәүәттәр, легендалар, халык йырҙары, мәҡәл-әйтемдәр тураһында, әлбиттә, Әхмәт ағай иң тәүҙә, кескәй сағында, якын кешеләренән, күрше-күләненән һәм ауыл акһаҡалдарынан ишеткән үскән. Алма ағасынан йырак төшмәй, тигәндәре хак шул: ауыз-тел ижады ынйыларын Әхмәт бәләкәйҙән йыр-шиғыр осталары булып танылған ата-әсәһенән ишетеп үсә.

Шуныны иғтибарға лайык: арзаклы фольклорсының байтак остаздары — Башкортостандың беренсе халык шағиры Мәжит Ғафуризың якташтары. Мәсәлән, мәктәп эскәмйәнендә боронғо рухи мирасыбыз хакында Ғафури районының Сәйетбаба ауылында тыуып үскән укытыусы Асия апай Вәлиева һөйләгән. Әхмәт Мөхәмәтвәли улы яраткан башкорт теле һәм әзәбиәте укытыусыны тураһында күңелендә якты хәтирәләр һаклауы хакында Башкортостан юлдаш телевидениеһында күрһәтелгән «Автограф» тапшырыуында йылы һүззәр әйтте.

Әхмэт Сөләймәнов Байназар урта мәктәбенең туғызынсы класында укып йөрөгәндә, Ғафури районының Кауарзы ауылында тыуып үскән журналист-фронтовик Айзар Буранғолов катыны Нәүфилә Коломбәтова-Буранғолова (ул да Ғафури районынан – Яктыкүл ауылынан) менән укытырға килә. Дәрес үткәреүзән тыш, йәш укытыусылар икәүләшеп әзәби кисәләр ойоштора башлай. Укыусылар дәрестә пьесалар өйрәнеп, Нәүфилә Котлобай кызы етәкселегендә уларзы сәхнәләштерәләр. Йәш артистар араһында матур кәүзәле, йор һүзле Әхмәт тә була. Нәфис һүзгә, әзәби әсәрзәргә, халык ижады комарткыларына һөйөү шулай тәрбиәләнә буласак ғалим-фольклорсыла.

Язмыш Әхмәт Сөләймәновты артабан да якташтарым менән даими осраштырып тора. Мәсәлән, мәктәп йылдарында уға йәнә бер Ғафури кызы һабак бирә. Башкорт сәсәне Вәлиулла Коломбәтовтың кызы Мөнирәне, Өфөлә педагогия институтының биология факультетын тамамлағас, Бөрйән тарафтарына эшкә ебәрәләр. Якын туғандар булған

Нәүфилә һәм Мөнирә Коломбәтоваларҙан бер-бер артлы һабак алыу бәхете тейә буласак күренекле фольклор белгесенә. Был хакта Әхмәт ағай, районыбыҙға Мәжит Ғафури, Жәлил Кейекбаевтарҙың юбилей кисәләренә килгән вакытта, һәр сак телгә ала торғайны.

Ә инде әрме сафтарында хезмәт итеп кайткас, Әхмәт Сөләймәнов Башкорт дәүләт университетына укырға инә. Бында ла уның төп остаздары Ғафури районында тыуып үскән арзаклы зыялылар була: башкорт тел ғилеменән арзаклы тел белгесе, филология фәндәре докторы, профессор Жәлил Кейекбаев һабак бирһә, ә фольклор серзәренә филология фәндәре кандидаты Әнүр Вахитов төшөндөрә. Артабан Әхмәт Мөхәмәтвәли улына үз остазы – күренекле әзәбиәт белгесе Әнүр Хисмәт улы – менән Тарих, тел һәм әзәбиәт институтында байтак йылдар иңгә-иң терәп эшләргә насип була.

1991 йылдың 30 июлендә Ғафури районының Яктыкүл ауылында сәсән-мәғрифәтсе Вәлиулла Коломбәтовтың тыуыуына 110 йыл тулыу айканлы хәтер һәм кәзер кисәһен ойошторорға тура килде. Унда Әхмәт Сөләймәнов, күренекле языусы Ғәзим Шафиков, сәсәндең кызы Мөнирә Вәлиулла кызы, ейәне Ғаяз Әминев һәм башка рәсми кунактар катнашты. Әхмәт Мөхәмәтвәли улы үз сығышында Рәсәй Фәндәр академияһының Өфө ғилми үзәге архивында Вәлиулла Коломбәтовтың ауыз-тел ижады комарткылары һәм үз әçәрзәре теркәлгән бер нисә калын дәфтәре һакланыуы, уларзың башкорт фольклористикаһын үçтереүзәге әһәмиәте тураһында һөйләне.

Ә.М. Сөләймәнов – Мәжит Ғафури исемендәге премия лауреаты (2014), «Мәжит Ғафури фонды. XXI быуат» йәмәғәт ойошмаһы советы ағзаһы ла ине. Мәжит Ғафуризың башҡорт фольклористикаһын байытыуға индергән өлөшө тураһында фәнни мәкәләләр яза. Ғөмүмән, Башҡортостандың беренсе халық шағирының ижадын пропагандалауға ул тос өлөш индерә.

«Ул (М. Ғафури – Н.С.) 1909 йылда Асылыкүлгә сәйәхәт кыла. Унда барыуының максатын "Заятүләк менән Һыуһылыу" тип исемләнгән мәкәләһендә шағир башта ук бына нисек аңлаткан: "...бер йәһәттән, күңел асыу һәм ял итеү, матур күл буйын күреү, икенсе яктан, Асылыкүл тирәһендәге күптән бирле үззәренең башкортлоктарын, ғөрөф-ғәзәттәрен һаклап килгән башкорттарзы күреү, иске, моңло, дәртле милли көйзәрен ишетеү ине. Ысынлап та, улар был көнгә саклы иске ғөрөф-ғәзәттәрен, йыр-көйзәрен ысын көйөнсә һаклап килә алғандар. Хатта тирмә менән күсмә хәлендә йөрөүзәрен дә 10-15 йыл элек кенә ташлағандар», – тип яза Әхмәт Сөләймәнов «Табын өләңе һәм ике табындаш» тигән мәкәләһендә.

Әхмәт ағай халық йырзарын башқарырға яратқан, кобайырзар ижад иткән һәм мандолина сирткән киң кырлы талант эйәһе Жәлил Ғиниәт улы Кейекбаевтың башқорт фольклорын үстереүгә индергән өлөшөн дә юғары баһалай. Ауыз-тел ижады ынйыларын «Туғандар һәм таныштар» романында һәм башқа әсәрзәрендә иркен кулланған языусының, «Урман әкиәттәре» китабы, бихисап кобайыр авторының, башкорт фольклорын үстереүзәге роле бик зур булыуын остазы тураһындағы мәкәләләрзә асық күрһәтә. Мәшһүр тюрколог-языусының ижадын, ғилми хезмәттәрен даими пропагандалағаны өсөн тынғыһыз фән һәм йәмәғәт эшмәкәре Әхмәт Мөхәмәтвәли улы Сөләймәновқа 2004 йылда Ғафури районы хакимиәтенең Жәлил Кейекбаев исемендәге премияһы тапшырылды.

2016 йылдың 24 сентябрендә Әхмәт Мөхәмәтвәли улын күренекле әзиптәр Хәсән Назар, Гөлнур Якупова, Республиканың сәсәндәр үзәге етәксеһе Нәфисә Тулыбаева менән бергә Вәлиулла Коломбәтовтың 135 йыллык юбилейына алып кайтырға тура килде. Яктыкүл ауылында сәсән-импровизаторға барельеф асыу тантанаһында һәм Езем-Каран ауылының мәзәниәт йортонда үткән хәтер кисәһендә ул ихлас сығыш яһаны, ике сараны ла видеоға төшөрзө. Ысын ғалим нәк Әхмәт Сөләймәнов һымак булырға тейештер, тип уйлап куйзым шул сакта. Кайза ғына булмаһын, вакыттың һәр сәғәтен, һәр минутын фәнде үстереү өсөн файзаланып калырға тырышыу – был уның эш стиленең һокланғыс һызаты булды.

«Бөгөнгө быуын араһында бигүк билдәле булмаған сәсән Вәлиулла Коломбәтовты зурлап искә алыуға арналған һоҡланғыс сараның әһәмиәте баһалап бөткөһөз, — тип билдәләне ул үз сығышында. — Тыуған ауылы Яктыкүлдә беззең катнашлықта асылған

барельеф Башкортостанда сәсәнгә куйылған тәүге һәйкәл, тип әйтергә була. Был барельефты эшләтеп куйыузы ойоштороусы ғалим, языусы Нияз Сәлимов төзөгән «Халык сәсәне Вәлиулла Коломбәтов» исемле йыйынтыкты тәғәйен сәсән ижадына арналған беренсе китап тип баһаламау мөмкин түгел».

Күп халык катнашлығында үткән бай йөкмәткеле сара тамамланғас, без күңел күтәренкелеге менән Өфө тарафына юлландық, кайтып еткәнсе донъяуи мәсьәләләр тураһында фекер алыштык. Ул мәлдә Әхмәт Мөхәмәтвәли улының тыуған яғыма был һуңғы сәфәре булыр тип кем уйлаған инде... Ике ай самаһы үтеүгә — 2016 йылдың 21 ноябрендә — бөйөк ғалимдың кинәт вафат булыуы тураһында хәбәрҙән барса йәмәғәтселек менән шаңкып калдык.

Ахыр килеп, шул да мәғлүм булһын: районыбыззың Сәйетбаба ауылы кызы, фольклор белгесе, филология фәндәре кандидаты Гөлнар Юлдыбаева, остазы Ә.М. Сөләймәновтың юлын уңышлы дауам итеп, озак йылдар Рәсәй Фәндәр академияһы Өфө федераль тикшеренеүзәр үзәгенең Тарих, тел һәм әзәбиәт институтында эшләне. Кызғаныска каршы, мәкерле сир уны ла арабыззан бик иртә алып китте.

Олуғ ғалим-фольклорсының якташтарым менән ғүмер юлындағы рухи бәйләнеше тураһында бәйәнде йомғаклап, шуны әйтергә кәрәк: Ғафури районынан сыккан укытыусылар һәм ғалимдар заманында Әхмәт Мөхәмәтвәли улының абруйлы остаздары булһа, йылдар үткәс инде ул үзе беззең төбәктә тыуып үскән бик күп студенттарзың яраткан укытыусыһы һәм кәңәшсе-таянысына әйләнде. Был рухи якынлык һәм остазлыктың дөйөм башкорт фәнен үстереүгә нисек булышлык иткәне көн кеуек асык.

©Салимов Н.Б., 2024

УДК 821.512.141

Фазылова Р.Р.,

зав. отделом, Национальный литературный музей РБ, г. Уфа, Россия

Фазылова Р.Р.,

бүлек мөд., БР Милли әзәбиәт музейы, Өфө к., Рәсәй

## ЛИЧНЫЕ ВЕЩИ АХМЕТА СУЛЕЙМАНОВА В НАЦИОНАЛЬНОМ ЛИТЕРАТУРНОМ МУЗЕЕ РЕСПУБЛИКИ БАШКОРТОСТАН

# БАШКОРТОСТАН РЕСПУБЛИКАЬЫНЫҢ МИЛЛИ ӘЗӘБИӘТ МУЗЕЙЫНДА ӘХМӘТ СӨЛӘЙМӘНОВТЫҢ ШӘХСИ ӘЙБЕРЗӘРЕ

**Аннотация.** В статье речь идет об экспонатах ученого Ахмета Сулейманова, находящихся в фондах Национального литературного музея Республики Башкортостан, значимости литературного и культурного наследия, роли музеев в воспитании патриотизма молодого поколения.

**Ключевые слова:** Национальный литературный музей Республики Башкортостан, филиалы, писатель, Ахмет Сулейманов, фонды, экспонаты.

Өфө калаһында 2000 йылдың 6 ғинуарынан Башкортостан Республикаһының Милли әзәбиәт музейы эшләп килә. Музей Башкортостан Республикаһының Мәзәниәт министрлығы ярзамы менән күренекле языусыларыбыз, ғалимдарыбыз, рәссамдарыбыз тарафынан ойошторола.

Әзәбиәт музейының биш филиалы бар: Өфөлә М. Ғафуризың мемориаль йорт-музейы, Миәкә районы Тукһанбай ауылында М. Акмулла, Белорет районы Ассы ауылында А. Мөбәрәков, Дүртөйлө районы Әсән ауылында Ш. Бабич, Кырмыскалы районы Ибраһим ауылында М. Өмөтбаев музейзары. Башкортостан Республикаһының Милли әзәбиәт музейы республикабыз халыктарының мәзәни һәм матди комарткыларын һаклаусы,

кулъязма һәм хәзерге әзәби мирасты өйрәнеүсе һәм халыкка еткереүсе фәнни һәм әзәби үзәк булыуы менән башка музейзарзан айырылып тора.

Бөгөнгө көндә музей туған телгә, тыуған якка һөйөү тәрбиәләүзең рухи усағына әйләнде. Милли әзәбиәт музейы филиалы булған М. Ғафуризың йорт-музейы бинаһында ғына түгел, Өфө һәм республикабыз калалары, райондары укыу йорттарында музей дәрестәре, языусылар менән осрашыузар, әзәби кисәләр үткәрә, әзәби һәм мәзәни тормошоноң үткәне, бөгөнгөнө тураһында материалдар туплай. Мәсәлән, республикабыз языусылары һәм языусы-фронтовиктар тураһында материалдар, уникаль фотографиялар, кульязмалар, һирәк басмалар, мемориаль әйберзәр, документтар, бизәү-кулланма сәнғәт өлгөләре, йыһаз, һауыт-һаба, сувенирзар. Музейза төп фонд 14 меңгә якын һаклау берәмеген тәшкил итә. Былар барыһы күсмә күргәзмәләр ойоштороуға нигез булып тора һәм башка проекттарзы тормошка ашырырға ла ярзам итә.

Башкортостан Республиканының Милли әзәбиәт музейы фондтарында башкорт эзэбиэт ғилеме белгесе, фольклорсы, юғары мәктәп укытыусыны, йәмәғәт эшмәкәре, Рәсәй Гуманитар Фәндәр академияһының тулы хокуклы ағзаһы, Башкортостан Республиканы Фэндэр академиянының почётлы ағзаны, филология фэндэре докторы, Башкортостандың һәм Рәсәйзең Языусылар союздары ағзаһы, Федерациянының нәм Башкортостан Республиканының атказанған фән эшмәкәре, Башкорт АССР-ының атказанған мәзәниәт хезмәткәре, Башкортостандың мәғариф отличнигы, Салауат Юлаев исемендәге дәуләт премияны лауреаты нәм Салауат Юлаев ордены кавалеры, Бөрйән районының почётлы гражданы Сөләймәнов Әхмәт Мөхәмәтвәли улының байтақ шәхси әйбере һаҡлана. Уларзы "Сәнғәт төнө" Бөтә Рәсәй мәзәни акцияһы сиктәрендә иғлан ителгән "Музейға бүләк" акциянында ғалимдың улы, Рәсәй Федерациянының Рәссамдар Башкортостан Республиканының атказанған рәссамы, союзы ағзаһы, Республика нының Шәйехзада Бабич исемендәге йәштәр дәуләт премияны лауреаты Йәлил Әхмәт улы Сөләймәнов менән ҡызы, филология фәндәре докторы, Мифтахетдин Аҡмулла исемендэге Башкорт дәүләт педагогия университетының башкорт фольклоры ғилмитикшеренеү үзәге ғилми хезмәткәре Нәркәс Әхмәт кызы Хөббөтдинова тапшырғайны.

Музей фондында һаҡланған комарткылар уның хужаһы тураһында бай мәғлүмәт һаҡлай. Әхмәт Сөләймәновтың документтарын алайык. ВЛКСМ-дың Бөрйән районы комитеты тарафынан 1956 йылда тапшырылған комсомол билеты[1

Комсомолға 1954 йылдың ғинуарында ингән, тиелгән языу бар. Документта ғалимдың шул осорзағы төшкән фоторәсеме лә һаҡланған. Бөтә Союз "Белем" йәмғиәтенән ағза билетына ҡарап, Ә.Сөләймәновтың 1971 йылдың сентябрендә ҡабул ителеүен белергә була. Шулай ук Башҡортостан һәм Рәсәй Языусылар союздары, Халык-ара әзәбиәт фонды, Рәсәй әзәбиәт фонды ағзаһы булыуы тураһында танытмалары, М. Аҡмулла исемендәге Башҡорт дәүләт институты тарафынан бирелгән танытмаһы бар[2]. Башҡортостан языусыларының XVI съезы мандаты, "Мәжит Ғафури" фонды тарафынан тапшырылған Мәжит Ғафури премияһы лауреаты мизалы [3], Өфөлә 2010 йылда үткәрелгән ІІІ Бөтә донъя башҡорттары королтайында ҡатнашыу танытмалары, Бөтә донъя башҡорттары королтайы рәйесе вазифаһын башҡарған саҡтағы визиткалары, Әзербайжан, Татарстан, Сыуашстан, Себер һ.б тарафтарзан ғалимдар, дәүләт һәм йәмәғәт эшмәкәрзәре визиткалары тупланмаһы ла Ә.Сөләймәновтың документтары менән бергә һаҡлана.

Әзәбиәт музейында, әлбиттә, иң әһәмиәтле экспонат — ул ҡулъязма. Ғалимдың 17 биттән торған "Кәкүк сәйе" байрамына сценарийы [4] машинкала йыйылыуына ҡарамастан, ҡулъязмаға тиңләнә. Төрлө мәғлүмәт, телефон номерзары, шиғыр юлдары язған ике блокноты бар. "Өфө" журналында (2005 йылғы һаны) йәш сағынан халҡының фольклорын, риүәйәттәрен йыйған, өйрәнгән, тарихсы, фольклорсы ғалимдың "Арҡайым-ата-бабалар ереме?" тигән интервьюһы [5], "Таң" гәзитенең 1981 йылдың 1 ғинуар һаны күсермәләре һаҡлана [6]. Унда Әхмәт Сөләймәновтың ике шиғыры басылған. Уларзы тулыһынса килтерергә булдық.

Миңә бөгөн жыркынсы йәш...

Теуәл дүрт йыл айырып тора Атай, ағай финишынан; Теүэл дүрт йыл айырып тора Мине ғүмер инешенән. Атай булған "ярмандарға", Контрзарға каршы яуза. Алтын казған Калмакайза, Курһен тиеп илем файза. Иген сәскән, иген урған – Бик егәрле кеше булған. Стахановса эшлэй тип, Мактап әйтер эше булған. Фашист эте сыккас баузан, Яуға сабыр ерзән... ауған. Ун етеће тулған ағай Автоматын кулға алған... **Г**үмерегез япрактары Ниңә иртә түгелде икән? "Ир уртаһы-ике утыз" Әллә хак һүҙ түгел микән? Миңә бөгөн кыркынсы йәш... Эшләнәһе күпме эш бар. Шатлыктарзан исерәһе, Кисерэће укенес бар...

(Калмакай – "Кызыл таң" колхозы ере. 30-сы йылдарза унда алтын сыгаргандар –

### ∂.*C*.)

## Балаларыма

Нукыранмаң, кешеләргә файза кылһаң. Кылғандарың тин һәм һумда һанар булһаң, Базарсылай өмөт итеп уйлама хак, Тик кенә тор, файза итәм тип, купырынмай. Сөнки һинең ул ярзамың кешенән элек, Үз яғыңа кайыра торған, тартып элеп, Кәкре кулың, тар күңелең хәрәкәте Булмаç уның шуға ла һис бәрәкәте Һинән ярзам өмөт иткән бүтән өсөн. Шуға ла һин азапланма, түкмә көсөң Йәлләп тормай, нимәһендер корбан итмәй һис берәү зә максатына барып етмәй. Яулар булһаң, кешеләрзең ихтирамын, Азым һайын уларға бүл иғтибарың.

Ә. Сөләймәновтың 60 йәшлек юбилейына 1999 йылда туғандары Тимерғәле менән Сәриә бұләк иткән кеçә сәғәте [7], Бөтә донъя башкорттары королтайы бұләк иткән кул сәғәте, футляр эсендәге ике ручкаһы – күргәзмәлә лайыклы урын алырлык комарткылар. "Әкиәттәр", "Йәнтүрә" хикәйәһе, легендалар, риүәйәттәр, "Мифтахетдин Акмулланы биргән Мең фольклоры", "Бала-саға карһүзе" тупланған дискын да телгә алып үтергә кәрәк.

Әхмэт Сөләймәновтың Ғайса Хөсәйеновка 2008 йылда автограф менән бүләк иткән "Һәр мөғжизә — миңә хәкикәт" шиғырзар һәм дастан йыйынтығы [Сөләймәнов, 2007:8], "Китап" нәшриәтендә басылған 1812 йылғы Ватан һуғышына арналған "Яузаштар һәм дандаштар" (2002) китабы ла [Сөләймәнов, 2022: 9] һаклана.

Фольклорсы-ғалимдың был материалдары төп фондка индерелер, Рэсәй Федерациянының Музей фонды дәүләт каталогына теркәлер, күргәзмәләрҙә куйылыр,

ғалимдың тормош юлын һәм ижадын өйрәнеүзә, ғилми эштәрзә ҡулланылыр, тигән өмөттә ҡалабыз.

#### Әҙәбиәт

- 1. BX 1.
- 2. BX 2.
- 3. BX 3.
- 4. BX 4.
- 5. Аркаим земля предков?//Уфа. 2005. №7-8.
- 6. Яңыларзан //Таң.
- 7. BX 5.
- 8. Сөләймәнов Ә. Һәр мөғжизә миңә хәкикәт. Шиғырзар, дастан. Өфө: Китап, 2007.-184~6.
- 9. Яузаштар һәм дандаштар: башҡорт фольклорында 1812 йылғы Ватан һуғышының сағылышы / төз., басмаға әзерл. Әхмәт Сөләймәнов. Өфө: Китап, 2022 . 176 б.

© Фазылова Р.Р., 2024

УДК 398

**Хуббитдинова Н.А.,** д.филол. н., гл.н.с. БГПУ им. М. Акмуллы, г.Уфа, Россия **Хөббитдинова Н.Ә.,** филол. ф. д., баш г.х., М.Акмулла ис. БДПУ, Өфө к., Рэсэй

О ТОМ, КАК МУХАМЕТША-СЭСЭН БУРАНГУЛОВ ЗАПИСАЛ И СИСТЕМАТИЗИРОВАЛ КУБАИР «УРАЛ-БАТЫР», ЗАЛОЖИЛ ОСНОВУ ДЛЯ ПОДГОТОВКИ ЕГО БОЛЬШОЙ ВЕРСИИ, И АХМЕТ СУЛЕЙМАНОВ ЗАВЕРШИЛ ЕГО РАБОТУ И ОПУБЛИКОВАЛ...

БУРАНҒОЛОВ МӨХӘМАТША СӘСӘНДЕҢ "УРАЛ БАТЫР" КОБАЙЫРЫН ЯЗЫП АЛЫП СИСТЕМАЛАШТЫРАҒАНЫ, ОЛО ВЕРСИЯЬЫН ӘЗЕРЛӘҮГӘ НИГЕЗ ЬАЛҒАНЫ, ЬӘМ АКАДЕМИК ӘХМӘТ СӨЛӘЙМӘНОВТЫҢ ШУЛ ЭШТЕ ДАУАМ ИТЕП, ДОНЪЯҒА СЫҒАРҒАНЫ...

**Аннотация.** В статье приводится обзор исследования Почетного академика Академии наук Республики Башкортостан А.М. Сулейманова кубаира-эпоса «Урал-батыр», результатов деятельности его предшественника Мухаметши Бурангулова в составлении сводной редакции эпического памятника и выявлении его логических продолжений.

**Ключевые слова:** «Урал-батыр», кубаир, эпос, башкирский эпос, текст, М. Бурангулов, А.Сулейманов, сэсэн, Большая версия, сводный текст.

Башкорт халык кобайыры – эпосы "Урал батыр" за һүрәтләнгән хәл-вакиғалар кинәт тамамланып, коро тороп калмай. Унда тасуирланған яуызлык, асылда, Шүлгән менән көрәш башка эпос – кобайыр, иртәк геройзары дауам итә.

Билдәле булыуынса, халык ижадының әкиәт, эпос h.б. жанрҙарға караған әҫәрҙәр гел генә якшылық, изгелектең яманлық, яуызлықты еңеүе менән тамамланыусан. Ошо законсылықтан сығып қарағанда, "Урал батыр" кобайыры яманлықтың *еңелмәүе* менән тамамлана. Йәғни яуызлық йөзөндәге Шүлгәндең йәнен алыуға ирешеп өлгөрмәй батыр. Был эште башқарыу уның варистары иңенә төшә. Башқортостан Республиканы академияны Почетлы академигы Әхмәт Сөләймәновтың "Сәсәндәр" тигән монографиянынан түбәндәге өзөктө килтерәбез: "... герои башкирских кубаиров «Идель и Яик», «Акбузат», «Миняй батыр и царь Шульген» ... продолжают героические подвиги Урал-батыра: Идель и Яик очищают

землю, образованную отцом, от наземных мифических темных сил, приспосабливают ее для людей, чтобы они жили спокойно; Хаубан, герой второго кубаира, вооружившись алмазной мечью Урал-батыра, отправляется на Акбузате в поход против жестокого Масем-хана, уничтожает его и устраивает в стране, образованной Урал-батыром, социальную справедливость; Миняй-батыр уничтожает царя Шульгена, освобождает всех его узников, в том числе свою невесту Тандысу и постаревшего Хаубан-батыра. Сказанное подтверждает предположение А.С. Мирбадалевой о существовании гораздо большего по объему эпоса, включающего в себя и дошедший до нас кубаир «Урал-батыр», высказанное ею в предисловии к книге «Башкирский народный эпос», вышедшей в Москве в 1977 г. в серии «Эпос народов СССР»: «В эпосе об Урал-батыре, самом популярном народном герое, наметилась тенденция к генеалогической циклизации. В прошлом, по-видимому, существовал единый цикл вокруг имени Урала, о том свидетельствует дошедшее до нас сказание «Акбузат», повествующее о богатыре Хаубане — правнуке Урала» [Башкирский народный эпос, 1977: 50; Сулейманов, 2023: 50-51]. Далее она пишет: «Очевидцы вспоминают о том, что М.Бурангуловым от сэсэна Габита было записано сказание «Идель и Яик», посвященное подвигам сыновей богатыря Урала (кстати, об этом сообщает и сам М. Бурангулов в очерке «Габит-сэсэн» [Башкирский народный эпос, 1977: 103]. Однако эта запись не найдена. На пресс-конференции, организованной в 1996 г. Министерством печати и массовой информации РБ и посвященной проблемам пропаганды эпоса, был затронут вопрос об объемной рукописи М.Бурангулова с дополненной версией эпоса «Уралбатыр» (около 300 стр.), переданной в Союз писателей БАССР и попавшей далее в отдел идеологической работы Обкома КПСС в последний год жизни сэсэна. Эта рукопись пока не обнаружена. Следовательно, следует рассматривать эпические сюжеты «Урал-батыр», «Идель и Яик», «Акбузат», «Миняй-батыр и царь Шульген» как единое целое [Сулейманов, 2023: 51].

...Для составления Большого Урал-батыра обязательно нужно обозначить, какие части составляющих первоначального варианта сюжета до нас не дошли (то есть нужно указать лакуны), какие версии дошли до нас в форме иртека, какие только — в прозе, а также те, которые вновь обнаружены в виде отрывков или сильно сжатых вариантов и версий основного сюжета. По сути, это будет новая, полная версия большого эпоса «Урал-батыр». Работа, начатая Мухаметшой Бурангуловым, должна быть достойно завершена", — тип язгайны [Сулейманов, 2023: 51].

М. Буранғоловтың башлаған эшен Әхмәт Мөхәмәтвәли улы башҡарып сыға. Эпоста етлекмәгән мотивтар була, улар фәндә лакуна тип атала, йәғни әйтелеп тә үсешеу тапмаған тема, мотивтар. Мәсәлән, ағалы-кустылы Тере шишмә юлын эзләп китеп барғанда, юлдарында ап-ак һакаллы йәшел һандык янында басып торған бер картты осраталар. Барыны ла башкарыла, тик был һандыктың мәғәнәһе асыкланмай кала: ни өсөн аталды, килтерелде икән сюжетта. Ошошдайырак моменттар илленән ашыу табыла эпоста. Һәм Әхмәт Сөләймәнов ошо асыкланмаған, үстерелмәгән мотивтарзы башка эпостарыбызза табып, төп пратекст – йэгни "Урал батыр" эпосының тексына ла, сюжетына ла хилафлык килтермәйенсә, ошо ерзе асыкларлак күренештәрзе башка эпостарынан табып тырнак эсендәме, курсив менәнме индереп ебәрзе. "Акбузат" эпосы, мәсәлән, тулыһынса тип эйтерлек Урал батырзы ретроспектив планда кабатлай – Номай за, Тарауыл карт та Урал батыр тураһында һөйләй, Шүлгәндә кол булып улы Изел тороп жала һ.б. Унан бигерәк "Урал батыр" эпосының логик дауамы булып, әйтелгәнсә, "Изел менән Яйык" тора, унда Урал батырзың ике улы Шүлгән менән алышып карай, әммә башына етә алмай, "Аҡбузат" эпосында Изел Шүлгэндең бер һарай кызына ғашик булып, унда коллокта тороп калған була, Акбузатты ла күл төбөндө бәйләп куя, Шүлгән менән Урал батырзың варисы Һәубән алышып қарай, тағы ла еңә алмай, тик "Шүлгән батша менән Минәй батыр" эпосында ғына, эйтелеуенсэ, ниһайэт Уралдың йәнә бер варисы Минэй батыр Шүлгәнде еңеп куя. Уның араһында Урал батыр мотивтары "Изеүкәй менән Моразым", "Куңыр буға", "Заятүләк менән hыуhылыу" эпостарында ла сағылып, улар за дауамы булып исэплэнэ ала. Йэғни, күреүебезсә, төптән "Урал батыр" иң боронғо – пратекст булып тора һәм унан яралған башка эпостарыбыз тармакланып киткән. Был хезмәт "Урал батыр" эпосының Оло редакцияны тип аталып, 2013 й. "Ватагдаш" журналының рәттән бер нисә һанында бастырылды, шул йылдарза М.Акмулла ис. БДПУ студенттары өсөн кыскартылған килеш донъя күрзе.

Донъя эпик комраткылары тарихынан билдэле булыуынса, эрмэндэрзең "Давид Сосунский" эсэрендэ эрмэн халкының ғэрәптэргә каршы көрәше хакында бәйән ителеп, эллә күпме тармактарзан тора: Санасар менән Багдасар — бер тармак, Оло Мгер менән Кесе Мгер — икенсе тармак hәм Давид Сосунский — өсөнсө тармак. Ғалимдар уны ниндәйзер бөтөн бер текст тип тә карай алмай. «В самом деле, ведь нет такого объекта изучения, как полный текст эпоса «Давид Сасунский», — то, что имеют в виду, есть сводный текст (или композит), который был составлен в 1939 году выдающимся исследователем армянского фольклора и литературы Мануком Абегяном при содействии Геворка Абова и Арама Ганаланяна. Манук Абегян исполнил свой труд наилучшим образом, ему удалось объединить различные версии и эпизоды в рамках единого текста. Но в любом случае, это есть результат филологической реконструкции, но не оригинальный текст. Кроме того, среди записанных версий нет ни одной, которая включала бы все четыре ветви, как это представлено в сводном тексте» [Золян, 2015: 74].

Йә булмаһа ҡырғыззарзың "Манасын" алһаҡ, шул ук күренеш. Манастың үзе тураһында тәүге өлөш, икенсе өлөш уның улы «Семетей», өсөнсөһө — ейәне «Сейтек» хаҡында. Әммә иң нык таралғаны тәүгеһе. Бөгөнгө көндә лә манассылар яңы-яңы варианттар, төрлө сюжеттарының дауамын сығарып һөйләй, шулай эпос күләме, сифаты яғынан арта бара. Кырғызстанда Манасты өйрәнеү институттары, академиялары эшләп килә.

Ошондайырак күп тармаклы эпостарзы тергезеп, уларзың тулырак редауцияларын төзөгөндө, пратекска нигезләнгән семнатик моделде һиземләргә мөмкин. «Семантическая модель есть множество базисных объектов (персонажей), событий и отношений, которые поразному воспроизводятся в различных ветвях, версиях и эпизодах эпоса» [Золян, 2015: 74]. "Урал батыр" эпосынан билдәле сюжет һызыктары, персонаждары, төрлө корал, мал образдары, үрзә телгә алынған эпостарзы һүрәтләнә, төрлө вариацияларза бирелә. Ә улар барыһы ла, дөйөм алғанда, эпик мирасыбыззы байытып, төрлөләнеп тора, "Урал батыр" эпосының масштаблылығын билдәләй.

Тимэк, М. Буранғолов та ошолайрык тәжрибәгә нигезләнеп 300 биттән торған эпик кобайырзы тергезеп карағандыр за, уның өлгөһөндә, сәсәндең ниәт-максаттарын Әхмәт Сөләймәнов та үз бурысы итеп һанап, ғүмеренең һуңғы йылдарында титаник хезмәт аткарзы. Бының өсөн уға эпосты эпос иткән законсылыктарзы өйрәнер өсөн, бөтә донъя эпостарын, төрки, төрки-монгол халыктары эпостарын өйрәнеп, йырып сығырға тура килде. Бихисап теоретик тикшеренеү-эзләнеүзәрзе шулай ук күзе алдынан үткәрергә кәрәк булды. М.Буранғоловтың шәхси архивын буйынан-аркырыға өйрәнде шулай ук. Шунан һуң ғына, ең һызғанып изге эпик комарткыбызға тотоноп, тәжрибә үткәреп, "Ватандаш" журналы аша ғалимдарға, йәмәғәтселлеккә тәкдим итте. Тик, аңлау, төшөнөү табылмай, кызғаныска каршы. Сөнки йәмәғәтселек тә, ғалимдар за бындай асышка әзер булмай сыкты — күренекле тип ололап аталған Мөхәматша Буранғоловты заманында аңламаған кеүек, был осракта ла шулай булды. Күптәр эпосты каноник текст тип атап өлгөрә. Әммә халык ижады емеше бер нисек тә канон текст була алмай, ул Тәүрет, Көръән түгел, ә тере организм, бөгөн килеп сәсәндәр уны дауам итеп башкара башлаһа ла, язык түгел, сөнки ул – халык ижады емеше.

Иртәрәк, күрәһең, ҡуҙғалғандыр сәсән дә, ғалим да. Әммә быларҙың барыһына ла төшөнөр өсөн, эпосты эпос иткән законслыҡтарҙы белергә, ысын мәғәнәһендә уның тәбиғәтенә төшөнөргә кәрәктер. Бөгөн, ҡыҙғанысҡа ҡаршы, эпосовед ғалимдар юҡ, тиһәк тә була. Фән тирәләй уралыусыларҙы йәки эпос хаҡында бер ике мәҡәлә яҙғандарҙы ул иҫәпкә индереп булмай. Бер өмөт бар ине – йәш ғалимә, эпосовед Юлдыбаева Гөлнар Вилдан ҡыҙы, әммә уның да ғүмере иртә өҙөлдө...

Вакыт етер – кобайырыбыз за кәрәкле оло баһаһын алыр фәндә, тигән өмөттәбез.

#### Әзәбиәт

- 1.Башкирский народный эпос. Из серии "Эпос народов СССР"/сост. А.С. Мирбадалева, М.М. Сагитов, А.И. Харисов; авт. иссл. А.С. Мирбадалева; авт. коммент. А.С. Мирбадалева, М.М. Сагитов; башк. текст подготов. М.М. Сагитов, А.И. Харисов; перевод Н.В. Кидайш-Покровской, А.С. Мирбадалевой, А.И. Хакимова и др. М.: Китап, 1977. 545 с.
- 2.Золян С.Т. Структура сюжета эпоса «Давид Сасунский»: инварианты и трансформации//Ученые записки Петрозаводского государственного университета. Филологические науки. 2015. №5. С. 74 С. 73-81
- 3.Сулейманов А.М. Сәсәндәр. Башкирские сказители/Н.Б. Тулыбаева (отв. ред.), редкол.: Н.А. Хуббитдинова (Сулейманова), Р.Ф. Газизов, М.Ф. Буляков. Уфа: Самрау, 2023. 240 с.

<sup>©</sup> Хуббитдинова Н.А., 2024

УДК 39+908 (470.57) + 398

**Шагапова Г.Р.,** к. ист.н., зам. дек., БГПУ им. М. Акмуллы, г.Уфа, Россия

# АНАЛИЗ РАБОТЫ А.М. СУЛЕЙМАНОВА «ЛЕТСКИЙ ИГРОВОЙ ФОЛЬКЛОР»

# ANALYSIS OF THE WORK OF A.M. SULEIMANOV "CHILDREN'S GAME FOLKLORE"

**Аннотация.** В статье речь идет об изучении игровой культуры и игрового фольклора в работах доктора филологических наук, профессора А.М. Сулейманова. Автор остановился на историографическом анализе монографии «Детский игровой фольклор», изданной в 2007 году. Сделан вывод, что ряд вопросов, поставленные ученым, были им решены, но многие еще ждут углубленного исследования.

**Abstract.** The article deals with the study of gaming culture and gaming folklore, Doctor of Philology, Professor A.M. Suleymanova. The author focused on a historiographical analysis of the monograph «Children's Play Folklore», published in 2007. It is concluded that a number of questions posed by the scientist were resolved by him, but many still await in-depth research.

**Ключевые слова:** А.М. Сулейманов, игровой фольклор, башкирские игры, научное наследие.

**Key words:** A.M. Suleymanov, gaming folklore, Bashkir games, scientific heritage.

Последние годы своей жизни доктор филологических наук, профессор Ахмет Мухаметвалеевич Сулейманов посвятил изучению детского фольклора башкирского этноса. За период 2004-20012 года им было написано и опубликовано не менее 10 работ по детскому фольклору, в том числе и 6 монографий, сборников, учебных пособий.

Очевидно, материал подобного рода собирается длительное время.

Первая статья по играм появилась у ученого в материалах конференции 1995 года, где автор, следуя сложившейся в науке систематике, выделяет в башкирском фольклоре присказки, приговоры, считалки. Особо выделены считалки-приговоры, которые представляют интерес для исследователя, отмечается некое эпическое начало игрового зачина. Многие положения статьи в дальнейшем войдут в его монографию по играм башкирских детей [Сулейманов 1995: 53-56.]. В 2001 году в журнале «Башкортостан укытыусыны» выходит статья «Бала-сағаның ауыз-тел ижады» («Детский словесный фольклор») и мы видим, что означенные работы были план-проспектом будущей книги. [Сулейманов 2001а: 35-36; Сулейманов 2001б: 41-45.].

Вершиной в изучении А. М. Сулеймановым башкирских игр стала монография «Детский игровой фольклор» [Сулейманов 2007]. В работе присутствует теоретический

анализ проблемы, дана классификация материала, семантический анализ игр, подробный список информаторов, нотное приложение и прочее. Книга, вышедшая тиражом почти в 6500 экземпляров, довольно быстро разошлась, что свидетельствует об ее успехе.

Работа состоит из трех частей: «Начало игры и правила проведения игры», «Игровой фольклор», «Речевые дразнилки».

В первой части рассмотрены считалки, жеребьевки, игровые присказки и здесь есть увлекательные рассуждения о древности жанра, его формате и тайнах, в нем скрытых. К примеру, автор демонстрирует примеры скрытого счета, клятвы на соли, огне, хлебе, призыв в свидетелей солнца и пр. Считалки явно представляли интерес для исследователя, им он посвятил почти сто страниц – с 22 по 108. Автор демонстрирует характерные элементы языческого мышления, дошедшие до нас: скрытый счет, который можно понять, понимая рифму и считая слоги, скрытые имена людей и предметов. В сюжетных считалках показано законченное действие или событие. Любопытно, что в ряде случаев ученый видит в них отражение событий как реалистических, так и выдуманных (фантастических, согласно терминологии автора), где один сюжет вытекает из другого, создавая цепочку текста, завершающегося комическим взрывом в конце [[Сулейманов 2007: 47-49]. Не остались без внимания диалоговые считалки, среди которых привлекают рассуждения о пересчете «Абзый-ағай тозға бара» и считалки, заимствованные с иных языков, где обнаруживаются слова из русского, чувашского языка, финнских, угорских языков. Своеобразная поэтика имеющая много общего с другими жанрами фолькора. А.М.Сулеймановым на страницах 91-108, и, и конечно же, он анализирует в игровом фольклоре следы древнейшей культуры башкир, например, отсутствие счета, сакральность слов, имен.

Вторая часть работы посвящена изучению игр и игрового фольклора, где автор прибегает к принятой классификации игровой культуры: игры соревнования, игры с мячом, игры с палками, камнями, игры на внимание. Игры даются с вариантами, под литерными обозначениямии А, Б, В, Г и пр. Рассмотрена история игровой культуры, констатируется связь игры с первобытными обрядами инициаций. Абсолютно верной является мысль о том, что суть игры остается неизменным на протяжении столетий и тысячелетий, но в играх происходит смена персонажей, внешней атрибутики и пр. Автор регулярно проводит параллель между играми и сказками, справедливо предполагая между ними много общего, обясняются социальные, исторические и общественные функции игры.

Третья часть книги условно переводится как дразнилки. Приведены примеры безграничной детской фантазии на придумывание рифмы к окружающему миру. Очевидно, эта часть книги могла бы стать и вполне самостоятельным изданием, поскольку нельзя объять необъятное. Вероятно, это понимал и сам профессор, так как в 2008 г. он выпускает двухтомник «Баларзын карһузе», («Повествовательный фольклор башкирского народа»).

Как ученый-фольклорист Ахмет Мухаметвалеевич принадлежал к советской (марксистской) научной школе, которая изучала фольклор как социально обусловленное явление, уделяла внимание отражению действительности в устном народном творчестве, борьбе народных масс. Отдельно стояла тема изучения взаимодействия фольклора народов и его влияния друг на друга. Поэтому мы и видим стремление автора связать игровой фольклор с хозяйственной, бытовой деятельностью, выявление в играх бедных и богатых, униженных и сильных [Сулейманов 1973: 207-208]. Безусловно, в фольклоре присутствуют социальные явлений, хозяйственная деятельность, но они вторичны. Надо полагать, это он ощущал вполне, поскольку в ряде случаев он отходит от исторической школы, приближаясь по своим позициям к мифологической. Это хорошо видно, к примеру, в анализе скрытого счета, сакральности считалок, анализе сюжетных считалок, истории формирования игровой культуры башкир. Ряд выводов — выводы о сюжетных считалках, иноязычных заимствованиях и происхождения ряда игр можно оспорить. К примеру, вывод об иноязычных заимствованиях в считалках очевиден для региона Урала и Поволжья, но не «работает» за ее пределами. Считалка «Ани, бани, тур кантуры...» есть не только у башкир,

чувашей и пр., но и у народов Восточной, Центральной, Западной Европы (сравни «Эники, беники, ели вареники...»). Подобные примеры, которых немало, свидетельствуют о других процессах складывания игровой культуры, изучение которых еще только начинается.

Полевой материал чрезвычайно глубокий и тщательно проработанный А.М.Сулеймановым относится преимущественно, к южным, юго-восточным и восточным башкирам. А это означает, что из поля зрения выпадает добрая половина территория расселения башкир, что, конечно же, сужает географию исследования.

Одновременно и достоинством, и недостатком издания является то, что монография написана на башкирском языке. Богатый и красивый башкирский язык, приводимые в изобилии фольклорные материалы делают ее интересной, легко читаемой. Но именно это достоинство существенно ограничивает круг читателей, что особенно актуально для специалистов по фольклору за пределами региона. Отсюда мы делаем важный вывод: необходим перевод монографии на русский язык!

А.М.Сулеймановым в работе «Детский игровой фольклор» поставил серьезные теоретические задачи, в ряде случаев они решены: дана систематизация, выделены жанры игрового фольклора, изучены считалки и пр. Ученым был поднят огромный пласт игрового фольклора башкирского этноса, его труды по игровому фольклору заложили большой фундамент для будущих исследователей и исследований. Работа А.М.Сулейманова знаменовала один из этапов изучения башкирских игр и считалок, ставя перед последующими поколениями исследователей новые задачи.

#### Литература

- 1. Сулейманов А. М. Исторические основы и идейно-эстетические функции топонимических легенд и преданий башкирского народа: специальность 10.01.09 «Фольклористика»: автореферат дис... к. филол. н. Уфа, 1973. –18 с.
- 2. Сулейманов А.М. 2007. Бала-сағаның уйын фольклоры. Уфа: Китап, 2007. 344 с. (на баш.яз.).
- 3. Сулейманов А.М. Балалар фольклоры (Уйын фольклоры хакында). Детский фольклор // Башкортостан укытыусыны. -2001а. -№10.-С. 35-36.
- 4. Сулейманов А.М. Бала-сағаның ауыз-тел ижады. Детский словесный фольклор // Башкортостан укытыусыны. -20016. -№11. C. 41-45.
- 5. Сулейманов А.М. Считалки в башкирском игровом детском фольклоре // Алтай и тюрко-монгольский мир: Тезисы и статьи. Конфетренция, посвященная 70-летнему юбилею исследователя алтайского фольклора С.С. Суразакова. Горно-Алтайск, Г-Алт. ин-т гуманитарных исследований, 1995. С.53-56.

© Шагапова Г.Р, 2024

# ФОЛЬКЛОР, МИФОЛОГИЯ, ОБРЯД. ЭПОС, СКАЗКИ, СКАЗИТЕЛЬСТВО. ПРОБЛЕМЫ ЛИТЕРАТУРЫ И ЛИТЕРАТУРОВЕДЕНИЯ, ЯЗЫКА И ЯЗЫКОЗНАНИЯ

## ЭТНОГРАФИЯ, КУЛЬТУРНАЯ АНТРОПОЛОГИЯ НАРОДОВ ЕВРАЗИИ. ЭТНОПЕДАГОГИКА

УДК 811.512.121

Абдиназимов Ш.Н.,

д. филол. н., профессор, КГУ им. Бердаха, г. Нукус, Узбекистан

# ПАМЯТНИК «ХУАСТУАНИФТ» СО СТАРЫМ УЙГУРСКИМ ПИСАНИЕМ MONUMENT "HUASTUANIFT" WITH OLD UIGHUR SCRIPT

**Аннотация.** В этой статье рассматривается один из уйгурских старописьменных памятников «Хуастуанифт». Даны сведения о рукописных вариантах памятника, о его изучении и публикации. Определены лексический состав, термины, дающие ценные сведения об исторической лексике каракалпакского языка.

**Abstract.** This article is devoted one of the Uyghur old manuscript monuments of Huastuanift. Information is given on the manuscript versions of the monument, the lexical composition giving valuable information on the historical vocabulary of the Karakalpak language.

**Ключевые слова:** древнеуйгурская письменность, тюркский язык, историческая лексикология, каракалпакский язык, рукописи.

**Keywords**: Ancient Uyghur writing, Turkic language, historical lexicology, Karakalpak language, manuscripts.

Памятник «Хуастуанифт» (Покаянная молитва) отражает философские взгляды мани или манихейской религии в средние века. В одном из древних тюркских письменных памятников – китайской надписи на каменной статуе Карабалгасун – имеются сведения о том, что в качестве официальной религии Уйгурского каганата использовалась манихейская религия. Согласно этим сведениям, уйгуры приняли эту религию в 763 году при Муюнекагане, который был уйгурским каганом в 759-779 годах. В своей речи о принятии манихейской религии он призвал «Вы должны принять религию света» [Orkun, 1981: 41]. Однако манихейство недолго просуществовало в качестве официальной религии среди уйгуров. После поражения в войне в 840 году основная этническая группа Уйгурского каганата — тогужогузы переселилась в Восточный Туркестан, где манихейская религия сначала находилась под влиянием буддизма, а затем ислама, и постепенно её роль сужалась. С. Е. Малов показывает, что в Средней Азии в это время на территории современных Узбекистана, Казахстана, Кыргызстана проживали уйгуры буддизма и манихейских религиозных верований, и пишет, что уйгурское племя сохранилось в этническом составе узбеков [Вапд, 1929: 108].

В. Ван и Анна Мария фон Габен приводят легенду, связанную с принятием манихейской религии в Уйгурском каганате, написанную манихейским письмом, найденном в Восточном Туркестане [Radloff, 1911].

Памятник «Хуастуанифт» состоит из манихейских молитв, обращенных к богам луны и солнца простить их грехи. Существуют ее персидская, тюркская и китайская версии. Целью памятника является распространение манихейской религии среди тюркских народов, а точнее среди уйгуров. Неизвестно, когда и кем были написаны эти воспоминания. Академик В. В. Радлов предполагает, что этот памятник был написан в V веке и был широко распространен в Восточном Туркестане, поэтому сохранились фрагменты 24 его рукописей. Существует три основных экземпляра памятника.

Первый экземпляр был найден в 1907 году в городе Турфане Уйгур-Цин-Цзянского района Китайской Республики. В настоящее время хранится в фонде рукописей Бранденбургской академии в Берлине под шифром Т.ІІ D.178. В 1911 г. В. В. Радлов перевел ее на немецкий язык и опубликовал в Берлине [Radloff, 1911:. 867-896]. Этот материал В. В. Радлов взял из материалов немецкой экспедиции под руководством А. Грюнведеля, собранных в г. Турфане в 1902-1903 гг. Этот экземпляр не содержит первоначальных частей «Хуастуанифта», а ее фрагменты написаны манихейским и уйгурским письмом. Т ІІ. Д 178; ТМ 303 (М 153); ТМ 183; М 172; Фрагменты пронумерованы М 443 манихейским письмом, Т ІІ 460; Фрагменты под номером ТМ 343 написаны уйгурским письмом. В конце одного из отрывков есть информация об иранском хатибе по имени Раймаст Фарзанд, переписавшем его.

Второй экземпляр был найден английским ученым Аврелией Стейн в Дуньхуане Китайской Республики в 1907 году и в настоящее время хранится в Британском музее в Лондоне под шифром Or.8212. Этот экземпляр написан манихейским письмом. В этом экземпляре также отсутствуют первоначальные части произведения. Общий объем текста составляет 338 строк. Написано на бумаге шириной 10,2 см и длиной 47 см. Оба этих экземпляра были опубликованы английским ученым Ле Коком в 1910-1911 гг. в Берлине [Le Coq, 1910: 3-43] и Лондоне [Le Coq, 1911: 3-61]. Оба экземпляра написаны манихейским письмом.

Третий экземпляр. Это экземпляр «Хуастуанифт» был найден в 1908 году российским консулом в Китае А.А. Дьяковым в местечке Астане, недалеко от китайского города Турфан [7, с. 10]. Этот экземпляр написан старинным уйгурским шрифтом X-XI веков. В настоящее время он хранится в рукописном фонде Института востоковедения в Санкт-Петербурге под шифром SI 3159. Начало текста не сохранилось, общий объем состоит из 160 строк письма, написанного сверху вниз на свитке. В конце этого экземпляра дано имя «Хуастуанифт», которое является заимствованным словом из древнепарфянского или согдийского языка и означает «покаяние». Также добавлены сведения о писце, переписавшем этот экземпляр: красными чернилами написано имя и отчество писца Бютюрмиш Тархан. Этот экземпляр академик В. В. Радлов опубликовал в 1909 году на уйгурском шрифте и перевел на немецкий язык [Radloff, 1909]. Некоторые отрывки из этих произведений С. Е. Малов тоже опубликовал в своей книге «Воспоминания о древне тюркской письменности» [Малов, 1951: 108-130]. Строки 32–160 он сделал транскрипцию на латинице и перевел на русский язык.

В 1963 году русский учёный Людмила Васильевна Дмитриева на страницах 214-232 сборника «Тюркологические исследования» сделав транскрипцию на латинице опубликовала памятник «Хуастуанифт» на русском языке [Дмитриева, 1963: 214-232]. Данная работа содержит введение, текст и его перевод на русский язык. Также три экземпляра прошли исследование в сопоставительном направлении. Датский исследователь Дж. П. Асмуссон опубликовал английский перевод, комментарии и исследование сопоставительного текста «Хуастуанифит» в Копенгагене в 1965 году [Asmussen, 1965].

Последнее издание этого памятника принадлежит Л.Ю. Тугушевой, которая совместно с А. Л. Хосроевым подготовила к изданию и посвящена 100-летию первого издания «Хуастуанифта». Издана в 2008 году в Санкт-Петербурге. В данной публикации приведены перевод памятника Л.Ю.Тугушевой и комментарии А.Л.Хосроева [Хуастванифт, 2008: 82].

Памятник «Хуастуанифт» написан на тюркском языке уйгурским письмом. Язык ясен и чист, термины, относящиеся к манихейской религии, употребляются редко. Синтаксические конструкции даны в виде простых предложений. Текст состоит из 15 частей и заключения. Каждая часть состоит из покаяния перед Богом и просьбы о прощении за каждый совершенный им грех. Первая часть посвящена борьбе между Хормузом, богом света, и Шимной, богом тьмы, о смене света и тьмы, о смене жизни и смерти, добра и зла.

Во второй части говорится о двух глазах света – Солнце и Луне. В манихейской религии свет действует по велению Бога, которое считается чистым, божественным и

вечным. В манихейских религиозных верованиях после смерти человеческая душа отправляется на луну, называемое маленьким кораблем, а с луны, отправляется к солнцу, которое больше луны, называемое большим кораблем. В третьей части говорится об эфире, ветре, свете, воде и огне, созданных Богом. В четвертой части говорится о бурханах, религиозных противниках манихеев – о маниях. В пятой части говорится обо всех живых существах – двуногих людях, четвероногих животных, наземных обитателях, водных существах. В шестой части представлена информация об отношениях между людьми, лжи, клевете, зависти, обмане, хитрости и ошибках. В седьмой части говорится о вреде веры в ложные учения, принесении в жертву людей и животных, в восьмой части говорится об отступлении от манихейской религии, любовь – знак бога Зервана, Вера – знак солнца и луны, страха – знак пяти богов, мудрость – знак бурхана. В девятой части даны сведения о 10 обязанностях в манихейской религиозной вере: 1) воздержание от поклонения идолам любого рода; 2) не лгать; 3) не быть карьеристом, не стать рабом богатства; 4) 5) не прелюбодействовать, не воздерживаться от убийства людей; безнравственных действий; 6) избегать воровства; 7) не быть лицемерным; 8) не лениться.

Десятая часть посвящена поклонению Богу в манихейской религии. Маний завещал молиться Богу четыре раза в день. Одиннадцатая часть посвящена раздаче милостыни манихейским церквям. Двенадцатая часть поститься 50 дней в году; в тринадцатой части упоминается совершать соборную молитву для поклонения Богу в первый день каждой недели. Маний читает текст, прихожане хором поют и повторяют его. В четырнадцатой части говорится об участии в религиозных праздниках, проводимых ежегодно в марте в связи с днем убийства Мании. В пятнадцатой части сказано: не делать того, что подобает бесам, не верить бесовским словам и не думать о дьявольских помыслах. В строках 143-160 текста упоминаются грехи, относящиеся к десяти вышеупомянутым частям, и даны покаяния с просьбой о прощении этих грехов.

Информация о языке памятника «Хуастуанифт».

Звук «э» не пишется в первом слоге некоторых слов: й/е/ме, т/е/нри, вместо звука «ш» часто употребляется звук «с». Звук «д» стоит в середине слова. В середине слова встречаются геминанты «лт», «рт», «нт»: болтымыз, уртымыз, урдык, билтимиз.

Хорошо сохранилась синхронность губ: йукун, тумуз, отуг-от-огонь, йугачуг-агашдерево, конул олуртумуз-бизлер олтирдик – мы убили. В памятнике мы видим, что в следующих слогах пишутся напряженные согласные: озин, созин, конилин. В склонении употребляются соединения -кару/гару: танригару, бизинару, йиркару – жерге- на землю. Суффиксы -кен, -ур используются для образующего глагола: еркен-екен, алданур; В этом воспоминании редко употребляется суффикс -ыгма: еругма-киатырган и т. д. В других уйгурских воспоминаниях часто используется суффикс -ыглы: азгуруглу-азгыратугын, кубратуглы-бирлестиретугын; Суффикс -гелир используется: киргелирсин-кирерсен, суффикс -пан//пен используется для глагола: типан-деп; Отрицательная форма глагола несовершенного употребляется билматын-билмей, суффиксом -матын//медин: кирткунмедин-шынлыгына исенбей-неверующий в истину и т. д.

В памятнике использованы следующие слова: амранмак – дослык-дружба, любовьмухаббат, арыг динтар – таза пак диндар – чистая, чистая религия, беш танри – бес кудай – пять богов, билги билиг – даналык – мудрость, бурхан – Будда, бог Хормузта, ики йылтыз – екеи дерек- два слова, кертгунмак – исеним – вера, кун ай танры – бог солнца и луны, кунка торт алкым-куниге торт мартебе сыйыныу – четыре ежедневных молитвы, оглан – ул, он кат кок – он кабат аспан – десять слоев синего неба, от танири – бог огня, кара – кара карангылык – черно-черная – тьма, сегиз кат йер – восемь слоев земли, суу танири – бог воды, тынтура танири – эфир кудайы – бог молчание – бог эфира, торт йарык – четыре, свет – печать, клеймо, буква, уш од – три дня – трижды, уек – дьявол, яэль танири, жел танири – бог ветра, адак – аяк – ноги, адаклуг – ноги, адаш-жолдас – товарищ, адрук – хар кыйлы – всячески, агрут – ауырт – боль , агулуг – уулы – яд, агут – майдалау-мелковатый, агытыу, ай – айт – скажи, алкан – данк шыгарыу – хвала, хвала, алкансук тору – мактау –

хвала, алкус – алгыс-спасибо, алтынч – алтыншы, антук – ант бериу – присяга, аркун йир танри – даслепки жер танири – бог земли, артат –олтириу- убивать, артуз – артынан барыу – преследовать, арыг – таза – чистый, аша асау – есть, азу – ямаса, или, ексук – недостача, алиг – кол- рука, элиг – елиу, елит – апарыу, емгат – азаплау, ерин – ериниу, ерклиг – ерикли, ерксиз, ев –уй – дом, ба – байлау – связывать, бачаг – ибадат – поклонение, багур – бауыр – печень, барк-имарат – здание, барум – мулк – собственность, биримчи отакчи – гунакарлар – грешники, бис – бес – пять, бисинч – бесинши – пятый, бошун – азат болыу – быть свободным, буркан - будда, торт бутлуг - четыре ноги, буз - бузыу - нарушение, ишраки – ишкери – во внутрь, игид – кателик – ошибка, икинти – екинши – второй, ил – ел - страна, илки - ен далепки - изначальный - самый первый, иринжу - айып - вина, грех, иринжулик – айыплы – обвиняемый, виновный, иш – ес, товарищ, иш – ис, ишла – исле – работай, ит — ет, йарлык ет, йанул — жаныл, йигирминч, йек — дух, дьявол, жи — же, уч йигирминч – он уш – тринадцать, йылтыз – тубир – тийкар, йилби – коз байлаушылык, сыйкырлылык – завязывание глаз, магия, йилби – йилбала – коз байлаушылык пенен шугылланыу, йир – жер – земля, йитинч, йог – жок – нет, йон – жон, йорут – жорт, йукунч – жугиниу, йыл – жыл – год, келур – келер – приход, кергек – керек – нужен, кирткун – исениу – вера, принять как истина, киркунмак – исениу – вера, сила, день, мани, мунча, мун - печаль, олур - отыр, олурсук - отырыу - сидеть, онынч, од - уакыт - время, уш одку ном – уш уакыт нызамы – три правила времени, окунч – сожаление, отегчи – гунакар-виноватый, отун – отунмак – просьба – поклонение, капуг – даруаза, кадаш – родственник, камак – каждый, весь, черный, катыл – один, смешанный, колмак – просьба, колкак – ухо, коп – страх, кудас - кадаш - тууыскан - родственник, камак много, угрожать, кормак – хаммеси, бари, кара, катыл – бирик, аралас, колмак – отиниш, колкак – кулак, коп – коп, коркыт, коркмак – коркыу, кудас – кадаш, тууыскан, курук – кургак, кувла – кууала, кылынч – ис, харекет, кызган – кызганыу, са – санау, сач – шаш, сакын – ойлау, капа болыу, сакынч – сагыныш, сакизинч, севич – суйиу, суб – суу, сунус – урыс, су – орынламау (бачаг, тиз – журиу, тамгала, тамуудунзиз – нестабильный, тутмак – иринлав, тутыв, тукади – полностью, тунарик – геугим, тьма, ук – угъ, ур, чернч, урка – всегда, но когда, уз, буз – узиу, бузыу, узукзуз, узут – жан, инан.

Поскольку памятник «Хуастуанифт» был переведен с иранского языка на тюркский, в их словарный запас вошли слова из иранских языков: бристи – периште, диндар, хуастуанифт – таубенама и др.

В заключение отметим, что одним из письменных памятников в тюркских языках, имеющих важное значение в изучении исторической лексикологии каракалпакского языка, является памятник «Хуастуанифт», написанный старинным уйгурским письмом.

#### Литература

- 1. Orkun H.N. Eski türk yazıtları. T.2. Ankara, 1981. C.41.
- 2. Малов С.Е. Памятники древнетюркской письменности. Тексты и исследования. Москва-Ленинград: Изд. АН СССр, 1951. С. 108.
- 3. Bang W A. von Gabain. Türkische Turfan texte I, II, III. -Sitzungsberichte der Preus-sischen Akademie der Wissenschaften, Phil. -hist. Klasse, 1929, XV, 1929, XXII, 1930, XIII.
- 4. Radloff W. Nachträge zum Chuastuanift. dem Bussgebete der Manichäer (Hörer). Известия Имп. Акад. наук, 1911. С.867-896.
- 5. Le Coq. Chuastuanift, ein Sündenbekenntnis der manichäischen Auditores. Gefunden in Turfan (Chineisch Turkistan). Abhandlungen Wissenschaften, 1910, Anhaug, 4. -C. 3-43.
- 6. Le Coq. Türkische Manichaica aus Chotscho, 1, Abhandlungen der Preussischen Akademie der Wissenschaften, 1911, №6, C. 3-61.
- 7. Radloff W. Chuastuanit, das Bussgebet der Manichäer. -St. Petersburg, Buchdruckerei der Kaiserlichen Akademie der Wissenschaften, 1909. C. 10.
- 8. Radloff W. Chuastuanit, das Bussgebet der Manichäer. St. Petersburg, Buchdruckerei der Kaiserlichen Akademie der Wissenschaften, 1909.

- 9. Малов С.Е. Памятники древнетюркской письменности. Тексты и исследования. –Москва-Ленинград: Изд. АН СССР, 1951. -С. 108-130.
- 10. Дмитриева Л.В. Хуастуанифт (Введение, текст, перевод), Тюркологические исследования, –М-Л.: Изд. АН СССР, 1963, -С. 214-232.
- 11. Asmussen J.P. Xuastvanift. Studies in Manichaeism. Copenhagen, Prostant apud Munksgaard, 1965.
- 12. Хуастванифт (Манихейское покаяние в грехах). Предисловие, транскрипция уйгурского текста, перевод Л.Ю.Тугушевой. Комментарий А.Л.Хосроева, Факсимиле текста. –Санкт-Петербург: Нестор-История, 2008. 82 с.

© Абдиназимов Ш.Н., 2024

УДК 82-1/-9

Azatova Jamila,

Doctoral student of Nukus State Pedagogical Institute named after Ajiniyaz

#### Азатова Джамиля,

аспирант Нукусского государственного педагогического института имени Ажинияза

# THE IMAGE OF A TIGER IN THE STORY "MY MEETINGS WITH TIGERS"

#### ОПИСАНИЕ ТИГРА В РАССКАЗЕ "МОИ ВСТРЕЧИ С ТИГРАМИ"

**Abstract.** The given article analyzes the significance of the image of a tiger in world hunting literature, as well as the description of the image of a tiger in the story "My Meetings with Tigers" by Karakalpak writer Amet Shamuratov.

**Keywords:** story, humanism, tiger, image, hunting

**Аннотация.** В данной статье анализируется значение изображения тигра в мировой литературе охоты, а также описание образа тигра в рассказе "Мои встречи с тиграми" каракалпакского писателя Амета Шамуратова.

Ключевые слова: рассказ, гуманизм, тигр, образ, охота

The tiger is one of the main characters in folk tales of the peoples of Asian countries, mainly based on the place of its creation. He is depicted as the king of beasts, the master of all animals living on earth, a symbol of power [3] At that time, tiger hunters were respected among hunters around the world. Many writers and poets around the world depict a tiger in their works when it comes to the topic of hunting. In world literature, the tiger occupies a special place in works written on the topic of hunting.

There were different views on tigers in Western European literature. For example, in Rudyard Kipling's "The Jungle Book", the tiger is depicted as a cunning and evil animal. Also, children's writer Alan Milne, in his work about "Winnie the Pooh", noted the tiger as a gentle and cheerful character. The tiger is depicted in a charming manner in the story "Hoanga" written by H. L. Oldie.

Also, among the world-famous works of the Russian writer and ethnographer Vladimir Klavidievich Arsenyev, the main character Dersu Uzala kills a tiger in his youth and spends his entire life with feelings of fear and guilt. A Bengal tiger named Richard Parker is one of the main characters in Canadian writer Yann Martel's most famous novel "Life of Pi".[3] Events that happened directly with tigers are depicted in Turkic folk literature in the novel "Shakan Sher" by the Kazakh writer Mukhtar Magavin, "The Experiences of a Hunter" by the Uzbek writer Maulen Ikram, and "My Meetings with Tigers" by the Karakalpak writer Amet Shamuratov. We will talk about Amet Shamuratov's story "My Meetings with Tigers."

It will not be a mistake to say that Amet Shamuratov's work "My meetings with tigers" is an excellent example of stories in Karakalpak prose. The work consists of 11 closely related stories. The events mentioned in it are presented in an accessible and interesting way in the language of a young hero with a broad outlook, smart and risky. In the stories, one of the wonderful events that happen from time to time in life are sudden one-on-one encounters with a ferocious animal tiger, mental battles, good qualities such as ingenuity, dexterity, and in the end, the greatness of human thinking, and the strong unity of man and nature is taken as the basis of the plot.

The main idea of the story is to encourage youth to ingenuity, dexterity, heroism, humanity, friendship, loyalty and patience. [1:236]

In the work, it is clear that the main character was so carried away by the hunt that he tried to achieve greater success, although there were cases when he fell into the claws and jaws of some wild predators. Since the hunter has learned the tricks and secrets of the wild animals that he encounters in his daily life, they are not so interesting, and now he is interested in hunting the tiger. He doesn't listen to his uncle's words: "Don't hunt a tiger, if you lose it, it will be an angry, resentful, angry animal, it will kill you and you will die in a short distance. " At the beginning of the piece, he is angry at the fact that he was wounded by a tiger, and he thinks of taking revenge on the tiger when the wound on his hand heals. In this way, he killed the tiger that injured him, as well as the tiger that came to the village and threatened people a year later, which made his desire to hunt even stronger than before. As the plot develops, the hunter's humanistic attitude towards the tiger begins to appear. This differs from other works written about tigers. In the work, the tiger is shown not only as an angry, grumpy animal, but also shows its friendly attitude towards humans. For example, one night a tiger can be seen approaching a hunter's head, growling and asking for help, pulling out a thorn that had hit him in the leg. Then, when the hunter took the thorn from the tiger's leg and helped him, the tiger turned around and walked back. They also say that the tiger brought a fatted sheep to the hunter and thanked him for his help. From this time on, the hunter begins to think: "wolves also know how to do good for the greater good."

And one of the stories depicts how a hunter saved a tiger cub from death. In this case, the tiger asks the hunter to help save her cub from death after it was crushed by an ant: "It moved its tail and followed me, and I stood up and followed. Both the gun and the melon were forgotten, and I was glad that I had come across an interesting story. All previous fears were forgotten [2:18]" Following the tiger's trail, he saw that his cub was attacked by ants. Here we see the maternal feeling of a tiger: "Well it's a cub. Although the tiger is such a strong animal, it is surprising that he is not as strong as the ant. Look, it asks a person for help to save his child from death!" [2:19] Proud that the cub was saved, the tiger looks with joyful eyes and expresses gratitude.

Thus, in the stories, the author describes the tiger not only as a vindictive, angry, predatory animal, but also as a gentle, kind animal that knows goodness and experiences maternal feelings no less than a human. From this work it is worth taking as an example a hunter's love for nature and his humanistic attitude towards tigers.

#### Reference

- 1. History of Karakalpak literature of the 20th century (Part I). T. "Sano-standard"-2018.
- 2. Shamuratov A. My meetings with tigers. Nukus-2010
- 3. https://uz.wikipedia.org/wiki/Yo%CA%BBlbars

<sup>©</sup> Azatova J, 2024

УДК 398

**Аккубеков Р.Ю.,** к.филол.н.,н.с. ИИЯЛ УФИЦ РАН, г.Уфа, Россия

# А.Г. БЕССОНОВ — ОДИН ИЗ ПЕРВЫХ ИССЛЕДОВАТЕЛЕЙ БАШКИРСКОГО ЯЗЫКА И ФОЛЬКЛОРА

(К 175-летию А. Г. Бессонова)

# A.G. BESSONOV IS ONE OF THE FIRST RESEARCHERS OF THE BASHKIR LANGUAGE AND FOLKLORE

(To the 175th anniversary of A. G. Bessonov)

**Аннотация.** В статье рассматривается жизненный путь, а также научное наследие известного ученого миссионера, ученого-тюрколога А.Г. Бессонова, его вклад в собирание и исследование башкирского языка и фольклора.

**Abstract.** The article examines some issues of the life path and the scientific legacy of the famous scientist missionary A.G. Bessonov. His contribution to the collection and research of the Bashkir language and folklore.

Ключевые слова: миссионер, башкирские сказки, башкирский язык, фольклор.

**Keywords:** Missionary, Bashkir fairy tales, Bashkir language, folklore.

В 2023 году исполнилояь 175 лет со дня рождения замечательного ученого-тюрколога Александра Григорьевича Бессонова (1848-1917), посвятившего всю свою жизнь собиранию и изучению фольклора, этнографии башкирского народа. А.Г. Бессонову как будто самой судьбой было предназначено изучение тюркских народов Урало-Поволжья.

Родившись в 1848 г. в г. Вятке в духовной семье, он получает образование в школах духовного ведомства. После окончания местной школы Бессонов поступает в Глазовское духовное училище. Здесь он кроме обязательного греческого языка начинает проявлять свой большой интерес к тюркским языкам. Окончив училище, поступает в Вятскую духовную семинарию, а позже заканчивает и Казанскую духовную академию. До поступления в академию Бессонов какое-то время работает преподавателем в Казанской центральной крещено-татарской школе. Там он в совершенстве овладевает татарским языком и приступает к усвоению письменного старотюркского языка на арабской графике. Большой интерес у него вызывают сказочные тексты, овеянные восточным колоритом. По окончании Казанской духовной академии, прослушав курсы миссионерского отделения, А.Г. Бессонов твердо решает для себя посвятить свою жизнь служению делу просвещения инородцев, а для этого дополнительно изучить башкирский и киргизский (казахский) языки. С этой целью он направляется в г. Оренбург. В 1877–1881гг. А.Г. Бессонов преподает педагогику, дидактику в Оренбургской татаро-башкирской учительской школе. Обучая детей инородцев, одновременно усваивает от них башкирский и казахский языки. В результате 1881г. он уже как хороший знаток тюркских языков публикует свой первый научный труд «О говорах Казанского татарского наречия и об отношении его к ближайшим к нему наречиям и языкам» [Безсонов, 1881]. В своей статье он акцентирует внимание читателей на необходимости сравнительного изучения тюркских языков для выяснения фонетических, лексических и грамматических закономерностей.

Рассмотрев синтаксические и лексические влияния на татарский язык чагатайского, турецкого, арабского и персидского языков, что характерно и для башкирского языка, Бессонов переходит на общую характеристику и фонетические особенности языка башкир, тептяр, мещяр, барабинских и тобольских тюрков в сравнении с казанским татарским языком. Сравнительное сопоставление языка казанских татар с диалектом оренбургских, пермских, осинских, мензелинских, уфимских башкир характеризуют его как большого знатока башкирского языка [Безсонов, 1881: 232].

В 1882—1889 г. Бессонов назначается инспектором инородческих школ и училищ Оренбургской губернии, и одновременно преподает педагогику в Орской киргизской учительской школе. В этот период он составляет хрестоматию для киргизских училищ, которая выходит в Оренбурге [Башкирские народные сказки, 1941: 5]. В 1889-1891 гг. назначается инспектором киргизских школ Уральской (ныне Свердловской) области и

русских школ западной половины Оренбургского уезда. С 1891 по 1906 гг. Александр Григорьевич служит инспектором народных училищ Красноуфимского уезда Пермской губернии, где проживает немало башкир. С 1906 г. до осени 1909 г. занимает пост инспектора народных училищ Орского и Верхнеуральского уезда Оренбургской губернии. Осенью 1909 г. А.Г.Бессонов назначается директором учительской семинарии в Слободе Кукарка Вятской губернии.

Многолетняя работа инспектора, которая заставляла его постоянно передвигаться с одного места на другое давала больше возможностей для сбора фольклорных материалов. Все же мало кто из чиновников стал бы ходить пешком из деревни в деревню и кропотливо собирать материалы по фольклору и этнографии по пути следования по службе. Все это делалось, конечно, за свой счет и без материальной поддержки какого-либо ученого учреждения. Ведь это было личным делом Бессонова — заниматься совсем не тем, что формально полагалось ему, инспектору народных училищ уезда. Его интересы очень обширны. Разъезжая по башкирским деревням, узнает он от населения и о древних ископаемых животных и сообщает об этом в палеонтологические Общества.

Так, в благодарность Екатеринбургское общество любителей естествознания за оказанные услуги музею общества по отделу палеонтологии назначает его пожизненным членом своего общества. Интересуют Бессонова и древние названия башкирских сел и деревень. Его статья «О значении названий татарских и башкирских селений При-Уралья» публикуется в Трудах Оренбургского Отделения Императорского Русского Географического Общества [Самойлович, 1911: 107]. Рассказанный информаторами фольклорный материал он всегда первоначально записывал на их национальном языке в русской транскрипции. Применяемая им транскрипция в последующие годы многократно дорабатывалась на практике при записи сказочных сюжетов.

В 1907 г. Бессонов издает свой «Букварь для башкир», построенный на основе кириллицы. Его алфавит состоял из 41 буквы, кириллицу он дополнил специфическими значками. Алфавит был создан с учетом фонетических особенностей башкирского языка. Обозначение башкирских специфических звуков выглядело так:  $\partial$  -  $\ddot{a}$ ,  $\gamma$  -  $\ddot{y}$ ,  $\theta$  -  $\ddot{o}$ ,  $\zeta$  -  $\zeta$  и т. д. Дано правописание букв, слов и предложений. Для каждой буквы выбраны соответствующие пословицы и поговорки. К примеру, возьмем букву  $\theta$  -  $\ddot{o}$ : « $\theta \ddot{u} \theta \delta a p \beta u \psi \kappa \theta \ddot{u} \theta \delta a p \gamma u \psi \kappa \theta \ddot{u} \theta \delta a p \gamma u \psi \kappa \theta \ddot{u} \theta \delta a p \gamma u \psi \kappa \theta \ddot{u} \theta \delta a p \gamma u \psi \kappa \theta \ddot{u} \theta \delta a p \gamma u \psi \kappa \theta \ddot{u} \theta \delta a p \gamma u \psi \kappa \theta \ddot{u} \theta \delta a p \gamma u \psi \kappa \theta \ddot{u} \theta \delta a p \gamma u \psi \kappa \theta \ddot{u} \theta \delta a p \gamma u \psi \kappa \theta \ddot{u} \theta \delta a p \gamma u \psi \kappa \theta \ddot{u} \theta \delta a p \gamma u \psi \kappa \theta \ddot{u} \theta \delta a p \gamma u \psi \kappa \theta \ddot{u} \theta \delta a p \gamma u \psi \kappa \theta \ddot{u} \theta \delta a p \gamma u \psi \kappa \theta \ddot{u} \theta \delta a p \gamma u \psi \kappa \theta \ddot{u} \theta \delta a p \gamma u \psi \kappa \theta \ddot{u} \theta \delta a p \gamma u \psi \kappa \theta \ddot{u} \theta \delta a p \gamma u \psi \kappa \theta \ddot{u} \theta \delta a p \gamma u \psi \kappa \theta \ddot{u} \theta \delta a p \gamma u \psi \kappa \theta \dot{u} \theta \delta a p \gamma u \psi \kappa \theta \dot{u} \theta \delta a p \gamma u \psi \kappa \theta \dot{u} \theta \delta a \rho \gamma u \psi \kappa \theta \dot{u} \phi \delta a \rho \gamma u \psi \kappa \theta \dot{u} \theta \delta a \rho \gamma u \psi \kappa \theta \dot{u} \phi \delta a \rho \gamma u \psi \kappa \theta \dot{u} \phi \delta a \rho \gamma u \psi \kappa \theta \dot{u} \phi \delta a \rho \gamma u \psi \kappa \theta \dot{u} \phi \delta a \rho \gamma u \psi \kappa \theta \dot{u} \phi \delta a \rho \gamma u \psi \kappa \theta \dot{u} \phi \delta a \rho \gamma u \psi \kappa \theta \dot{u} \phi \delta a \rho \gamma u \psi \kappa \theta \dot{u} \phi \delta a \rho \gamma u \psi \kappa \theta \dot{u} \phi \delta a \rho \gamma u \psi \kappa \theta \dot{u} \phi \delta a \rho \gamma u \psi \kappa \phi \alpha u \psi \phi \alpha u \psi \kappa \phi$ 

Самым главным достоянием букваря для того времени считалось то, что для быстрого обучения русско-башкирской азбуке в ней помещалась таблица алфавита в сопоставлении с арабскими буквами. В ней приводились и параллельные примеры написания.

В конце букваря помещена статья «О звуках башкирского языка и принятых в этом букваре способах выражения сихъ звуков» [Безсонов, 1907: 43-47]. Конец своей статьи Александр Григорьевич заканчивает так: «Арабская азбука сопоставлена нами с русской азбукой, примененной к башкирскому языку, с той целью, чтобы башкирские дети, изучающие как арабскую грамоту, так и русский язык с русской грамотой, могли вместе с тем выяснить для себя все особенности произношения (фонетики) своего родного языка, не стыдились бы его, а полюбили бы этот чудный, благозвучный язык» [Безсонов, 1907: 47].

А.Г. Бессонов-миссионер уже в 1881г. поднимал вопрос о применении русского алфавита к языкам инородцев восточной России. Он писал: «У буддистов и мухаммеданъ не проявляется особенно сильной охоты к культурному сближению с русскими; они не сознают еще, что принятие ими русского алфавита для письма и печати на их языках может быть одним из средств более быстрого ознакомления с новым кругом идей, несравненно более содержательным и обширным, чем тот, в каком они теперь вращаются...» [Безсонов, 1881: 203].

К сожалению, мыслям Бессонова-миссионера при его жизни не суждено было сбыться. Мусульманское духовенство и большая часть национальной интеллигенции не

воспринимали алфавиты подобного рода и, вообще, категорически отрицали кириллицу, усматривая в этом путь к христианизации и русификации.

1909 г. А.Г. Бессонов часть своих лингвистических, Летом фольклорноэтнографических материалов привозит В Петербург В отделение Этнографии Императорского Русского Географического Общества. Это был весьма внушительный труд, собранный А.Г. Бессоновым за свою 30-летнюю службу инспектором инородческих школ и училищ. Объемный материал состоял из богатого собрания пословиц; словаря; сказок, записанных в национальном языке башкир, татар, киргизов (казахов) с сохранением диалектных слов и выражений, которым были даны пояснения в словаре. Записи, конечно, были в русской транскрипции, придуманной А.Г. Бессоновым. Следующая рукопись состояла из переводов на русский язык. Больше заинтересовало отделение Этнографии переведенный рукописный текст, состоявший из сказочного материала объемом 1087 с. Особый интерес вызвали редкие тексты башкирских сказок объемом 387 страниц. Сказки собирателем были разбиты на следующие разделы: 1) 59 сказок, зафиксированных в Орском уезде и Тамьяно-Тангауровской волости Верхнеуральского уезда, в том числе богатырских («Саитбаттал», «Кагарман»), одна легенда о происхождении топонима Баишево и один рассказ о прошлом башкир;

- 2) 10 сказок, собранных в г. Орске и его окрестностях; к первым двум частям приложены одна сказка златоустовских башкир; две сказки тептярей Тептяро-Учалинской волости Верхнеуральского уезда;
- 3) сказки северо-восточных башкир; 9 сказок, анекдотов, преданий о богатырях («Богатырь Янхары, воевавший с французами в Отечественной войне 1812 г., и др.»), сказания о прошлом башкир, записанных на территории проживания носителей «северовосточного башкирского наречия»). К ним приложена одна мещерякская сказка записанная в Кунашакской волости Шадринского уезда.
- 4) 10 сказок гайнинских («осинских») башкир Пермской губернии [Самойлович, 1911: 3]. Всего в собрание А.Г. Бессонова было включено восемьдесят восемь единиц произведений, десять из которых было записано среди пермских башкир.

Собиратель сличал записанные им сказки со сказками других тюркских народов, а также с русскими сказками по собранию Афанасьева, схожие сюжеты были отмечены краткими ссылками на полях или внизу.

В отделении Этнографии Императорского Русского Географического общества рукописному собранию А.Г. Бессонова был дан положительный отзыв. Вот что писал в своем отзыве по этому поводу А.Н. Самойлович: «Собрание А.Г. Безсонова... делает первый крупный вклад в изучение сказок башкирских... Надо особенно приветствовать многолетний труд А.Г. Безсонова посвященный сказкам..., и желать, чтобы по крайне мере башкирские сказки, как наименее известные, были изданы в ближайшем будущем. А.Г. Безсонова мы считаем достойным награждения Малой золотой медалью» [Самойлович, 1911: 109].

28 октября 1909 г. А.Г. Бессонов – директор Кукарской учительской семинарии Вятской губернии – был назначен действительным членом Общества, а за собрание башкирских, татарских, киргизских сказок был награжден Малой золотой медалью.

К сожалению, при жизни А.Г. Бессонова башкирские сказки так и остались не опубликованными. Их издали только в 1941 г. благодаря профессору Н.К. Дмитриеву. Он же выполнил выбор сказочных сюжетов и впервые дал научно обоснованную характеристику собранию башкирских сказок А.Г. Бессонова [Башкирские народные сказки, 1941: 3].

Исследовательская работа по фольклорному собранию А.Г. Бессонова и по сегодняшний день остается до конца незавершенной, мы не знаем, каким принципом руководствовался Н.К. Дмитриев при выборе сказочных сюжетов, опубликовал ли он все башкирские тексты. Кроме того, не найденными остаются оригиналы башкирских записей, которые вполне могли затеряться в личных фондах В.В. Радлова или А.Н. Самойловича. Не рассмотрены из рукописного собрания А.Г. Бессонова башкирские пословицы и поговорки. Все это предстоящая работа наших башкирских фольклористов и не только.

В целом, А.Г. Бессонов действительно внес неоценимый вклад в историю изучения башкирского языка, этнографии и фольклора. Его собрание башкирского фольклора представляет большую ценность не только как богатый фактический материал, но и является своего рода историческим документом, подтверждающим богатство и неисчерпаемость башкирского народного творчества.

## Литература

- 1. Безсонов А. О говорах казанского татарского наречия и об отношении его к ближайшим к нему наречиям и языкам. Журнал министерства народного просвещения. С.-Петербург: Типография В.С. Балашова, 1881, Ч. 216, август, отд.2. С. 200-242.
- 2. Самойлович А. Н. Отзыв о рукописном собрании татарских, киргизских и башкирских сказок А. Г. Безсонова // Отчет Императорского Русского Географического Общества за 1909 г. С.- Петербург: Типография А. В. Орлова, 1911. С. 106-109.
  - 3. Безсонов А. Букварь для башкир. Казань: Центральная типография, 1907. 47с.
- 4. Башкирские народные сказки / Зап. и пер. А.Г. Бессонова; ред., введение и примечания Н. К. Дмитриева. Уфа: Башгосиздат, 1941. 367 с.

<sup>©</sup> Аккубеков Р.Ю., 2024

УДК 398.3

**Аманбаева З.С.,** БГПУ им. М. Акмуллы, г.Уфа, Россия

# БАШКИРСКОЕ СКАЗИТЕЛЬСКОЕ ИСКУССТВО: ТРАДИЦИИ И УНИКАЛЬНОСТЬ ИСПОЛНЕНИЯ

# BASHKIR STORYTELLING ART: TRADITIONS AND UNIQUENESS OF PERFORMANCE

**Аннотация**. Сказительское искусство представляет собой важный аспект культурного наследия башкирского народа. В данной статье рассматривается уникальность традиций исполнительства, играющих важную роль в передаче эпических сказаний, анализируется значимость сказительского мастерства в сохранении и развитии культурных ценностей.

Искусство сказывания башкирских эпосов имеет богатую историю и значительно влияет на культурную жизнь народа на протяжении столетий. Сказители-сэсэны, исполняя эпос, придавали им уникальную индивидуальность и вносили новые оттенки и интерпретации.

**Abstract**. The art of narrating epic tales represents an important aspect of the cultural heritage of the Bashkir people. This article explores the uniqueness and performance traditions of Bashkir sesenovs, which play a significant role in transmitting epic stories. It discusses the importance of performance mastery in preserving and developing cultural values. The art of narrating Bashkir epics is deeply rooted in history and has significantly influenced the cultural life of the Bashkir people for centuries. Sesenov storytellers imbued epics with unique individuality and introduced new nuances and interpretations.

**Ключевые слова**: эпос, аутентика, фольклор, память, преемственность, национальное сказительство

**Keywords:** epic, authenticity, folklore, memory, continuity, national storytelling

Текст эпического произведения — это результат сложного и продолжительного процесса. Он формируется под воздействием многих факторов, среди которых значительную роль играет сам сэсэн, который, являясь хранителем древнейших традиций, пропускает через свой внутренний опыт культурное наследие своего народа и выступает посредником между поколениями. Создание эпического текста требует от сказителя не только таланта и мастерства, но и глубокого понимания культурных особенностей своего народа. Через эпос

народ сохраняет свою историю, обогащает свое культурное наследие и передает его будущим поколениям.

Высокая степень художественной специфичности эпического сочинения обусловлена, в первую очередь, выдающимися способностями исполнителя, разнообразными механизмами поэтики рассказа, обладающих уникальным талантом коренные представители народа, чье наследие передавалось из поколения в поколение на протяжении многих веков. «По принципу исполнения конкретных эпических произведений мастера называются: манасчи, джангарчи, олонхосут, уралсы, что, по сути, и передает статус сакральности и особой предназначенности сказителей» [Султангареева, 2017: 3].

Сэсэны обладают уникальным даром рассказчика, музыканта и актера. Их выступления не только передают сюжетные линии и героические поступки героев, но и воспевают духовные ценности и мудрость народа. Сэсэны используют разнообразные интонации, тембры голоса и музыкальные аккомпанементы, чтобы создать атмосферу волшебства и погружение слушателей в эпический мир. Их исполнение наполнено драматизмом и глубоким пониманием культурных традиций.

Следует подчеркнуть, что сэсэны занимают особое положение в социальной структуре башкирского общества. Их значимость не ограничивается только исполнительской деятельностью, они также являются хранителями культурного наследия, что придает им высокое положение и уважение в обществе. Сэсэны играют ключевую роль в сохранении башкирской идентичности и способствуют развитию культурного самосознания этноса.

Выдающуюся роль сэсэнов в создании и исполнении эпоса отметили ученыепутешественники еще в XVII в. И.И. Лепехин передал некоторые сведения о мастерах слова, сэсэнах-исполнителях эпических произведений о манерах сказывания эпосов.

И.И. Лепехин описывал манеру исполнения эпоса башкирским сэсэном: «пел славныя дела своих предков, которых они батырями называют... Певун наш припевал не только все их жизни достопамятное; но голосом и телодвижениями выражал все их действия, как они увещали своих товарищей, как выступали в бой, как поражали противников, как обремененные ранами ослабевали и испускали дух. Все сие так живо выражал старик, что многие из собеседников плакали. Но вруг печаль переменилася в радость, как старик, взявши на себя веселый вид, запел песню, называемую Карай юрга. Песня сия у них за самую веселую почитается. Старик, припевая сию песню, ударил в три ноги: и тогда открылся Башкирский бал». В пляске своей башкирцы много кобенятся и стараются телодвижениями выражать слова, в песне содержащиеся. По окончании бала завели они другое, что можно назвать передразниванием. Они голосом своим подражали крику как зверей, так и разных птиц, так удачливо, что с трудностью распознать можно было крик настоящей птицы от башкирскаго» [Лепехин, 1802: 102].

Д.Н. Мамин-Сибиряк в повести «Байгуш» передал пластическую манеру исполнения эпического произведения (кубаира). «Во время песни он (певец Кадыр — Р.С.) раскачивался из стороны в сторону, а в патетических местах припадал головой к земле» [Мамин-Сибиряк, 1990: 227].

Музыкальная аккомпанементация эпического нарратива создает уникальную атмосферу и усиливает эмоциональную глубину произведения, обеспечивая сказителям возможность подчеркнуть ритмичность и мелодичность текста. «Выпив с жадностью два стакана, старик еще раз поблагодарил и взялся за свой инструмент. Настроив три металлических струны, он взял какой-то жалобный аккорд, покрутил головой и закрыл слепые глаза, точно старался что-то припомнить. Потом раздалось и самое пение. Старческий дрожавший голос выводил речитативом какую-то унылую мелодию, отбивая своеобразные цезуры. Мотив был оригинален и походил на рыдание, а цезуры — на всхлипывание много плакавшего человека. Меня просто поразило это пение, — так оно не походило на наши русские песни. В нем сказывалось такое отчаяние, такая безысходная тоска, такое великое горе, которое может разрешиться только рыданиями... Башкирский бандурист опять закрыл глаза, точно вызывая дорогие тени родных богатырей. Опять

полился рыдающий мотив, немного разнившийся от первого. У меня пошли мурашки по спине... Ничего подобного я никогда не слыхал. Кажется, кругом все плакало, и было о чем плакать. Для меня теперь сделалось все ясным, народ умер, и эта песня была последним блуждающим огоньком, вспыхивавшим на его могиле. Жизненная энергия иссякла, и будущего не было...» [Мамин-Сибиряк, 1990: 258].

М. Бурангулов про мастерство Габит-сэсэна Аргынбаева писал: «Когда он рассказывает, забывшись, весь уходит в тот эпический мир, по ходу повествования то громко засмеется, то заплачет и остановится с комом в горле. Попьет тогда холодной воды и долго сидит молча. Потом приставит ко рту курай и поиграет любимую мелодию. Так, пока не успокоится, не возобновит прерванный рассказ» [Зарипов, 1992: 14].

Сказители-сэсэны имеют особый подход к исполнению эпосов. Они могут опускать или добавлять стихи, переставлять сюжетные отрывки, упрощать или расширять текст, заменять фрагменты схожими. Это делает каждое выступление уникальным и неповторимым. При этом сказитель сохраняет общие структурные элементы эпоса, но придаёт им своеобразие, зависящее от мастерства и вдохновения исполнителя.

Исследователи Б.Н. Путилов и А.Б. Лорд считают, что способность сказителя исполнять большие объемы текстов, которые передавались из уст в уста, не только в их феноменальной памяти, которая способна запомнить эпический текст в процессе заучивания и сохранить его в начальном виде. Для сказителей эпохи устной словесности важную роль играли и другие аспекты мастерства исполнителя.

Представляет интерес утверждение этих исследователей о том, что в традиции сказительства не существует единого оригинального текста, который был бы источником для всех последующих исполнений.

Вместо этого каждое исполнение считается уникальным и оригинальным, поскольку оно реконструирует историю в зависимости от конкретной аудитории и настроения рассказчика. Отсутствие строгих рамок и единого оригинала позволяет сказителям свободно интерпретировать и передавать эпические произведения, адаптируясь под конкретные условия и потребности своей аудитории [Путилов, 1997: 8].

Сказительская традиция отличается от письменной культуры, где оригинал является основой для всех последующих копий и передачи информации. Вместо этого сказители используют свой талант и мастерство, чтобы создать уникальные и оригинальные исполнения, которые отражают не только содержание эпических произведений, но и культурные ценности и традиции народа.

В качестве формул для выстраивания эпического текста сказитель может применить группу слов, народные мотивы, темы образы, которые являются типичными для народа, местности, в которой он проживает. Например, строки об Уралтау из эпоса «Идукай и Мурадым» повторяются в других дидактических кубаирах. Это, несомненно, помогает сохранить оригинальность и аутентичность произведения.

Таким образом, каждое исполнение сказителя-сэсэна является уникальным и неповторимым явлением, в котором проявляются общие структурные элементы, но при этом включающее в себя новые оттенки, зависящие от контекста исполнения. Исполнительское мастерство сказителей играло важную роль в сохранении и передаче культурных традиций и ценностей народа, в развитии эстетического восприятия слушателей. Сказитель – это не только исполнитель эпоса, но и носитель древних знаний и духовно-нравственных ценностей.

#### Литература

- 1. Башкирский народный эпос. M.: Hayka, 1977. 520 с.
- 2. Башкорт халык ижады / төз. Әхмәт Сөләймәнов; инеш мәк. Мөхтәр Сәғитовтыкы; һүз ахыры Әхмәт Сөләймәнов менән Рөстәм Рәжәповтыкы; аңлатмалар Мөхтәр Сәғитов менән Әхмәт Сөләймәновтыкы; яуаплы мөхәрр. Нур Зарипов; нәшр.

мөхәрр. Гөлназ Исхакова (Ғәйнуллина). – Өфө: Китап, 1996. – 3-сө том: эпос. – 143-сө б. (артабан: БХИ)

- 3. Бозоров А.В. Вопросы авторства и творческой индвидуальности бахши в узбекском народном дастанном сказительстве: Автореф. дис. ... канд. филол. наук. Ташкент, 1991. 14 с.
- 4. Зарипов Н.Т. Мухаметша Бурангулов народный сэсэн-сказитель// Сказительское и литературное творчество Мухаметши Бурангулова. Уфа: ИИЯЛУрО БНИ РАН, 1992.
  - 5. Киреев А.Н. Башкирский народный героический эпос. Уфа, 1970.
  - 6. Кирәй Мәргән. Башкорт халкының эпик комарткылары. Өфө, 1961.
- 7. Лепехин И.И. Дневные записки путешествия академика и медицины доктора Ивана Лепехина по разным провинциям Российского государства в 1770 году. СПб., 1802. Ч. 2.-338 с.
- 8. Лорд А. Б. Сказитель / А. Б. Лорд ; пер. с англ. и коммент. Ю. А. Клейнера, Г. А. Левинтона. М. : РАН, 1994. 370 с.
- 9. Мамин-Сибиряк Д.И. Байгуш// Башкирия в русской литературе/ сост., авт. Предисл., библ. Справок, коммент. М.Г. Рахимкулов. Уфа: Башкнигоиздат, 1990. Т.2. 432 с.
- 10. Оло «Урал батыр». Кобайыр. Ә.Сөләймәнов редакцияһында. (Большой «Уралбатыр». Кубаир. В редакции А.Сулейманова)// Ватандаш. 2013. № 1, 2,3,4,5.
- 11. Петросян А.А.О героическом эпосе народов Советского Союза// Героический эпос народов СССР. Москва: Художественная литература, 1975.
- 12. Путилов Б. Н. Эпическое сказительство: Типология и этническая 1. Путилов Б.Н. Эпическое сказительство: Типология и этническая специфика / Б. Н. Путилов. М.: Изд. Фирма ВОРАН, 1997. 295 с.
- 13. Сагитов М.М. Древние башкирские кубаиры. Уфа: Башк. кн. изд.-во, 1987. 220 с. (на башк. яз.).
- 14. Сагитов М.М. Мифологические и исторические основы башкирского народного эпоса. Уфа: Китап, 2009. 280 с. (на баш. яз.)
  - 15. Султангареева Р.А. Башкирская школа сказительства. Уфа, 2012. 289 с.
- 16. Сөләймәнов Ә. Оло «Урал батыр» кобайырын хасил итеүсе эпик сюжеттарза художестволы универсалия канунының күзәтелеше. (Сулейманов А. Отражение канонов художественной универсалии в эпических сюжетах, составляющих кубаир «Большой «Уралбатыр»).//Ватандаш  $N \ge 6,2013$
- 17. Сулейманов А.М. Большой "Урал батыр". «Урал батыр»: монография / А.М. Сулейманов. Уфа: Издательство БГПУ им. М. Акмуллы., 2014. Ч.1-3. 304 с<sup>-</sup>.
- 18. Султангареева Р.А. Феномен тюркского эпического сказительства: истоки, философия, предназначенность мастера// Тенгрианство и эпическое наследие народов Евразии: истоки и современность: Материалы VI-й Международной научно-практической конференции. Астана, 2017. С. 361-370.

© Аманбаева З.С., 2024 г.

УДК 398.3

**Аманбаева З.С.,** БГПУ им. М. Акмуллы, г.Уфа, Россия

# АНАЛИЗ МОНОГРАФИИ «АРХАИЧЕСКИЙ ЭПОС БАШКИРСКОГО НАРОДА: ХУДОЖЕСТВЕННО-СТИЛЕВЫЕ ОСОБЕННОСТИ» (Авт.: Г.В. Юлдыбаева и Н.А. Хуббитдинова)

# ANALYSIS OF THE MONOGRAPHY "ARCHAIC EPOS OF THE BASHKIR PEOPLE: ARTISTIC AND STYLE FEATURES"

#### (Aut: G.V. Yuldybaeva and N.A. KHubbitdinova)

Аннотация. В статье анализируется монография «Архаический эпос башкирского народа: художественно-стилевые особенности» (Воронеж, 2023), выполненная в соавторстве Г.В. Юлдыбаевой и Н.А. Хуббитдиновой. В книге исследованы содержание, структура, предназначение, актуальность, особенности башкирского эпоса. Дана общая оценка монографии как значимого исследования, вклада в изучение башкирского народного эпоса. Показаны роль и место монографии в предметной области, связанной с изучением поэтических особенностей архаического эпоса.

**Abstract.** The aim of the study is to analyze the monograph by G.V. Yuldybaeva and N.A. Khubbildina "Archaic Epic of the Bashkir People: Artistic-Stylistic Features". The content, structure, purpose, relevance, and features of the monograph have been studied. An overall assessment of the monograph as a significant contribution to the study of the Bashkir folk epic is provided. The role and place of the monograph in the subject area related to the study of the theme of archaic epic and its features are shown.

**Ключевые слова:** эпос, архаические эпосы, «Урал-батыр», «Акбузат», «Заятуляк и Хыухылу», художественно-стилевые особенности, идейно-художественное и художественно-эстетическое содержание

**Keywords:** epic, archaic epics, "Ural-batyr", "Akbuzyat", "Zayatulyak and Khyukhylu", artistic-stylistic features, ideological-artistic and artistic-aesthetic content

Архаические эпические памятники – кубаиры представляют собой комплекс древних представлений, мифологических мировоззрений народа о жизни, об окружающем мире, обрядах и обычаях, где глубоко философски представлены идеи борьбы добра и зла, о гармонии взаимоотношений природы и общества и т.д. Архаический эпос выражает достаточно широкий круг устоев, взглядов, принципов жизни и особенностей национальной идентичности народа, изучение которых позволит решить разнообразный спектр задач.

Основная сложность при изучении архаического эпоса, в частности кубаира «Уралбатыр», являющегося пратекстом, основным ядром для других эпических сказаний башкир, заключается в многоаспектности его сюжета по сравнению с другими эпическими сюжетами, имеющими с ним прямую интретекстуальную связь, а также в художественно-стилевых особенностях поэтики, природе жанра, средствах изображения и т.д. Особое место в данном случае занимает также проблема явления цикличности, которая заслуживает отдельного теоретического осмысления в качестве самостоятельной научной темы [Юлдыбаева, Хуббитдинова, 2023].

В 2023 г. вышла монография «Архаический эпос башкирского народа: художественно-стилевые особенности», подготовленная Г.В. Юлдыбаевой, Н.А. Хуббитдиновой [Юлдыбаева, Хуббитдинова, 2023]. Рецензентами выступили доктор филологических наук, заведующий отделом литературоведения Института истории, языка и литературы УФИЦ РАН М.Х. Надергулов и доктор филологических наук, руководитель НИЦ Башкирского фольклора БГПУ им. М. Акмуллы Р.А. Султангареева.

Основная цель монографии заключается в решении актуальной научной проблемы по изучению поэтики башкирского мифологического эпоса на материале кубаиров: «Уралбатыр», «Акбузат» и «Заятуляк и Хыухылу», а именно в исследовании художественных и идейно-эстетических особенностей эпоса, его природу с целью лучшего понимания семантики поэтических форм и оборотов, функциональности и разнообразия сюжетных мотивов и образов и т.д.

Способами исследования являются сравнительно-типологический, структурноописательный методы и комплексный подход для изучения эпических произведений. Это позволило выявить типологическую общность эпосов как внутри башкирского этноса, так и других народностей. Применение таких подходов и привлечение инструментов из различных областей гуманитарной науки обеспечило возможность продуктивного исследования.

Содержание монографии определяется результатами многолетних научных

исследований авторов, отраженных в библиографическом списке, раскрывающие особенности поэтики, стиля, художественного содержания башкирских эпосов.

монографии Структура определяется ee целью представлена тремя взаимосвязанными главами, посвященными соответственно художественно-стилевым образов башкирского особенностям, системе народного мифологического эпоса, художественно-эстетическим особенностям и своеобразии средств изображения в башкирском эпосе. Ссылки на известные научные библиографические источники приведены достаточно полно и уместно и являются отдельным достоинством работы.

Во введении дается общее представление о теме, основных направлениях исследования, о современном состоянии изученности темы архаического эпоса. Также отмечается необходимость раскрытия отдельных аспектов данной проблемы, более детального изучения художественно-стилевых особенностей произведений, анализа языковых особенностей и поэтических приемов в эпическом тексте.

В первой главе рассматривается форма и содержание башкирского эпоса, его жанровая специфика, художественно-стилевая особенность поэтической формы, сюжетообразующие мотивы, а также анализируются традиции и обряды, участвующие в формировании сюжета и композиции эпоса.

Вторая глава посвящена вопросам идейно-эстетических функций героических образов, рассматривается явление цикличности образов кубаира «Урал-батыр» в эпических памятниках «Акбузат» и «Заятуляк и Хыу-хылу».

В третьей главе представлены художественно-эстетические особенности и своеобразие средств изображения в башкирском эпосе, анализируются его мифопоэтические и художественные языковые особенности. Особое внимание уделяется башкирскому эпосу «Заятуляк и Хыухылу» в повести В.И. Даля «Башкирская русалка».

Полученные с помощью сравнительно-типологического, структурно-описательного методов, а также метода комплексного подхода в монографии результаты можно структурировать следующим образом:

- 1. Исследование показало, что эпосы, созданные в качестве продолжения «Уралбатыра», постоянно сохраняют явные ссылки на него и требуют внимательного изучения. Это отражает исторические изменения в культурно-эстетическом сознании людей, наблюдаемые в цикле эпических памятников. А также особую значимость имеет язык сэсэнов, придающий произведениям особую аутентичность и привносящий уникальные культурные элементы.
- 2. Выяснилось, что образы героев и персонажей, а также мотивы-образы волшебных помощников, сюжетообразующие мотивы, упомянутые в различных эпосах, повторяются и развиваются, что указывает на их цикличность. Цикличность башкирских эпосов, связанных с кубаиром «Урал-батыр», оказалась гораздо шире, чем изначально предполагалось, включая несколько других памятников, в которых, так или иначе, присутствуют ссылки на архаический эпос об Урал-батыре. Образ Урал-батыра представляет собой образ культурного архетипа, становясь объектом эпических универсалий.
- 3. Затронутый в работе вопрос об отражении башкирского эпоса в инонациональном творческом акте на башкирскую тематику на примере повести «Башкирская русалка» В.И. Даля, позволил определить, насколько раскрыт башкирский эпос и его культурные особенности в новом творческом произведении, где художественно сочетаются стилистические и выразительные средства русской и башкирской традиций.

В связи с этим, а также учитывая актуальность проблемы изучения архаических эпосов, можно констатировать, что авторам Г.В. Юлдыбаевой и Н.А. Хуббитдиновой удалось пополнить такое важное направление научных исследований по изучению башкирских эпосов в интересном и новом содержании, основанное на современных подходах в области анализа эпических памятников как с помощью классических методов (сравнительно-типологический, структурно-описательный), так и с использованием перспективного комплексного подхода к решению ряда задач, позволяющих привлечь

многообразные инструменты из различных областей гуманитарной науки.

Изложенные концепции и гипотезы, методы анализа можно рекомендовать использовать исследователям, преподавателям и студентам, интересующимся башкирским фольклором, литературой и культурой. Кроме того монография может послужить основой для обновления взглядов в дальнейших исследованиях в области башкирского эпосоведения. В целом, работа имеет как теоретическую, так и практическую значимость для научного сообщества: научным работникам, специалистам в области литературоведения, этнографии, истории, культурологи, а также может служить в качестве источника для составления учебных пособий, указателей.

Авторам целесообразно продолжить работу по изучению эпического наследия башкирского народа, получению новых интересных обобщений и результатов, направленных на еще более детальное изучение данной проблемы, в особенности относительно цикличности эпосов. Также важно провести более тщательное изучение поэтикостилистических особенностей в комплексе с другими башкирскими эпосами и расширить диапазон исследований. Представляется актуальным также исследование башкирских эпосов в сравнительно-типологическом и генетическом плане с тюркскими народными эпосами, чтобы репрезентировать этнические и этнокультурные особенности башкирских народных эпических памятников.

Таким образом, монография является цельной и гармоничной работой, соответствующей поставленным целям и задачам. Авторы представляют читателям новые научные данные и выводы, аргументируя их достаточным количеством фактов и анализом предшествующих исследований.

## Литература

1. Юлдыбаева Г.В., Хуббитдинова Н.А. Архаический эпос башкирского народа: художественно-стилевые особенности («Урал-батыр», «Акбузат», «Заятуляк и Хыухылу»). Монография. — Воронеж, 2023. - 155 с.

© Аманбаева З.С., 2024 г.

УДК 398

**Багишаева Р.М.,** аспирант, ИИЯЛ УФИЦ РАН, г. Уфа, Россия

# ИДЕАЛИЗАЦИЯ БАТЫРА В БАШКИРСКОМ ИСТОРИЧЕСКОМ ЭПОСЕ «ИДУКАЙ И МУРАДЫМ»

# IDEALIZATION SINKS INTO THE BASHKIR HISTORICAL EPIC "IDUKAI AND MURADIM"

**Аннотация.** Статья посвящена изучению образа батыра в историческом сказании «Идукай и Мурадым». Выявляются основные черты и качества батыра-воина Идукая, известного в тюркской фольклористике под именем Идиге (Едиге). Автор полагает, что образ главного героя Идукая в башкирском эпосе — это обобщенный образ народного батыра, созданного на основе народных представлений и его идеалов.

**Abstract**. The article is devoted to the study of the image of the batyr in the historical legend "Idukai and Muradym". The main features and qualities of the warrior-batyr Idukai, known in Turkic folklore under the name Idige (Edige), are revealed. The author believes that the image of the main character Idukai in the Bashkir epic is a generalized image of a folk hero, created on the basis of popular ideas and his ideals.

**Key words:** historical epic, image, epic hero, hero, warrior-batyr, character, yrau.

**Ключевые слова:** исторический эпос, образ, эпический герой, богатырь, батыр-воин, характер, йырау.

В 1989 году в первом и последующем номере журнала «Агидель» впервые был опубликован эпос «Идукай и Мурадым» с предисловием Н.Т. Зарипова. При изучении данного эпоса автор отмечает, что эпические герои имеют исторические прототипы и рассматривает «Идукай и Мурадым» как исторический эпос.

Исторические сказания отражают, как правило, феодальную действительность, когда усиливается противостояние народов на основе возрастающих чувств государственной самостоятельности и патриотизма, укрепление их национального самосознания, самоутверждения. Вместо прежних героев с чудесными свойствами выдвигаются памятные исторические личности, которые в эпосе получают окраску, соответствующую чаяниям народа, его социальным и нравственным устремления. Эти герои превыше всего ставят интересы своего народа... [Зарипов, 1999: 6]

Основное тематическое содержание эпоса — это воспевание богатырей, которые являются защитниками своего народа. Идея защиты страны раскрывается через образы главных персонажей. Для того, чтобы описать мечты и устремления народа, его представление о сторонниках и недругах, создаются образы положительных и отрицательных персонажей. Указывая на отражение идеалов народного представления, В.Г. Белинский говорил, что действующие лица эпопеи должны быть полными представителями национального духа; но герой преимущественно должен выражать своею личностью всю полноту силы народа, всю поэзию его субстанционального духа [Белинский, 1948: 236].

Как отмечает В.М. Жирмунский, центральной фигурой эпического повествования является батыр, представитель народа, его защитник, соверщающий подвиги, которые соответствуют народному сознанию «и поэтому в художественном отношении закрепляются в традиционных мотивах и сюжетных схемах». Ибо богатырь — типический представитель народа, вобравший в себя идеальные нормы его защитника. Характер богатыря служит для любого члена коллектива идеальной нормой, а сам выступает типическим образцом». [Жирмунский В.М., 1962: 296].

Таким образом, главная фигура в эпосе — это батыр и эпос немыслим без героев. Характерной особенностью эпоса является то, что события развиваются в основном вокруг героя-богатыря, подчеркивая его героизм и патриотизам. Образы батыров, созданные самим народом — это воплощение жизненной силы народа, его идеалов и веры в лучшее, а отношение к отрицательным персонажам выражается через идею борьбы героя против угнетения и несправедливости жестоких властителей.

Н.Т. Зарипов, изучавший башкирский исторический эпос, в том числе эпос "Идукай и Мурадым" писал, что в кубаирах XVIII в. главные субъекты зла — царь и его наместники — отодвинутые на задний план, упоминаются лишь нарицательными именами. Главное внимание сказителей сосредоточено на воссоздании героического характера батыров - борцов за народную волю, они изображают их жизненный путь в близких и понятных сэсэнам внутренних коллизиях национальной действительности [Зарипов, 1999: 33].

С.А. Галин тоже считает, что "герой башкирского эпоса – это народный батыр, олицетворяющий общественные идеалы о героизме и мужестве. Борьба и победа, иногда гибель героя, составляют основу большинства эпических памятников" [Галин, 2004: 4].

«В башкирском фольклоре одним из популярных является образ «справедливого ханаправителя». По традиции он изображается... в более поздних преданиях, легендах и эпосе – против иноземных захватчиков за свободу и независимость своего народа, родной земли» [Хуббитдинова, 2005: 141]. В эпосе «Идукай и Мурадым» образ «защитника земли» — это Идукай и Мурадым. Как выделяют многие ученые, героев в эпосе два: отец с сыном Идукай и Мурадым. При характеристике героев эпоса многие ученые стараются учесть их исторические лица. К примеру, Г.Б. Хусаинов подробно описывает личность исторического Идукай эмира, сравнивая его с эпическим образом Идукая из эпоса «Идукай и Мурадым». У других тюрских народов образ «защитника земли» — это Идиге, Едигей, Мыратби, Адигу и другие.

Содержание любого конкретного сказания должно сопоставляться не только и не столько с конкретными событиями, столько с целыми историческими эпохами, в которые происходили те или иные исторические процессы [Пропп, 1958: 27].

Следовательно, эпическое творчество отражает не единичные события истории народа, а целые исторические процессы, которые длились веками и десятилетиями. Герои эпической истории в разных формах и в разной степени вступают в связи с реальной историей, испытывают ее воздействие, несут на себе внешние и внутренние проявления такого воздействия. Главная связь заключается в том, что эпические герои выражают исторические представления народа, определенные грани реального народного опыта и в своих подвигах реализуют идеалы, волю народа. Рассматривая эпос через призму той исторической эпохи, которую он освещает, можно предположить, что главные герои эпоса — это идеалы народа, созданные в высоком художественном изображении.

Главной центральной фигурой во всех вариантах и версиях эпоса "Идукай и Мурадым" является Идукай батыр. Многие исследователи, занимающиеся изучением фигуры Идукай в башкирском народном эпосе, подчеркивают художественные достоинства данного образа (Г.Б. Хусаинов, М.Х. Идельбаев), сравнивая с историческим лицом Идукая эмира, проводят паралель между историческим и эпическим героем, обнаруживают противоречивые моменты при изображении главного героя (Н.Т. Зарипов), отдельно рассматривают историю времен правления Идукая эмира, затрагивая при этом и эпический образ героя Идукая из эпоса (Ш.Н. Исянгулов, И.Т. Дильмухаметов).

В башкирском эпосе "Идукай и Мурадым" (основной вариант М.Бурангулова) повествуется, что земля, где проживал отец Идукая Кутлу, является Шихан (расположено в Ишимбайском районе) и гора Нарыстау (расположено вблизи реки Дема в Миякинском районе), откуда он ушел невольником в Золотую Орду служить хану:

Поколение Кутлу

На Шихане растило коней,

На Нарысе лелеяло скот,

Гарцевало на резвых тулпарах;

Вот такого мужа – Кутлу –

Ты на клячу пересадил...

А потом на чужбину, в Орду,

Превратив в раба отослал [Зарипов, 1999: 56].

В эпосе главный герой изображается в рамках традиций эпического творчества. Эпический сюжет чаще всего воспроизводит три периода жизни героя: удивительного детства, богатырской зрелости, периода высшего его могущества как правителя, заканчивающегося гибелью героя.

Как отмечает Н. Зарипов, принципиальное значение для определения места героического эпоса "Идиге" в эволюции эпического творчества тюркских народов имеет наделение героя высоким умом. В башкирском историческом эпосе "Идукай и Мурадым" главной чертой Идукая является неординарность ума, которую он начинает проявлять еще в детстве, мудро решая споры между людьми. Проявление в судах юным Идукаем соломоновой мудрости — это, конечно же, лишь образное представление той желанной справедливости, к которой извечно стремился и стремится народ. Но это означало приближение эпоса к реальной действительности. Таким образом, главный герой эпоса Идукай представляет собой идеал народного батыра.

Идеализация героя в некоторой степени усложняется событиями повествующимися в эпосе. Идукай силен, обладает острым умом и гибкостью мышления. С другой стороны, его можно охарактеризовать как весьма хитрого человека. Но характерные черты эпического героя помогают рассматривать его сторонником справедливости не из личных соображений, а из стремления освободить землю народа от врагов. Можно сказать, что может быть даже имеющиеся противоречивые личностные качества и черты характера помогают ему идти по пути справедливости и восстать против правителя-угнетателя — Туктамыша.

Идукай — это смелый батыр-воин, представший в ханстве Токтамыша, умен и мудр, справедлив. Такие отличительные качества его отражаются в диалогах с Хабрау — в словесном состязании (эйтеш) в форме вопросов и ответов, сопровождающиеся загадками и их отгадыванием. (Тексты взяты из X тома Башкирского народного творчества).

Например, из диалога Хабрау и Идукай:

– Превращает ли кто в тесто

Сталь, булат или железо?

Кто бесконечную дорогу

Все же до конца проходит?..

– Сталь, булат или железо

Мастер превращает в тесто.

Путь отмерить до конца

Сила есть лишь у купца...

Так же его мудрость наблюдается в разрешение споров между подданными Токтамыш-хана и жителями города. Например, получив титул бия при дворе Токтамыш-хана, Идукаю поручили разобраться в деле людей, явившихся во дворец со своим горем. В трудной ситуации, когда двое женщин не могут отстоять право на родного по мнению обоих одного ребенка, Идукай решает:

Ребенок передается той,

Что на свет его родила:

Если был бы он ей не чужой,

А не кровушкою родной,

В предчувствии гибели его,

В трепете сердца своего,

Она б в беспамятство упала...

В других вариантах его мудрость отражается в эпизоде, когда он определил принадлежность жеребенка одному из двух кобылиц.

Также в следующем эпизоде обращения к сыну и к его жене Мурадым предстает как мудрый отец-воин. В его речи можно проследить глубоко потаенную мысль:

Тот не достоин мужчиной быть,

Кто тайну до конца не раскроет;

Лишь женщина может стать женой,

Кто может быть «шеей» – не головой;

Кто кровь оботрет в своем краю

С меча мужа, что ранен в бою...

Идукай вынес справедливые решения и по ряду других возникших вопросов во дворе Токтамыш-хана. Например, в споре четырех братьев по поводу животного, оставшегося в наследство от их отца, Идукай разрешил ситуацию следующим образом, проявляя свой острый ум и рассудительность:

Не сдвинется с места больная нога,

Чтобы на хлеб чужой посягать;

Коль, даже брюхо насытится, жир

На ногу больную не набежит.

Не зря поговорка предков жива:

«Ногам покоя не дает

Дурная голова»...

В вариантах С. Мирасова и Н. Исанбета, также в публикуемом тексте, суды перенесены на зрелые годы героя, когда он назначен, Токтамышем главным или старшим судьей, или главным бием. Обратим внимание: в эпосе Идиге-Идукай — не темник Золотой Орды, как это было в исторической действительности, а справедливый судья. Это давало сказителям большую возможность для реалистического превосходства героя над Токтамышем и его везирами [Зарипов, 1999: 13]. Необходимо отметить так же, что в

эпическом изображении народ видел в лице Идукая больше советника, умного и справедливого судьи, чем начитанного правителя как воссоздают его истинное лицо историки. Такая характерная черта прослеживается во всем эпосе рассматриваемого текста варианта М. Бурангулова.

образа Идукай Фольклорно-национальная определенность социальная целенаправленность его богатырских деяний ярко выражаются в повествованиях о переживаниях молодого героя после ухода пяти родовых батыров к Токтамышу, доверившись его обешаниям (гл. III), o сплочении им вокруг себя единомышленников и создании войска во главе с батырами, о кровавых битвах с предателями Дамми-бием и Ыршак-бием, правящим заодно с ордынцами собственный народ (гл. IV и V) [Зарипов, 1999: 14]. В риторических вопросах, обращениях батыра, прослеживается его воинский дух, дух предводителя:

Коль враг на страну нахлынет вдруг,

Возьмется ль пасынок за лук?

Когда будут воины в бой уходить,

Возьмется ль падчерица одежду им шить?

Ай, Уралтау, Уралтау!

Стоит о прошлом вспомнить твоем,

Вижу: батыры в порыве одном,

Ставшись, как пчелы, в могучий рой,

На Защиту встают стеной [Зарипов, 1999: 66].

Из всего вышесказанного можно сделать вывод, что образ Идукай — это обобщенный образ, созданный на основе народного представления и творчества. Исторические же события и факты об Идиге создают основу для воссоздания полноценного художественного образа эпического произведения. Как защитнику своей родины главному герою — Идукаю присуще такие черты характера как любовь к родной земле, преданность народу, стойкость характера, высокий ум, крепкий дух, целеустремленность. Эпическая форма изложения событий говорит о том, что образ главного героя Идукай в эпосе «Идукай и Мурадым» сравнительно идеализирован народом. Но относительное отражение исторической действительности в эпическом сказании делает эпос интересным материалом для научного исследования.

### Литература

- 1. Башкирское народное творчество. Т. 10. Исторический эпос / под. ред. Н.Т. Зарипов, Н.В. Галин и др. -Уфа: Китап, 1999. 392 с.
- 2. Башкорт халык ижады: 5-се том. Тарихи кобайырзар, хикәйәттәр (иртәктәр) / Н.Т. Зарипов, Н.В. Галин һ.б. ред. Өфө: Китап, 2000 392 бит.
  - 3. Белинский В.Г. Собранные сочинения в 3-х томах. Т. 2. M., 1948. с. 342.
- 4. Галин С.А. Башкирский народный эпос. Уфа: «Аэрокосмос и ноосфера», 2004. 320 с.
  - 5. Жирмунский В.М. Народный героический эпос. М., 1962. с.296].
- 6. Идукай и Мурадым / под ред. С.А. Галин, Н.Т. Зарипов и др. Уфа: Китап, 1994. 352 с.
  - 7. Пропп В.Я. Русский героический эпос. М., 1958. С. 27.
- 8. Хуббитдинова Н.А. Фольклорные традиции в хикаяте «Последний из Сартаева рода» / Ватандаш. -2005. -№3. С. 141 145.
  - 9. Хусаинов Г.Б., Идукай амир // Ватандаш. 2006. №6. С. 42-63.

©Багишаева Р.М., 2024

**УДК 398.22** *Т. А. Бакчиев*,

д. филол. н.,

Национальная академия "Манас" Кыргызской Республики, г. Бишкек, Кыргызстан

# СКАЗИТЕЛЬСКАЯ ТРАДИЦИЯ КАК ОСНОВА ИСКУССТВА СЛОВА STORYTELLING TRADITION AS THE BASIS OF THE ART OF WORD

**Аннотация.** Сказительская традиция одна из основ искусства слова, сказительства. Учитывая важность данного вопроса, автор статьи обращает внимание на современное состояние кыргызской сказительской практики, которая в последние годы подвергается определенным изменениям. В данном случае автор в качестве примера делится своими собственными наблюдениями по массовому исполнению эпоса "Манас" среди учащихся средних школ, студентов сузов, вузов Кыргызской Республики.

**Abstract.** The storytelling tradition is one of the foundations of the art of words. Considering the importance of this issue, the author of the article draws attention to the current state of Kyrgyz storytelling practice, which has undergone certain changes in recent years. In this case, the author, as an example, shares his own observations on the mass performance of the epic "Manas" among secondary school students, college students, and universities of the Kyrgyz Republic.

**Key words:** storytelling art, traditions, "Manas", performers, storytellers, sacredness, school, role, problem.

**Ключевые слова:** сказительское искусство, традиции, «Манас», исполнители, сказители, сакральность, школа, роль, проблема.

Когда мы говорим о сказительской традиции, мы имеем в виду, прежде всего, живую сказительскую традицию, у которой есть свое прошлое и которая передавалась из поколения в поколение. И сегодня эта традиция продолжает свое существование у многих народов мира. Несомненно, существование сказительской традиции, и ее сохранение, в первую очередь, зависит от самих сказителей. Немаловажную роль в ее сохранении играет и общество, в котором и зародилась эта традиция. На сегодняшний день можно заметить множество национальных сказительских традиций разных народов. Также следует заметить, что в каждом национальном сказительстве существуют традиции отдельных сказительских школ, носящих названия той местности, где они возникли или же носят имена тех мастеров, традиции которых стали основой становления и формирования новых сказителей.

Обращаясь к кыргызской национальной сказительской традиции надо отметить, что на сегодняшний день она еще бытует в народе. Мы имеем в виду традицию сказителей эпоса "Манас". Остальные же сказительские традиции по другим кыргызским эпосам либо приостановили свою жизнь, либо находятся на уровне искусственной традиции. Здесь очень важно отметить, что по отношению ко всем другим кыргызским эпосам, "Манас" всегда и во все времена считался в народе сакральным эпосом, поэтому и к сказыванию эпоса "Манас" относились с огромным почтением и особой осторожностью. И в данном случае речь идет о традициях сказителей эпоса "Манас", а в частности об отношении исполнителей эпоса "Манас" к сказительской традиции. Говоря об исполнителях эпоса следует понимать, что они еще не сказители-носители-творители эпоса, это лишь исполнители уже готового текста эпоса, который когда-то был записан из уст сказителя-творителя и издан в книжном либо выпущен в аудио-, видео- форматах.

В последние годы в стране участились случаи, когда эпос "Манас" стали исполнять в массовой форме. Данная инициатива принадлежит Национальному театру "Манас", которая была одобрена Министерством образования и науки Кыргызской Республики. Проект осуществляется усилиями средних школ и их учащимися. Для начала учащимся средних

школ всех районов и областей предоставляется определенный небольшой текст из эпоса "Манас" для заучивания. Затем объявляется конкурс районного, областного, республиканского уровней, где учащиеся сотнями, а то и тысячами собираются на определенную площадку, будь то городская или же сельская местность, может быть даже просто открытое пространство, где хором одновременно исполняют текст эпоса. Членами жюри обычно являются сотрудники Национального театра "Манас".

Последнее подобное конкурсное выступление проходило 2 мая 2024 года в Сузакском районе Джалал-Абадской области республики. И это мероприятие стало роковым. Дело в том, что во время выступления учащихся средних школ у подножия небольшой сопки по учащимся проехала автомашина без водителя. Под машиной оказались или же были сбиты дети. В конечном итоге пострадало 29 детей, к счастью, все остались живы, но некоторые получили тяжкие травма головы, конечностей и т.д. В этот же день все массовые выступления, которые проходили в других областях страны, по распоряжению Министра образования и науки Кыргызской Республики были приостановлены, проект был закрыт. Хотя в соцсетях были высказывания разного рода, в том числе и о продолжении реализации данного проекта.

Именно этот несчастный случай заставил меня задуматься и сделать некоторые выводы. Так как это было связано с миром Манаса и сказительством, а значит связано и лично со мной. Поэтому я вынужден был проанализировать ситуацию и сделать, прежде всего, для себя некоторое выводы. Ведь сказительство является индивидуальным искусством, то есть, как принято говорить, возможно, и понимать, сказительство это есть то природное явление, через которое приходят отдельные, избранные люди. И второе, процесс сказывания эпоса "Манас" осуществляется лишь одним сказителем и ни в коем случае не группой, не массой людей и тем более не хором. А самое главное, нужно отметить, что в кыргызской народной традиции сказывание именно эпоса "Манас" являлось сакральным актом в какой-то степени даже обрядом. Поэтому сказывать или исполнять сказание о Манасе разрешалось в народе лишь истинным сказителям, тем сказителям, которые прошли определенную инициацию.

На мой взгляд, попытка превращения сказительского искусства в массовую культуру, а значит и в шоу не является традиционным народным искусством и никак не отвечает принципам сказительской традиции. Подобное дилетантское отношение к сакральным национальным ценностям может стать пагубным для целой традиции, которая формировалась веками. И как было сказано выше, в подобных ситуациях особую роль играет сам сказитель. От этого будет зависеть быть традиционному сказителю и его искусству или не быть. В зависимости от отношения самого сказителя к своему искусству будет решаться судьба сказительской традиции.

Наши народы, которые, живя в эпическом пространстве, веками, а то и тысячелетиями создавая те сказания, которые мы сейчас имеем, должны понимать, что кроме диверсий извне, существуют и внутренние угрозы, которые создаются, а порою поощряются нами же самими. В отношении наших сказаний и вообще всей нематериальной культуры, сегодня мы имеем то, что имеем. Конечно, в прошлом мы имели больше, чем сегодня. Сколько сказителей в прошлом ушли в загробный мир с огромным арсеналом знаний, и их не вернуть. Это просто невозможно! Поэтому нам следует сохранить то, что имеем, что нам досталось в качестве наследия. И это зависит от всех нас, от наших желаний и усилий. От нас зависит и следующее: мы всегда должны быть на страже и охранять наши сказания, в том числе и сказительское искусство от негативных вторжений и заманчивых предложений времени, которые могут привести к искажению традиционализма.

Приведенный нами случай из Кыргызстана является явным примером того, что подобное может случиться в каждом народе при нарушении границ эпического пространства, законов пантеона богов. И это не суеверие, для этого не нужно быть суеверным, не нужно быть мистиком и эзотериком или еще кем-то. Это нужно просто принять и сделать выводы. Так как это было реальным предупреждением для тех, кто пытался исказить традиционную

основу сказительского искусства. Даже если принять во внимание научную точку зрения, то и там имеется достаточно конкретное объяснение того, что сказительское искусство — это есть индивидуальное искусство. Поэтому к подобному духовному явлению мы должны отнестись деликатно, так, как относились наши предки. Ведь благодаря им мы имеем и сказание, и сказительскую традицию. Я прошу простить меня за эмоцию и за резкое высказывание своих мыслей, но иначе нельзя, ибо завтра будет поздно. И надеюсь, что мною сказанное будет принято всеми, кто имеет отношение к эпосам и сказителям, как предложение.

©Бакчиев Т.А., 2024

УДК 398.3

Басангова Т.Г.,

д. филол. н., профессор, КГУ им. Б.Б. Городовикова г. Элиста, Россия

## ТАНЦЕВАЛЬНАЯ ПРИБАУТКА "ШАВАШ" В ТВОРЧЕСТЕ ДАВИДА КУГУЛЬТИНОВА

#### DANCE JOKE "SHAVASH" IN THE WORK OF DAVID KUGULTINOV

**Аннотация.** В статье рассмотрен жанр шавашей – танцевальных прибауток, форма их бытования в фольклоре калмыков и в творчестве Д.Н.Кугультинова. Дана попытка изучения данного термина u и u жадрис.

**Abstract.** The article considers the genre of shavash - dance jokes, the form of their existence in the folklore of the Kalmyks and in the work of D.N. Kugultinov. An attempt is made to study this term shavash and hadris.

**Ключевые слова:** калмыцкий фольклор, малые жанры, .танец, прибаутка,,шаваш,терминология, термин, магтал

**Кеуwords:** kalmyk folklore, small genres, .dance, joke, ,shavash, terminology, term, magtal Одним из жанров калмыцкого фольклора, который нашел воплощение в творчестве Давида Кугультинова был шаваш,этот жанр исследователи определяли как танцевальная прибаутка, танцевальный магтал, стихотворная миниатюра..На творческих вечерах Давид Кугультинов как непревзойденный мастер поэтического слова читал свои произведения, наиболее популярны были стихи "От правды я не отрекался", "Хадрис, "философские стихи. Давид Никитич вдохновенно читал свои произведения на калмыцком и русском языках в переводе С.Липкина, передавая ритмику танцевальной прибаутки. Л.Б.Олядыкова справедливо полагает, что с тихотворение «Хадрис» представляет собой поэтические варианты шавашмуд. Например: Ты ...какласточка, ...кружись, / ...Промчись, как буря, к северу и югу, / Как мотылек, блеснув, перевернись /И вновь пройдись по кругу. /... Ты посмотри, народ стоит вокруг, /А ну-ка, покажи себя, мой друг. /.../. А ну быстрей, еще быстрей!Хадрис!/Кружись, дрожи, лети, сверкай очамиэ [Олядыкова, 2007: 194]

Существует словосочетание, характеризующее манеру исполнение *шаваш хайх* — букв.: бросать шаваш, то есть произнесенный исполнителем шаваш должен стремительно достичь танцующеего, приободрить его. Народный термин *шаваш* однокоренное слово с глаголом *шавдх*- прищелкивать, а также *шавж ңнх* — *щелкающий звук*, *шавж навж хатрдн мөрн*- *рысак издающий звук при беге* [Хальмг — орс толь, 2017: 659]. Таким образом, движения танцующего и звуки, которые он воспроизводит, сравниваются с бегом коня рысака, рысить — быстро при беге перебирать ногами. Исходя из этого, исполнитель шаваша произносил быстро скороговоркой. Во время исполнения танца шаваш может быть повторен несколько раз, что придавало танцу особую энергетику.

Жанр шавашей — танцевальных магталов сохранился в современной фольклорной традиции, в большей степени благодаря собирательской работе ученых — исследователей фольклора. При появлении новых технологии, ютуба появилась возможность видеофиксации

данного жанра На канале ютуб повилиясь записи шавашей в исполнении Нины Бураевой, Боовуш Амбековой ,Дмитрия Шараева, Босхи Борлыковой, Санала Мукаева а также в исполнении Ректора Калмгосуниверситета Б.К.Салаева. Запись сделана на концерте в честь 550-летия героического эпоса "Джангар" в 1990 году [4]. На современном этапе исполнительство является и мужским, женщин.. Первый вид исполнителя — когда исполнитель произносит шаваш, в честь танцующего, второй вид исполнителя, когда он и певец, и танцор (Б.К.Салаев). Т. Б. Бадмаева, наряду с изучением и записью калмыцких танцев в различных районах республики, записала образцы танцевальных прибауток — шавашей, и дала их фольклорно-этнографическое описание и определение как «стихотворные миниатюры, выкрикиваемые в ритмах музыкального сопровождения и танцевального движения» [Бадмаева, 1984: 141-15].

В работе, посвященной шавашам приведены множество образцов танцевальных магталов. В шавашах отражена хозяйственная действительность калмыков — скотоводство, рыболовство, элементы религиозного воззрения калмыков. Исполнения шавашей на найрах носило видимо, характер соревнования. В свадебных торжествах в исполнении шавашей соревновались и сторона жениха и невесты, как и танцоры, так и исполнители шавашей. Исполнение шавашей соответствовало ритмике танца, его аккомпонементу. Одним из первых записей магталов является их публикация в «антологии калмыцкой поэзии». Магтал танцу (шаваш), магтал коня, магтал табунщику, магтал нутука (местам проживания). Опубликовано семь образцов магталов. В основе магтала лежит слово — восхваление объекта, магтал опирается на время настоящее, действие благопожелания — дело будущего.

В танцевальных магталах выражена форма танца, примеры си сравнения говорят о том, каким в целом должен быть исполнитель калмыцких танцев, какие действия животных, растений он должен воплощать. Присутствующие при исполнении танца как бы просят его исполнить танец с особым мастерством, прося его криком «Хадрис! Харсля!». Подбадривают его словами, чтобы он кружился в танце как орел (эля кевті эргід од!), чтоб качался в танце, как камыш при дуновении ветерка, и двигался как тушканчик. Идеальный исполнитель, по мнению подбадривающих, должен был помахивать руками как птица Гаруди крыльями. По названиям магталов — шаваш опубликованных в «Антологии …» они подразделялись на магтал танцующим мужчинам и юношам и магтал танцующим девушкам. В магталах воспевалась красота танцующих, их одежда — бешмет, шапка [Борджанова Т.Г., 2007: 253-259].

Текст шавашей, их зачин, начинается с восхваления домбры, сделанной из одиноко растущей сосны, символа мирового древа.

Дуута модн домбрий. На звонкой деревянной домбре

 Дунь єартлнь цокита,
 Играйте еще звонче,

 Шар харєа домбриг
 На сосновой домбре

 Шавдн біїль цокита.
 Играйте, прищелкивая.

Выражение, используемое для характеристики деревьев (саглр модн – развесистое дерево), в шавашах относится к описанию платья танцора.

Хар төрсн бүшмүднь Развевается подол

Хормаєарн саглрна. Шелкового черного бешмета.

В шавашах, как и в протяжных песнях, воспеваются яблони, растущие в пустынном месте (кецў єазртнь кесг олн альмн).

Предназначение шавашей заключается в создании и поддержании веселой атмосферы на найрах — вечеринках. В современной фольклорной традиции шаваш — это несколько стихотворных куплетов объемом 8–12 строк. Если его исполнителями допускается импровизация, текст шаваша увеличивается до 50–70 строк.

В калмыцкой культуре было и есть много превосходных танцоров,в народе полагают, что "Хадрис" посвящен Эмбе Манджиеву [1934-2001], известному исполнителю и создателю детского ансамбля "Герел".

Долгое время автор этих строк не могла определить этимологию слова "хадрис". На концерте ансамбля "Ойраты" под руководством П.Т. Надбитова рядом сидел известный джангарчи из Убса - Нурского аймака Монголии Делег. Когда восхищенные танцем зрители стали кричать "Хадрис!", сказитель также произнес: "Хатарич, хатарич!" от слова, обозначающее бег коня хатрх — бежать рысью (бег коня). Таким образом в текстах шавашей обнаруживаются следы почитания коня, его бега. Подражание животному, передразнивание какого-либо зверя, птицы является основой создания тотемного танца. Исполняя тотемные танцы, калмыки получали покровительство тотема. В современном профессиональном и самодеятельном искусстве калмыков есть возможность демонстрировать исполнение шавашей. Шаваш — это музыка, танец, слово.

# Литература

- 1. Бадмаева Т.Б. Бадмаева Т.Б. Шаваши малый жанр калмыцкого фольклора//Калмыцкая народная поэзия. Элиста, 1984. С. 141-157.
- 2. Борджанова ТГ. Обрядова поэзия калмыков. Элиста: Калм. книжн. изд-во,  $2007.-580~\mathrm{c}.$
- 3. Олядыкова Л.Б. Безэквивалентная лексика и фразеология в поэтической картине мира Давида Кугультинова(на материале произведений в русском переводе). Элиста: ЗАОр «Джангар», 2007. 384 с
  - 4. Хальмг орс толь. М.: Изд во русский язык, 2017. 765 с.
- 5. https://yandex.ru/video/preview/?filmId=3447886229066416669 (дата обращения 10 марта 2022 года).

©Басангова Т.М., 2024

УДК 894.343:398.22

### Bekbergenova M. D.,

Candidate of Philological Sciences, docent, Department of Karakalpak Literature, NSPI named after Ajiniyaz, Karakalpak

# Бекбергенова М. Д.,

кандидат филологических наук, доцент, кафедра каракалпакской литературы, НГПИ имени Ажинияза, Каракалпакстан

#### TYPOLOGY OF IMAGES IN SARIGUL BAKHADIROVA'S PROSE

# ТИПОЛОГИЯ ОБРАЗОВ В ПРОЗЕ САРЫГУЛЬ БАХАДИРОВОЙ

Abstract. The article describes the creation of images and the mastery of literary expression in the prose of S. Bakhadirova. The methods of creating images in the author's works such as «Hayallar» (Women), «Bala- beldiń dimarı»(Child-the strength of waist), «Ráwshan» (Rawshan), «Agayin» (Relative) and others are described in detail. The originality of the image of the mother in S. Bakhadirova's prose is comparable to the image of the tender old woman in the novel "Aq Darya" by K. Sultanov, and the images of the mother in the novel "Jiyren" by G. Esemuratova. Also, the writer's works skillfully depict the spiritual world of the heroes.

**Аннотация.** В статье описывается создание образов и мастерство литературного выражения в прозе С. Бахадировой. Детально описаны методы создания образов в произведениях автора, таких как «Хайаллар» (Женщины), «Бала-белдің дімары» (Ребенок -

сила пояса), «Раушан» (Раушан), «Ағайын» (Родственник) и другие. Оригинальность образа матери в прозе С. Бахадировой сравнима с образом нежной старушки в романе "Ак Дарья" К. Султанова и образами матерей в романе "Жийрен" Г. Есемуратовой. Также произведения писательницы искусно изображают духовный мир героев.

Ключевые слова: образ, тема, сюжет, стиль, мастерство, типология

**Key words**: image, theme, plot, style, skill, typology

Writer and scientist Sarigul Bakhadirova was born in 1944 in the Karauzek region. In 1962 she graduated from a rural high school and entered the Karakalpak State Pedagogical Institute.

In 1967-70 he studied at the graduate school of the Academy of Sciences of Uzbekistan in Tashkent, and in 1970 defended his thesis on the topic "Modern Karakalpak stories." Since then, she worked as a researcher, head of department at the Institute of Language and Literature named after N. Davkaraev of the Karakalpak branch of the Academy of Sciences of Uzbekistan.

In 1985, Sarigul Bakhadirova defended her doctoral dissertation on the topic "Folklore and Karakalpak Soviet prose." From 1991 to 2009, she worked as director of the Institute of Language and Literature named after N. Davkaraev. Since 1996, she has been a member of the Writers' Society of Karakalpakstan.

Sarigul Bakhadirova is the author of stories and novels «Hayallar» (Women), «Ómir sabaģı» (Life Lesson), «Táģdir» (Fate), «Keshikken soldat» (The Late Soldier), as well as a number of stories «Anama xat» (The letter to my mother), «Bala- beldiń dimarı» (Child-the strength of waist), «Aģayin» (Relative) and others. She is a laureate of the Karakalpakstan Youth Community Award.

S. Bakhadirova has scientific works «Roman hám dáwir» (The Novel and the Epoch), «Fol'klor hám qaraqalpaq sovet prozası» (Folklore and Karakalpak Soviet Prose), «Kitabi dedem qorqıt» (The Book of Deden Korkit), «Qoblan» (Koblan), «Edige» (Edige) and «Házirgi ádebiyat haqqında oylar» (Thoughts on Modern Literature).

Sarigul Bakhadirova is a laureate of the State Award of the Republic of Uzbekistan named after Beruni.

In the 60-70s of the 20th century, masters of literary expression came to the fore, writing literary works and at the same time conducting research work in Karakalpak literature. Among them we can name Sarigul Bakhadirova. This phenomenon is considered a unique feature of Karakalpak national literature. Possessing this distinction, S. Bakhadirova raised important issues in her Karakalpak prose, created literary images, and brought national literature to significant achievements.

Sarigul Bakhadirova began her work with writing stories. The author's stories differ from the usual events in the book in that the conclusion contains a great idea.

Her story «Anama xat» (The Letter to Mother) depicts the tragic consequences during the period of collectivization.

In this story, the fate of the family is told in the form of a letter to the girl's mother, that is, a letter written by her asking her mother for forgiveness. The girl's father is imprisoned, and the girl remains with her mother.

At this time, the girl hides her troubles and heartfelt experiences in the form of a letter to her mother. After the girl became an adult, she understood her mother and asked her for forgiveness.

In the works of S. Bakhadirova the spiritual world of the heroes is rich. This phenomenon was characteristic of many Karakalpak prose works of that era.

The images of the mother in the prose of the Kirgiz writer Chingiz Aitmatov are examples of literature that will enlighten and educate every reader. These images created a new form of creating a hero image. In our national Karakalpak prose, works dedicated to mothers, wonderful images of the mother are depicted by our writers, in the novel "Aq Darya" by K. Sultanov, images of the mother in the story "Jiyren" by G. Yesemuratova. The creation of the image of the mother in the stories of S. Bakhadirova also corresponds to the pen of these writers.

The relationship between family, mother and child is a problem raised in the writer's novel «Bala- beldiń dimarı» (Child-the strength of waist). There is very strong psychologism in this story.

After getting married and becoming the daughter-in-law of a rich family, she goes to her native place. Returning home, she heard someone scream. When she stopped, she saw a boy crawling like a worm on the branches. She did not recognize the boy covered with sand. The boy approached her and asked: "Are you the one who gave birth to me?" and Aisha was speechless.

Even if the child was lured back, it seemed that his steps were going backward [Bakhadirova S.:14]

Despite the small volume of the story, its content is deep, it depicts important problems of life, one of the most pressing topics in fiction is the manner of politeness.

The idea that a child should not grow up without parents continues in the author's novel "Ráwshan" (Rawshan) This story concludes that love and children, understanding each other - this is the true happiness of a family.

Love and loyalty to a loved one are the essence of S. Bakhadirova's story «Keshikken soldat» (The Late Soldier).

Also reflected in his prose are stories about the growing betrayals and hypocrisy in our lives.

- So, S. Bakhadirova's novel «Agayin» (Relative) is dedicated to this life story. When Narimbet older heard that his younger brother would become leader, he slaughtered a sheep and made preparations. At the same time, there are rumors that the meeting has been postponed to next week and Nasir has left his job.
  - -"Oh, that's very good, I'm tired of the damned child," he said, taking a bite.
  - He's a brother, isn't he? even someone's question does not bring him to his senses.
- Which brother, he is Kipchak, and I am Karamoyn, our soup will not be cooked after three cookings. I brought him out of his wanderings, and he became a man by eating our leftovers. Did he know this goodness, he said into the beard of the one who fed him!
- "I also knew something myself, and I tried to put an end to it, and now the time has come as I wanted," he said with a sigh. Even then, he had a lot to say, and the reporter took advantage of the situation to connect his scattered words.
- He was not fired from his job, he was promoted from his previous position everyone turned to Narimbet. Narimbet remembered the preparations in her house or hesitated from the gaze, broke away from the crowd and took a step outside.
- If he doesn't come this time, he will come next time. He went out onto the field, muttering some things on his own. It was clear to everyone that his speech was not malicious" [Bakhadirova S.: 19]

As can be seen from this example, Narimbet, a typical satirical image of a man humiliating his worthless brother, despite the fact that he belongs to the same class, is made quite plausibly.

The works of S. Bakhadirova are distinguished by their thematic breadth. In the author's stories and novels, the problems of non-separation from the real life of modern people are considered as a pressing topic.

#### References:

- 1. Bakhadirova S. Life lesson. -Nukus: Karakalpakstan, 1982.
- 2. Bakhadirova S. Fate. Nukus: Karakalpakstan, 1989.
- 3. Bakhadirova S. Tumaris. -Tashkent: Navruz, 2018.

© Bekbergenova M. D., 2024

УДК: 894.343 Булдыбай А.С.,

д. филол. н., профессор, Казахский национальный университет им. аль-Фараби, г. Алматы, Казахстан

#### ЭПИЧЕСКИЕ СКАЗИТЕЛИ ТЮРКСКОГО НАРОДА

#### EPIC STORIES OF THE TURKIC PEOPLE

**Аннотация.** Создателями, носителями и исполнителями одного из видов богатейшего фольклорного наследия — являются узаны, баксы, жырау, жыршы, киссашы, термеши. Очевидно, никто не будет отрицать огромной роли сказителей в сохранении, формировании и передаче из поколения в поколение эпических произведений, имеющих всемирное значение. В них сконцентрированы многовековая история и культура народа. Исследование происхождения названных фольклорных типов, более точный анализ их функций, в словесном искусстве, раскрытие внутренних закономерностей их эволюции должно способствовать решению различных проблем казахского эпоса.

Прежде всего, необходимо решить следующие вопросы: какие фольклорные типы в истории нашего народа были непосредственно связаны с созданием эпических песен, их исполнением и развитием, а какие из них способствовали в передаче их из поколения в поколение, какие изменения претерпели функции этих фольклорных типов в связи с историческим развитием.

**Abstract.** The creators, bearers and performers of one species rich folklore heritage - are uzany, bucks, zhyrauzhyrshy, kissashy, termeshi. Obviously, no one will deny the enormous role of storytellers in the conservation, generation and transmission from generation to generation, the epic works of worldwide importance. They concentrated the centuries-old history and culture of the people. Study the origin of these types of folklore, a more detailed analysis of their functions, verbal art, disclosure of the internal laws of their evolution should contribute to the solution of various problems of the Kazakh epos.

First, you need to solve the following questions: What types of folklore in the history of our people were directly related to the creation of epic songs, their performance and development, and which of them have contributed to their transfer from generation to generation, which have undergone change the function of these types of folklore in connection with the historical development.

**Ключевые слова:** фольклор, жыршы, жырау, фольклорное наследие, эпос, термеши. **Key words:** folklore, zhyrshy, bard, folk heritage, epic, termeshi.

Создателями, носителями и исполнителями одного из видов богатейшего фольклорного наследия тюрко-монголского народа являются узаны, баксы, жырау, жыршы, киссашы, ашыг, сесен термеши, олонхосут, кайшы, тулчи, манасшы, жомокшы и т.д.

Очевидно, никто не будет отрицать огромной роли сказителей в сохранении, формировании и передаче из поколения в поколение эпических произведений, имеющих всемирное значение. В них сконцентрированы многовековая история и культура народа. Исследование происхождения названных фольклорных типов, более точный анализ их функций в словесном искусстве, раскрытие внутренних закономерностей их эволюции должно способствовать решению различных проблем эпоса тюрко-монголского народа. А.Формозов, который занимается специально выяснением древних представителей фольклорных типов, подчеркивает: «Не зная истоки каждого явления, невозможно знать его внутреннюю структуру. Значит, для правильного понимания роли всего искусства в жизни общества, мы обязаны подробно исследовать его проявление в древнем мире» [Формозов, 1980: 32].

Одна из основных причин терминологической путаницы и неясности мнений о функциях фольклорных типов заключается в том, что в одном фольклорном типе нередко бывают сконцентрированы качества, которые одновременно могут быть присущи целому ряду создателей и носителей эпоса. А исследователи хотят видеть в каждом типе лишь одну какую-нибудь черту. Так, акын-жырау представляет собой самостоятельную творческую личность, но его можно рассматривать и как один из типов эпических сказителей-исполнителей песен толгау и терме.

Р. Бердибаев точно подмечает одну из черт, присущую фольклорным типам. Он пишет, что проблемой, заслуживающей внимания, является следующая: жыршы в своей

ранний период были многогранными представителями искусства. Вторым признаком их многогранности является синкретизм. В действительности же сказитель должен уметь создавать песни (быть акыном или жырау), исполнителем (жыршы), овладеть музыкальным искусством (кюйши), обладать красивым, приятным голосом (быть певцом), уметь донести песню до слушателей при помощи мимики (иметь артистические данные), сочинять, создавать мотивы (быть композитором), выразительно декламировать прозаические вставки в стихотворных текстах или сам текст, который исполняется непосредственно перед эпической песней (обладать ораторскими способностями), а также хорошо знать историю развития и особенности жанра [Бердибаев, 1982: 26]. Не обладая всеми качествами невозможно было сохранить в веках, в устной форме, в памяти поистине необъятное число, можно сказать, многочисленных эпических произведений.

Вторая причина возникновения, особенно в последнее время, разноречивых высказываний о типах жыршы, жырау и термеши в том, что именно сейчас появились представители искусства, функция которых не совсем соответствует той роли, которую они играли когда-то в прошлом. Например, многих термеши в настоящее время называют жырау, но когда их не только нельзя назвать представителями индивидуальной поэзии, но даже и жыршы-исполнителями. Сейчас именуют термеши тех певцов, которые исполняют песни под определенный напев, т.е. песенников. Если не учитывать этого второго фактора, то по отношению к перечисленным ранее представителям сказительского искусства, это будет неверным. Сыр-Дариинские термеши называют себя жырау, потому что они довольно хорошо усвоили традиционные эпические напевы Жиенбая, Базара, Сарсенбая, Нуртугана и Нартая. Некоторые из них исполняют даже одну – две части дастана «Короглы». А если говорить про настоящих, подлинных жырау, то необходимо учитывать, что они не только исполняли многочисленные эпические произведения, но и были импровизаторами, которые могли включить в произведение новые сюжетные ходы. Они создавали толгау и терме, нередко участвовали айтысах. Не говоря о более древних представителях этого искусства, достаточно называть таких прославленных сказителей, как Р. Мазкожаева, К. Рустембекова, Ж. Аралбаева, А. Таскынбаева, К. Имангалиева, Н. Раманкулова. Следует отметить следующее: те, кто, исполняя пять-шесть коротких толгау и терме, называют себя жырау, приводят тем самым путаницу в определение типов сказителей. Подобное можно встретить и в Аркинских и Джетысуйских традициях сказительста. Исполняя толгау, терме и эпические песни под напев песни они называют себя жырши и термеши, но народ не воспринимает

Прежде всего, необходимо решить следующие вопросы: какие фольклорные типы в истории нашего народа были непосредственно связаны с созданием эпических песен, их исполнением и развитием; а какие из них способствовали в передаче их из поколения в поколение, какие изменения претерпели функции этих фольклорных типов в связи с историческим развитием.

В качестве первых создателей и носителей эпических произведений можно называть узанов. Первые данные об узанах встречаются в трудах А. Маргулана, он пишет, что в историческую эпоху Коркыта на Сыр-Дарье, населенным огузско-кипчакскими племенами, жил гениальный старец, выходец из народа, советчик, превосходный акын (узан), который мог предвосхитить и предсказать будущее [Марғұлан, 1970: 11], затем А.Коныратбаев приводит точные сведения об этих фольклорных типах. «В песнях деда Коркыта огузско-кипчакские племена называют сказителей эпоса «узанами». Это примерно IX-X века. Первым узаномогузов был Коркыт. В те времена песня исполнялась лишь под аккомпонемент кобыза, в музыкальном размере кюя» [Коныратбаев, 1971: 65]. О непосредственной творческой связи произведений Коркыта с эпическими песнями наряду с этим свидетельствуют его собственные сочинении. Узаны не только создавали песни и исполняли их. Они усвоили у последующих за ними фольклорных типов такие качества, как способность предсказать будущее, дать разумные советы, наставлять людей на путь истины.

Данные о происхождении этого термина можно найти в трудах русских ученыхориенталистов. А.Боровков пишет: «Этим словом называются по-тюркски разряд людей,
играющих на тамбуре, поющих песни – тюрки и сказывающих огузнаме» уточняет; «аузан –
название класса людей или племени, которые, играя на гитаре (ташбуре), поют песни и
читают предсказания». О связи термина «узан» с эпическими песнями огузских племен
говорит В. Бартольд, основываясь на данных словаря ХУІІ века «Шуурыга»: «У народов
огузского происхождения мудрые изречения и эпические былины в древности одинаково
назывались огузнаме, а исполняющего эти былины именовали узанами». Впоследствии
термин «узан» вместе с культурой образовавших казахский народ племен перешел в
казахское устно-поэтическое творчество. Слово «узан» до сих пор в этом значении
используется в азербайджанском фольклоре и наряду с термином «ашыг» означает
сказителей крупных эпических произведений. Огузских жырау, которые исполняли большие
эпические произведения каракалпакского народа Е.Жубанов связывает с узанами – жырау.

В азербайджанские озаны были огузскими сказителями и певцами, сопровождающими свои песни и рассказы игрой на гопузе, имеющие особое духовное влияние среди огузов. К известным памятникам озанов относится огузский героический эпос «Книга моего деда Коркута».

В истории азербайджанского народа известны такие озаны, как Деде Коркут, Деде Аббас, Деде Ядигяр, Деде Гасым, Деде Керем. В XVII веке озаны окончательно ушли с исторической арены азербайджанского народа. Причиной этого считается усиление влияния ислама и его идеологии в тюрко-огузском обществе. Распространение арабского языка и литературы, и вообще культуры, направленной на идеи ислама, нарушало основы озанского искусства [Турсунов, 1999]. В эпоху Гурбани на смену озанам, сопровождающим свои выступле- ния игрой на гопузе, пришли ашуги, поющие свои песни на сазе.

Вторые фольклорные типы, которых исследователи также связывают с исполнением эпических песен – это баксы /бахшы/. О происхождении данного слова имеются разные точки зрения. Е.Турсынов пишет: «В казахском языке слово «баксы» используется в двух значениях: первое связано с искусством слова, сказительством, второе означает ясновидящий, врачеватель, гений, шаман [Турсунов, 1999: 56]. О связи Коркыта с искусством баксы писал в свое время Ч.Валиханов: «...все это сопровождается игрою на кобызе, инструменте, принадлежавшем Коркыту, и пением, которое называется сарын» [Уәлиханов, 2005: 21]. Б. Кенжебаев подчеркивает многогранность дарования баксы. Он пишет, что они и жыршы, и кюйши, и врачевателии – ясновидящие. Впоследствии типы баксы сохранились у казахского народа лишь в качестве ясновидящих и врачевателей, а узбеков, туркмен и каракалпаков баксы до сих пор связаны с искусством слова. Невозможно точно определить как длительно выступали они в роли эпических сказителей. Если основываться на материалах А.Коныратбаева, то баксы-сказители тюрко-монгольских племен были связаны с искусством слова в X-XV вв. Узаны и баксы, дополняя друг друга, длительное время бок о бок развивали искусство слова. А также в работах А. Коныратбаева можно найти и более точные сведения о функциях баксы, которую они выполняли в последующую эпоху: «В XV-XVIII вв. жырау «отпочковываются» от баксы. Если уделом баксы стали лишь культовые песни, то жырау всецело повернулись к гражданском поэзии» [Коныратбаев, 1971: 65] И, в самом деле, нет материалов о том, что баксы после XV в. были сказителями. Кроме Коркыта, до нас не дошло ни одного имени сказителя – баксы. Но в народной среде до сих пор сохранились многочисленные баксы – врачеватели, предсказатели, ясновидящие, баксы-кобызши, баксы в религиозном значении слова. К. Айымбетов приводит один любопытный факт появления у каракалпакских баксы сказительских качеств: «Сказители – баксы появились у каракалпаков позднее. Их репертуар был шире, чем у жырау» [Суразаков, 1985: 88]. Исследователь относит возникновение у них сказительских качеств к более поздней эпохе. Сказителей героических песен называет каракалпакский народ жырау, а сказителей лиро-эпических произведений – баксы.

Особого внимания заслуживает тот факт, что баксы всесторонне используют магическую и художественную силу слова. Об этом писал еще А.Веселовский: «На ранних стадиях развития человеческого общества народная поэзия тесно связана с магическим образом, которым родовой коллектив стремится обеспечить себе благополучие в войне, охоте или коллективных трудовых процессах. Отсюда вера в магическую силу песни и обычное в первобытном обществе совмещение профессий певца и колдуна-шамана». У различных тюркоязычных народов термин «баксы» используется в разных значениях. Например, если у ногайцев слово «баксы» употребляется в значении музыкант, мастер искусства, то туркмены словом «бахши» называют профессионального певца; они подчеркивают, что музыкальное дарование у них переходит от отца к сыну. Конечно, сказители-баксы специально «проходят» народную школу обучения этому виду искусства. У туркмен также словом «бахши» называют только певцов и музыкантов, которые заучили уже готовые произведения, а сказителей-импровизаторов именуют» шаиир» [Мелетинский, 1976: 102].

Еше один тип эпических сказителей – это жырау. Л.Будагов, Е.Исмаилов, Н.Смирнова и другие связывают происхождение этого слова от «жыр», «жырламак». В словаре В.Радлова такие слова, как «йыр», «йырлыжы», «йырла», «жырау», «жыраушы» поясняются как сказители.

В тюркском словаре Махмуда Кашгари «Дивани лугат – ат турк» (ХІ в.) пишет, что обычно тюрки называют «йырагу» тех, кто сам сочиняет песни.При изучении старинных документов и исторических материалов можно ясно увидеть, что жырау, как и баксы, выполняли различную функцию. Они создавали произведения, были советчиками, главой войск, сказителями. Если у баксы в пору их расцвета преобладали качества врачевателей и ясновидящих, то у жырау - качества, более связанные с икусством слова. Они были в большей мере импровизаторами, советчиками и мудрецами. Следует отметить, что в искусстве слова они выполняли две функции. Благодаря импровизаторским способностям они создавали толгау, выражали в них народную точку зрения, мнение общества. Кроме того, они сочинили героические песни в честь известных людей своего времени (впоследствии на основе этих произведений быти сформированы эпические песни). Жырау были также исполнителями эпических произведений. В своей начальной стадии жырау прежде всего придавали большое значение индивидуальной поэзии. А. Маргулан подчеркивает, что жырау в своей натуре не акыны, это мудрецы, советники, исполнители толгау. Это гении, мыслители, которые в трудные для народа дни выступают со словами одобрения и поддержки. Они и воспитатели, и наставники. Жырау – глава родов, аксакал, печальники самых чаяний и ожиданий народных. Они выступают с импровизацией толгау, в который призывают народ к дружбе, единению, призывают дать отпор врагу.

О роли жырау и о жанровых особенностях М. Ауэзов пишет: «У жырау в отличии от акынов и жыршы имеют свои специфические жанры. В задачи и обязанности жырау не входит воспевание всего. В поле их зрения лишь критика своего времени, предвосхищение века, эпохи, а также повествование об исторических событиях и их оценка. В большинстве своем они и жырау, и бии. И, в самом деле, исследователи творчества представителей индивидуальной поэзии, подчеркивают, что первоначально жырау сами создавали песни и толгау [Әуезов, 1985]. Ч. Валиханов отмечает, что родоначальником жырау, прозванных в свое время узанами, баксы и жырау в эпоху после Коркыта был Асанкайгы (XV в.). Представители этого типа жырау импровизаторы. Это Казтуган (XV в.), Доспамбет (XVI в.), Шалгез (XV-XVI вв.), Жиембет (XVII в.), Маргаска (XVII в.), Актамберлы (XVIII в.), Умбетей (XVIII в.), Бухар (XVII в.). Их творчество как представители индивидуальной поэзии довольно подробно рассматривается в трудах фольклористов. Эти жырау наряду с искусством слова сумели сохранить в себе пришедшие к ним от баксы качества – давать мудрые советы и предсказывать будущее: они усвоили и новые функции - быть предводителем войска, главой рода, биями. Хотя жырау, которые уделяли особое внимание созданию песен, оттеснили на второй план идущее с древних времен формирование

эпического мира, исполнение эпических произведений и их популяризацию, но не забыли его совсем. Об этом хорошо сказал М. Магауин, исследовавший особенности индивидуальной поэзии жырау: «Вместе с тем Казтуган- эпический поэт. В некоторых произведениях ногайлинского периода замечается влияние поэзии Казтугана. С этой точки зрения, Казтуган – один из первых создателей казахского эпоса. И далее он подчеркивает: «Мы не знаем, в какой мере был создателем эпоса Бухар жырау. Судя по некоторым произведениям, жырау имел непосредственное отношение к созданию эпических песен о батырах ХУІІ в. и об Аблае. После ХУІІ в. у жырау стали постепенно угасать черты индивидуального творчества. Вместо этого усилилось другое их качество – эпическое сказительство. Причину этого исследователь видит в том, что «жырау были представителями древнего патриархального общества. Поэтому, когда родовое казахское общество стало терять свои первоначальные особенности, и жырау стали сходить с арены» [Касакарбаев, 1990: 78]. Однако автор сводит на нет тот факт, что жырау сохранились в дальнейшем в качестве эпических сказителей и говорить о том, что после Бухара-жырау нельзя называть других жырау создателем эпических песен и исполнителей. Это, очевидно, односторонний подход исследователя к сущности сказительского искусства. На самом деле, в этот период и после слово «жырау» использовалось для обозначения эпических сказителей.

Традиции эпического сказительства, которые в ранний период сформировались благодаря узанам и баксы, теперь получили особый расцвет, т.к. такие крупные творческие личности как жырау, влились в искусство слова. Эволюцию этого процесса раскрыла Н.Смирнова: «Позднее, XIX в., жырау из вещего мудрого певца превращается в сказителя» [Кыдырбаев, 1984: 125]. Они унаследовали от прежней традиции жырау только искусство слова и оставили другие свои качества (способность к ясновидению, быть предводителем войска, советчиком-мудрецом - каждую в отдельности) другим фольклорным типам.

Начиная с XУII в, жырау всецело обратились к исполнению эпических песен. Поэтому именно с этого времени стали усиленно развиваться эпические традции, непосредственно связанные с историческими событиями. Это подчеркивает А.Маргулан: «Формирование профессиональных певцов тесно связано с зарождением эпической поэзии» [Марғұлан, 1971: 36].

В узбекском и каракалпакском фольклоре также встречается термин «жырау», но у этих народов он сохранился лишь в значении «эпический сказитель». Исследователи этих народов не называют ни одного представителя индивидуальной поэзии. Каракалпакский фольклорист К.Аимбетов отмечает, что «жырау, взявший кобыз в руки, хранитель народного наследия, он исполнял в народной среде исторические песни, выражая самые заветные чаяния своего времени». Об эпических мотивах каракалпакских жырау И.Сагитов пишет: «Исполнители героических сказаний называю «жырау»... Одна из особенностей исполнительской манеры жырау - пение гортанным голосом».

Необходимо отметить, что музыкальный инструмент — кобыз, который был принят казахскими зкырау и который использовали после баксы лишь акыны, широко применяли каракалпакские жырау. Традиции эпического сказительства, которые развивали последующие поколения, когда-то входящих в огузские племена, обогащали «не только казахские жырау, но и каракалпакские. Следует сказать и о том, что эти эпические традиции сохранились также и у туркменского, и горно-алтайского, турков, якутов, башкир и других народов.

Жыршы – еще одни фольклорные представители сказительского искусства тюркского народа. Термин «жыршы» непосредственно связан с терминами «жыр» и «жырау». Так, в труде Абульгазы Шаджарат-ал-ат-тюрк упоминается жыршы Улуг, который известил Чингис хана о смерти его сына Жошы. В работе К.Халитова «Тауарих хамса» даются сведения о том, что одну группу акыновназывают «жыршы». В двух этих исследованиях слово «жыршы» используется не в смысле «сказитель», «исполнитель песен», а в значении «акын», который создает поэтические произведения. Жыршы – это человек, заучивший эпические песни и исполняющий их под определенный напев, под аккомпонемент музыкального

инструмента. Точное определение этого термина можно найти у А. Маргулана: «Самую многочисленную группу казахских народных певцов составляли жирчи (или жыршы) — сказители. Жирчи, буквально — песенники, сами мало творят. Они поют заимствованные у других песни и сюжеты [Марғұлан, 1971: 65] .

Жыршы, которые точно выполняли свои первоначальные функции, уже в то время были импровизаторами толгау, терме, дастанов, участвовали в айтысах, пропагандируя свое искусство в народной среде. Наряду со сказителями – жырау, которые украшали своей импровизацией эпические песни, жыршы не могли не оставаться неизменными вместе с наступательным ходом истории. Одна из основных причин в том, что некоторые фольклорные типы, имеющие непосредственное отношение к нашему эпическому наследию, стали исчезать, ассимилироваться в других фольклорных типах, а некоторые из них меняет свои функции. Например, если одно время узаны совсем исчезли с исторической арены, то баксы всецело повернулись к культовым песням. А жырау (в значении жыршы) стали называться в качестве эпических сказителей. И не только называться, а вместе со своими ближайшими родственниками жыршы – они всецело посвятили себя эпическому сказительству. В других же случаях - в многочисленных регионах, сказителей, хотя и называли жыршы, слово «жырау» использовалось иногда по отношению к исполнителям толгау, а иногда к сказителям эпических песен, сохранив так свое первоначальное значение. Жыршы-импровизаторы и пополнившиеся группой жырау (сказитель) теперь не только исполняют заученные готовые тексты, но и оказались сопричастными к формированию и развитию эпоса. Эти два названия фольклорных типов стали впоследствии причиной многих разногласий в науке об устно-поэтическом творчестве. Если одни ученые предлагают называть жырау только создателей толгау, то другие говорят о том, что сказители были жырау, поэтому и их следует называть так. Некоторые фольклористы, не понимая правильно этого процесса, высказали логически неправильные мысли.

О термине «жыршы» и о их роли в последующий период появились обстоятельные и серьезные работы, которые пытались точно определить обе функции жыршы. Р.Бердибаев отмечает, что в понимании широкого круга людей жыршы, заучив известные тексты, исполняет без изменений. Однако облик жыршы, как других представителей искусства слова, многогранен. Жыршы не только заучивают древние дастаны и эпические производствения, но и развивают их в определенном направлении. Когда оцениваем труд жыршы, которые про должают и развивают эпические традиции, мы должны помнить о четырех различных вещах:

- первое они, не подвергая песенные варианты большим изменениям, исполняют их, сохраняя поэтическую форму;
- второе вопросы различия репертуара жыршы; их можно рассматривать как особенности среди различных сказительских школ;
- третье наличие различного уровня развития исполнительского мастерства жыршы. Это связано с талантом сказителя, его опытом и учебой;
- четвертое исполнение эпоса с большими изменениями первоначального текста [Бердибаева, 1982: 59].

Термин «жырши» встречается также у таких тюркоязычных народов, как киргизы, узбеки, карачаевцы и якуты. О специфических особенностях киргизских сказителей говорит М. Богданова: «У киргизов жыршы делится на две группы: на ирчи — исполнителей мелких песен, которые иногда поют и отрывки из поэм, и жомокчу исполнителей больших сюжетных поэм (Манас)». О карачаевских сказителях Р. Ортабайланы пишет, что исполнителями, хранителями народных песен и их популяризаторами были народные жырчи В. Жирмунский и Х. Зарифов подчеркивают, что в Булунгурском районе исполнителей эпических произведений называют джирчи.

Якутские исследователи первых исполнителей олонхо называли «сэсен» (шешен) «оратор», затем – ырыа (жырши). А данное время олонхосут. О карачаевских сказителях приводит интересные факты А.Холаев. Он пишет, что в одних случаях они прибегают к

прозе, в других — к стихам, а иногда сочетают их. В том случае, когда эпический текст поется, певцу (жырчы) подпевают несколько человек из числа слушателей

Характерная черта казахского фольклора в том, что в одном представителе искусства нередко бывают органически соединены различные качества: он и создатель, и исполнитель произведений. Кроме того, если еще учитывать, что казахские сказители заучивали красноречивые, искрящиеся остроумием толгау, терме и эпические произведения, притом не только свои, но и современников, то мы уверенно можем констатировать, что жырши и жырау являются представителями синкретического искусства, то есть они являются сказителем, музыкантом, певцом, артистом, оратором и поэтом своего времени.

Во многих тюркских языках названием певца является слово (nomen agentis), производное от слова, обозначающего песню, сказку, сказание.

Из всех фольклорных типов казахского народа в качестве эпических сказителей сохранились жырау, жырши, киссаши, термеши, как киргизские жомокчу, манасчы, акыны, каракалпакские жырау и баксы, узбекские бахши, шоир, джирчи, джиров, хапиз, кыссахан туркменские бахши, русские сказитель, азербайджанцев ашуг, калмыцкие джангарчи, бурятские улегерши, карачаевские жырчи, ойротские тульчи, башкирские сесен,

Якутские исследователи первых исполнителей олонхо называли сэсен (шешен) оратор, затем — ырыа (жырши). В данное время у якутов и долган исполнитель эпоса называется олонхосут [олонхоhyt] («сказитель олонхо») [Каскарбаев, 1990: 101].

Исполнение олонхо основано на чередовании речевых и поющихся разделов. При этом речевая часть изобилует событиями, так как развитие сюжета передается речитативом, а прямая речь персонажей — пением. Монологи героев олонхо содержат информацию из прошлого, которая проясняет ту или иную ситуацию, волшебный совет или предсказания божеств-покровителей, эмоциональное состояние героев, дающее толчок к дальнейшему развитию сюжета и т. д.

Обычно в олонхо выделяются несколько разных мелодий, характеризующих различные группы персонажей. Главный контраст составляют мелодии Айыы и Абасы. Самостоятельную музыкальную характеристику имеют так называемые герои — трикстеры, являющиеся медиаторами между Средним и Нижним мирами. Это, как правило, младший брат героя, старуха-скотница Симэхсин — Эмээхсин и др.

Яркими мелодиями наделены зооморфные персонажи: конь богатыря, являющийся его верным другом и советником; стерхи (белые журавли), через которых небесные божества отправляют главному герою свою помощь; птичка, сопровождающая богатыря в младенчестве и оберегающая его от злых сил.

В каждой общине был свой сказитель, имевший богатый репертуар, и поэтому существовали многочисленные версии олонхо. Традиция олонхо развивалась в условиях семьи и одновременно служила развлечением и средством обучения. Отражая верования якутов, олонхо являются свидетельствами образа жизни народа, борющегося за выживание в эпоху политической нестабильности в сложных климатических и географических условиях.

В начале 20-го века в каждом якутском селении насчитывалось по несколько олонхосутов. Профессиональные олонхосуты обычно были бедными людьми. Они тратили очень много времени на заучивание текста, на прослушивание других олонхосутов, длительные тренировки в пении и декламации. Из-за этого им некогда было следить за своим хозяйством, а за исполнение им платили немного, обычно натурой: мясом, маслом, зерном. Известны великие олонхосуты прошлого — «суперзвезды» своего времени, такие как Табаахырап, Чээбий, Говоров, Кынат, Тонг Суорун. Из известных олонхосутов более позднего времени можно упомянуть следующих:

Один из основоположников современной якутской литературы и поэзии — Ойунский, Платон Алексеевич — был страстным любителем и популяризатором олонхо. В юности он сам был известным олонхосутом. Именно он записал самый известный якутский олонхо — Ньургун Боотур Стремительный.

Зверев, Сергей Афанасьевич – Кыыл Уола, работавший уже в советское время, также был известным олонхосутом. По мотивам олонхо Нюргун Боотур Стремительный создал одноимённую драму.

Азербайджанские слово «ашуг» происходит от арабского и тюркского «ашуг»- «влюблённый». В большой энциклопедическом словаре азербайджанскогонарода указано, что «ашуг» также с тюркского означает «влюблённый». Считается также, что слово «ашуг» имея арабское происхождение, изначально означало «страстно любящий, пылающий любовью к божеству», затем оно перешло в тюркскую речь, а после в армянскую и грузинскую, уже со значением «певца-поэта».

Среднеазиатский тюркский поэт-мистик XII века Ахмед Ясави в своём стихотворении «Влюблённые в правду» называл «ашиками» суфийских дервишей

Ашугская традиция в азербайджанской культуре начинает развиваться с XV-XVI вв, когда жил и творил ашуг Гурбани, но само искусство имеет более древнюю историю, например озаны творили ещё в X—XI вв.

Основные жанры национальной поэзии - гошма, дастан, устаднаме, а также их поэтические формы-герайлы, дивани, гошма, теджнис- любимые формы творчества ашугов.

У азербайджанских ашугов манеры исполнения отличаются по специфическим особенностям местного творчества. К примеру, ашуги, представляющие каждый из регионов Гянджа, Кельбаджар, Газах, Товуз, Борчалы, заметно отличаются своим индивидуальным мастерством и с особой стойкостью берегут традиции ашугского искусства. Часто исполнение ашуга сопровождает исполнитель на балабане и ансамбль духовых инструментов, но основным музыкальным инструментом ашуга является саз. Основные азербайджанские народные инструменты: тар, деф (в трио мугаматистов), саз (в творчестве ашугов), нагара, гоша – нагара (в праздничных обрядах).

Ашуги разделяется: 1) Ашуг-поэт в народе «Уста ашуг» (ашуг-мастер) сочиняет дастаны, каравелли, стихи, создает песни, поет и играет на сазе, исполнение сопровождает танцевальными движениями; 2)Ашуг-инструменталист. Распространяют произведения знаменитых ашугов, поют и играют на сазе, иногда пританцовывая.

3. Ашуг-рассказчик иногда выступает один (соло), аккомпанируя себе на сазе также ашуга может сопровождать дудукист, который, пританцовывая, движется рядом с ним.

Ашуги выступали не только соло, но и ансамблями, состоявшими обычно из четырёх исполнителей — ашуга, двух дудукистов и барабанщика. Ашугский ансамбль составляли также саз с балабаном и ударным инструментом.

Репертуар ашугов не ограничивается дастанами; он разнообразен по жанрам и очень конкретен по тематике. Ашуги знают сказки (нагыл), любовно-лирические песни, песнивосхваления (гёзеллеме), песни нравоучительные (устаднамэ), сатирические.

Ашуги сочиняют в таких поэтических формах, как пятистишье (мухеммес) и двустишье (дубэйт), а также широко пользуются стихом, построенным на фонемах, которые не требуют смыкания губ (додах-деймез). Многие ашуги помнили по 50-60 дастанов, десятки рассказов, повестей и сказок.

В современном Азербайджане профессиональных ашугов разделяют на две категории: ашуги-исполнители и ашуги-поэты. ашуги-исполнители, будучи профессиональными сказителями, не занимаются поэтическим творчеством. Благодаря своим индивидуальным способностям и тонкому пониманию специфики родного фольклора они вносят различного рода вариации и изменения в свои дастаны и сказания, особенно в их прозаические формы. А ашуги-поэты, наоборот, наряду со сказительской деятельностью, занимаются ещё и поэтическим творчеством.

В Азербайджане таких ашугов называют устадами, что в переводе с азербайджанского языка означает «выдающийся мастер». Устады имели свои школы, где обучали своих учеников азам ашугского творчества. К Устадам можно отнести таких одаренных поэтов, как Гурбани (XVI в.), Ашуг Аббас из Туфаргана (XVII в.), Хесте Касум (XVIII век), Ашуг Валех (XVIII в.), Ашуг Алескер (1821—1926), Ашуг Гусейн из Бозалгана (1875—1949,) Саят-

Нова и многих других. Они оказали огромное влияние не только на ашугскую поэзию, но и на всю письменную литературу Азербайджана.

Монгольское слово тууль «героический эпос», «сказка» заимствовано тувинцами, у которых соответствующие разновидности фольклорного материала называются тоол. Соответственно, сказители называются туульч по-монгольски и тоолчу по-тувински.

У хакасов и мрасских шорцев сказитель называется нымахчы/ныбакчы, производное от нымах/ныбак — «героический эпос», «сказка». Шорское и хакасское нымах / ныбак перекликается со словами, имеющими во многих других тюркских яхыках значения: «сказка», «притча», «речь» и «загадка».

Алтая, у телеутов, шорцев и хакасов есть еще один, общий, термин для обозначения эпоса и сказителя – кайчы.

Сказительство героических эпосов тюрко-монгольских народов является все еще недостаточно изученной областью в фольклористике мирового маштаба.

Сказители эпоса тюрко-монголских народов передают последующим поколениям основы традиционной культуры, препятствуя тем самым забвению коренных историко-культурных традиций, усиливая центростремительные тенденции, способствуя сохранению этих этносов и созданию реальной возможности их полноправного участия во всех духовных процессах, протекающих в мировом сообществе.

### Литература

- 1. Бердибаев Р. Қазақ эпосы. Ғылым. Алматы: 1982. 227 б.
- 2. Каскабасов С.А. Казахскаянесказочная проза. Алматы: Наука, 1990. 362 с.
- 3. Коныратбаев А. Древнетюркская поэзия и казахский фольклор. Алматы: Ғылым, 1971. 280 б.
- 4.Илларионов В. В. Сказительская традиция народов Якутии: Сравнительно-типологический аспект Якутск, 2015. 367 с.
  - 5. Кыдырбаева Р.З. Сказительское мастерство манасчи. —Фрунзе: Илим, 1984. — 325 б.
  - 6. Марғұлан Ә. Ежелгі жыр-аңыздар. Жазушы. Алматы, 1971. 398 б.
  - 7. Мелетинский Э.Н. Поэтика мифа. Москва: Наука, 1976. 407 с.
  - 8. Суразаков С.С. Алтайский героический эпос. М., 1985. 356 с.
- 9. Турсунов Е.Д. Возникновение баксы, акынов, сэры и жырау. Астана: ИКФ «Фолиант», 1999. 365 с.
  - 10. Уәлиханов. Ш Избранные труды. Алматы: Жазушы, 2005. 365 б.
  - 11. Формозов П. Теория фольклорной традиции. Наука. Москва, 1980. 356 с.
- 12. Әуезов М. 20 томдық шығармалар жинағы. 18 том. –<br/>Алматы, Жазушы, 1985. – 448 б.

©Булдыбай А.С., 2024

УДК 81'373.211.1

**Бухарова Г.Х.,** д. филол. н., БГПУ им. М. Акмуллы, г.Уфа, Россия

# ЭТНОЛИНГВИСТИЧЕСКЯ РЕКОНСТРУКЦИЯ КУЛЬТА БОЖЕСТВА ИРГИЗ У БАШКИР ПО ДАННЫМ ТОПОНИМИИ И ФОЛЬКЛОРА

# ETHNOLINGUISTIC RECONSTRUCTION OF THE CULT OF THE IRGIZ DIVINE IN THE BASHKIRS ACCORDING TO TOPONYMY AND FOLKLORE

**Аннотация.** В статье путем осмысления особенностей мифопоэтического мышления башкир, связанных с символом, привлечения, кроме топонимов, различных этнографических, фольклорных материалов башкирского и других тюркских народов, а также фактов сравнительной мифологии народов мира сделана попытка показа

универсальности мифопоэтического мыщления народов и на этой основе объяснения происхождения башкирского гидронима Иргиз. По мнению автора, название реки Иргиз восходит к реконструированному абстрактному божеству, символизирующему идею соединения двух начал в одном индивидууме, идею творения и плодородия.

**Ключевые слова:** башкирский язык, башкирский фольклор, топонимия, этнолингвистика, мышление, сознание, символ.

**Abstract.** In the article, by understanding the peculiarities of the mythopoetic thinking of Bashkirs associated with the symbol, attracting, in addition to toponyms, various ethnographic, folklore materials of the Bashkir and other Turkic peoples, as well as the facts of comparative mythology of the peoples of the world, an attempt is made to show the universality of the mythopoetic thinking of peoples and on this basis to explain the origin of the Bashkir hydronym Irgiz. According to the author, the name of the Irgiz River goes back to a reconstructed abstract deity symbolizing the idea of combining two principles in one individual, the idea of creation and fertility.

**Keywords:** Bashkir language, Bashkir folklore, toponymy, ethnolinguistics, thinking, consciousness, symbol.

Мышление и язык неразрывно связаны между собой на всех этапах и уровнях своего развития. В языке отражаются результаты человеческого познания, которые закрепляются в лексических значениях слов и грамматических категориях и в той или иной степени позволяют судить об историческом развитии человеческого мышления и познания.

На протяжении всего XIX-XX вв. и до настоящего времени представителями различных философских направлений и лингвистических школ велись и ведутся поиски связей языка и мышления. Разработанный Вильгельмом фон Гумбольдтом антропоцентрический принцип в языкознании развивается и успешно применяется как в трудах лингвистов, так и философов.

По замыслу В. Гумбольдта, центральной лингвистической дисциплиной должно стать сравнительное языковедение, ориентирующееся на изучение четырех объектов — языка, постигаемых через него целей человека, человеческого рода и отдельных народов, изучаемых в их взаимной связанности [Гумбольдт, 1984: 311]. Наиважнейшими задачами общего языкознания становятся ... установление взаимосвязи духовного развития человечества и языка в ходе исторического движения" [Гумбольдт, 1984:.144].

Разработанные В. фон Гумбольдтом методологические принципы и теоретические положения, находят развитие в современных исследованиях.

Еще в 70-е годы прошлого века известный уральский топонимист А.К. Матвеев обратил внимание на "образное народное видение" в топонимии и разработал теоретические положения по проблемам ономасиологической и этимологической интерпретации географических названий. При ономасиологическом и этимологическом анализе образных топонимов А. К. Матвеев считал необходимым тщательно учитывать специфику былого мировосприятия и мифологии народа. По его мнению, именно такой подход позволяет многое объяснить в системе образных названий в топонимии. Исходя из критерия о совпадении чувственного восприятия мира у всех народов и частичного несовпадения образного видения, он указал на наличие тождественных по семантике образных наименований в различных языках. Он также подчеркивал, что построение общей типологии образных универсалий позволяет критически осмыслить и пересмотреть уже предложенные этимологии топонимов [Матвеев, 1977: 5-20].

Однако в настоящее время универсальность человеческого мышления и универсальные типы концептуализации и категоризации мира остаются вне поля зрения исследователей. В современных лингвокогнитивных, лингвокультурологических исследованиях чаще всего обращается внимание на разность типов категоризации мира: «Мир расчленен человеком и представлен в разных языках по-разному именно потому, что в каждом естественном языке он выступал исключительно в виде итогов, по-разному протекавших в соответствующих языках процессах категоризации и концептуализации

мира... Эти процессы осуществлялись как экологически, так и чисто исторически в неодинаковых условиях, и они проявляли вследствие этого обусловленность множеством факторов, среди которых и эволюционные факторы, и погруженность людей в разные типы и разные структуры их практической деятельности были далеко не тождественны. А раз так, то нетождественными и вариативными оказывались не только сами формируемые в указанных процессах категории, но и их внутренняя организация, их строение, их иерархия, и даже их типы... Языки мира являют собой примеры членения мира не только на разных основаниях, но и зависимость этих оснований от особенностей самих языков, разных от условий их возникновения и формирования в нетождественных исторических, географических или же социологических экологических условиях, говоря об условиях культурологических» [Кубрякова, 2010].

Цель данной статьи — опираясь на теоретические положения о соотношении языка и мышления, языка и мифа, на универсальность мифопоэтического мышления народов, на мифологические легенды и предания башкир, а также на пережиточные представления в их сознании и на данные топонимии Башкортостана, реконструировать архетипическое значение мифонима Иргиз, ставшим гидронимом, и осмыслить его происхождение.

Перейдя к теме нашей статьи, прежде всего, попытаемся осмыслить символизм мышления, характерный для всех народов мира, а затем проследить особенности мифопоэтического мышления башкир, опираясь на топонимические легенды и предания и связанные с ними географические названия. Ибо, во-первых, в топонимии в той или иной мере зафиксированы результаты предшествующих этапов познания окружающей действительности народом; во-вторых, «... имя собственное есть феномен мифологического сознания»; в-третьих, «... изучение системы собственных имен в их предельных семантических значениях уже есть изучение мифологического аспекта сознания данной эпохи...» [Якобсон, 1970: 608-609].

Как известно, для людей было свойственно явление природы, понятие или идею знаком - символом. мнению Е. П. Блаватской, заменить каким-то условным По религиозная и изотерическая история каждого народа была уложена в символах. Она никогда не была выражена буквально и во многословии [Блаватская, 1993: 343]. Выявить в топонимической системе определенного региона топонимов, связанных с мифами, понять их природу и объяснить их происхождение можно лишь исходя из человека, особенностей его мышления и характера общества, в котором он жил. Топонимы, связанные с мифами, являются результатом особого типа мышления – мифопоэтического. «метафорического» мышления древнего человека лежит образность, сравнение по аналогии, то владение им методом абстрактного мышления привело к символизму. Символизм мифопоэтического мышления башкир находит отражение и в башкирской гидронимии, в архетипических именах. «Имя есть жизнь, - писал А.Ф. Лосев, - ... только в имени обоснована вся глубочайшая природа социальности» [Лосев, 1993: 617]. В именах воплощены социальные мифы-архетипы, протоэлементы общечеловеческой культуры, которые относятся к сфере коллективного бессознательного (К.Юнг), или «молчаливого знания» (Э.Сэпир, Л.Витгенштейн).

По мнению Э. Кассирера, сущность каждого мифического образа можно определить по его имени. Имя и сущность находятся во внутренне-необходимом отношении друг к другу, имя не только обозначает сущность, но и есть сама сущность, и сила сущности заключена в имени [Кассирер, 2000:.328]. Поэтому исследование культурно-значимого слова должно начинаться с изучения его наименования. Основным средством и методом толкования мифов, как пишет Э. Кассирер, «все время служили языкознание и этимология».

Выявление из семантического пространства топонимии архетипов — устойчивых наборов ядерных образов, лежащих в основе «коллективного бессознательного» народа, и их анализ представляется ценным для построения мифопоэтической модели мира. Моделирование фрагментов логико-понятийных систем, связанных с архетипами, позволяет

более глубоко проникнуть к истокам традиций и особенностям народной культуры, что, в свою очередь, является определенным шагом к реконструкции народного мышления.

Архетип – это не только устойчивый первобытный образ или прообраз, праидея, но и языковая форма. Понятие архетип (от греч. *arhe* – «начало», *typos* – «образ», т.е. «прообраз») в лингвистике трактуется как «гипотетически реконструируемая или фактически засвидетельствованная языковая форма, исходная для ее позднейших продолжений, например, и.-е. *mater* – для общеслав. *mati*, лат. *mater* и т.д. [Советский...,1987. 81], т.е. исходная для последующих образований языковая форма, реконструируемая на основе закономерных соответствий в родственных языках. Можно реконструировать не только архетипическую форму, но и архетипическое значение – символ.

Символизм как принцип отражения реальности в символах, т.е. в условных единицах, знаках, составлял основу ментальности носителя мифологического сознания, вследствие этого «мифологический символизм» не есть терминологическая репрезентация точки зрения современного исследователя — это ментальная основа, «методологическая база» мифологической картины мира [Кошарная, 2002:. 89].

Символическая теория мифа, выдвинутая немецким философом Э. Кассирером и полностью им разработанная, позволяет осмыслить особенности мифопоэтического мышления и раскрыть сущность мифа и его выражения в слове. Миф рассматривается им наряду с языком и искусством как символическая форма культуры, и «все они (язык, миф, искусство – Г.Б.) как духовные образования восходят к какому-то первичному, глубинному слою действительности... Действительность тогда улавливается нами не иначе, как через своеобразие этих форм; но из этого следует, что действительность столь же скрывается этими формами, как и открывается ими» [Кассирер, 2002: 11]. Символизм мифа восходит, по Э. Кассиреру, к тому, что конкретно-чувственное может обобщать, только становясь знаком, символом – конкретные предметы, не теряя своей конкретности, могут становиться знаком других предметов или явлений, т.е. их символически заменять. Поэтому мифическое сознание напоминает код, для которого нужен ключ.

Символический смысл, заключенный в мифологических представлениях, чаще всего обретает словесное выражение в фольклорных текстах, в особенности в мифологическом эпосе. В фольклорных текстах мифологическая картина мира или отдельный символический образ описывается в виде мифологического сюжета. Как пишет С.Ю. Неклюдов, «символическое значение признака имеет скорее не синтагматическое, а парадигматическое измерение, оно соотносится не столько с морфологией повествования, сколько с семиотической картиной мира данной национальной культуры, данного региона и с моделью мира данной группой текстов». Поэтому «мифологическая семантика определенного признака не вычленима из сюжетных обстоятельств. Она раскрывается только в контексте более широкого «знания традиции», далеко выходящего за пределы знания отдельного ее представления и знания, отраженного в отдельном входящем в нее тексте» [Неклюдов].

Многие мифологические образы, мифонимы с течением времени утратились в языке, а некоторые остались жить в легендах и преданиях, а также часть из них закреплена в названиях географических объектов. Поэтому именно данные топонимии дают возможность восстановить некоторые из них.

Известно множество определений символа. В самом общем виде под ним понимаются знаки, образы, выражающие какую-либо идею, мотив, сюжет, жизненную ситуацию. По мнению А.Ф. Лосева, символ заключает в себе обобщенный принцип дальнейшего развертывания, свернутого в нем смыслового содержания, иначе говоря, символ может рассматриваться как специфический фактор социокультурного кодирования информации и одновременно как механизм передачи этой информации [Лосев,1970: 37]. «Символ есть конкретно-чувственное обобщение предметов и явлений действительности. Конкретные предметы, не теряя своей конкретности, могут становиться знаками других предметов и символически их замещать» [Кошарня, 2002: 24].

Исследователи отмечают у символов целый ряд признаков, выделяющих их среди других знаковых систем. Это – образность, мотивированность, комплексность содержания, многозначность, расплывчатость границ значений, архетипичность, универсальность в отдельно взятой культуре, пересечение в разных культурах, национально-культурная специфичность, встроенность в миф и архетип.

В мифологии народов мира река является амбивалентным символом, соответствующим как созидательной, так и разрушительной функции воды. И в башкирской мифологии, с одной стороны, река означает рождение, плодородие, движение и очищение, жизнь, а с другой — препятствие, опасность, связанную с потопом, наводнением, следовательно, со смертью и хаосом. Таким образом, река, вода в башкирской мифологии обладает сложной мифопоэтической символикой.

В данной статье мы будем рассматривать только один из множества символических признаков воды, связанный с жизнью, плодородием, рождением на основе анализа происхождения мифонима и гидронима Иргиз.

Как известно, Жизнь в символическом мышлении многих народов связывается с водным потоком, водой, рекой. Об этом же свидетельствует, на наш взгляд, символический смысл мифонима Иргиз, ставший названием реки.

Ырғыз — река в Самарской и Саратовской областях, левый приток Волги, река в Актюбинской и Костанайской областях Казахстана, правый приток Тургая. В исторических документах (Х в.) название реки упоминается в форме Ирхиз [Ковалевский, 1956: 67]. По сведениям Ф.Г. Хисамитдиновой, в русских письменных источниках гидроним фиксируется в 1627 г.: Ис тоя же горы Урака вытекла река Иргыз ...». Как пишет автор, в них кроме Иргыз-реки отмечаются гидронимы Елаш-Иргыз и Юрик-Иргыз [Хисамитдинова, 1992:. 45].

Существуют несколько версий о происхождении данного гидронима. По мнению В.А. Никонова, топоним состоит из тюркского *ырг* "крюк", т.е. "извилистая река", или же из *ирги* "гнить" [Никонов, 1966: 160].

В топонимии Башкортостана отмечаются несколько рек с элементом ыр: Ырғызлы, Ырғазы, Ырғайзы, Ыръязы. Примеры показывают, что элемент ыр, за исключением топонимов Ырғайзы//Ырғазы (они, возможно, восходят к монг. irgaj "ирга", "кустарник", калм. агха "ирга". Ср.: казах, ыргай "жимолость", якут, ыарга "кизил") является самостоятельным словом в составе данных названий.

Слово *ир* в начальном слоге присутствует во многих названиях рек и озер: Ирсу, Иркут, Иро (Ероо), Иркуль, Ирень, Ирклий, Ирген, Ирбит, Ирба. Но, как утверждает Э.М. Мурзаев, далеко не полный ряд восходит к одному источнику; по всей вероятности, он гетерогенный и нуждается в детальном исследовании [Мурзаев, 19956 138]

Элемент "ыр" как самостоятельное нарицательное слово в словарях башкирского языка не зафиксировано, возможно, оно как отдельное слово в таком значении не существует. Имеется лишь слово *ырыу* "делать пазы, уторить" [БРС, 1958:.672]. В остальных тюркских языках ыр//ир встречается в составе географических терминов: узб. ирмок "приток реки", турецк. ирмак, ырмак "река", ир "излучина, извилина реки", ермак в татар. языке в том же значении.

По мнению М.Ф. Хисматова, гидроним Ырғыз образован от ыp//op "колодец, яма, рытвина" и др. тюрк. угуз "река" [СТБ, 1980: 174]. По его мнению, ыр является самостоятельным словом в составе гидронима. Если попытаться объяснить Ыргыз от ыp в значении "колодец" или "река" и угуз "река", то возникает вопрос, зачем нужно было назвать реку "колодец-река" или "река-река"?

Названия Ыргыз, Ырхыс, Ырхы, Arhyz, Yrqyz, Irqaza, Большой и Малый Irqaz встречаются в топонимии Казахстана, Средней Азии, Западного Кавказа, Балкарии, Карачаево-Черкесии, на Чулыме и на Волге.

Наблюдения о данном топониме находим в работе А.П. Дульзона: «На среднем Чулыме имеется населенный пункт Ергоза, расположенный на старице. Кроме этого, известны русские диалектные варианты Ызырга, Иргаза. Топоним разъясняется из

среднечулымского названия старицы, на которой расположен поселок: зуг — старица (букв."старая река"). В этом слове конечный звук отброшен, оставшаяся часть (эргизу), осмысленная как винительный падеж, послужила основанием для создания по аналогии формы именительного падежа эргиза» [Дульзон,1962:. 52].

Исследователи топонимии Балкарии Дж.Н. Коков и С. О. Шахмурзаев название Ырхы къол [кол] связывают с балкарским *ырхы* в значении "поток" (из дождевых и талых вод) [Коков, Шахмурзаев, с.150]. В данном словаре зафиксирована местность "Ору Ырхысы". Авторы словаря объясняют топоним от *Ору* (имя) и *ырхыс* "поток" [Коков, Шахмурзаев,1970:.106]. Они также подчеркивают, что в современном балкарском языке слово "ырхыс" не делится на морфемы, и отрицают возможность сравнения компонента ыр с топонимами типа Ирсу, Ирик и т.п.

Происхождение казахского гидронима Ыргыз Е. Койчубаев объясняет от тюрк. *уз* и *кыр* в значении "узкое плоскогорье" [Койчубаев, 1974: 260].

Топоним Arhuz возводится к абхазскому *arha*, *arhu* "приречная долина, приречная равнина" [Федоров, 1974: 284].

А. Абдрахманов рассматривает название Ыргыз как слово, состоящее из двух основ: ерги (ертедеги) + зуг (су), (ерги означает "старая" и зуг "вода"), которое образовалось следующим путем: Ергизу > Ергизу > Бргиз > Ыргыз [Абдрахманов, 1975: 201-202].

По мнению М. А. Хабичева, Arhuz является более древней формой urqaz и irqiz, который выводится из arhy (ср.: к.-балк. urhu "поток" из ar "поток" + имяобразующий аффикс с уменьшительным значением - hy) "поток" + yz < uz "вода", "река" [Хабичев, 1982, с. 54].

На наш взгляд, рассмотренные гидронимы восходят к одному источнику, и Ыргыз, Ыргыз, Ырхыс, Иргаз, Аргуз, Ургуз являются фонетическими вариантами одного слова. Как известно, в структурном отношении слова общетюркского лексического пласта односложные. Иргыз — двусложное слово. В структурном отношении гидроним образован от ыр и гыз, который восходит к иркыз или иргыз. В современном башкирском языке нарицательное слово иргыз означает, во-первых, двуполого существа — гермафродита, вовторых, мужественную девушку.

Согласно легенде башкир, название гидронима Ырғыз происходит от некогда сказанных слов: "Ир-кыз ине был!» ("Была мужественной девушкой!") [БХИ, 1980: 105 - 106]. В другой легенде содержится подобный мотив: реку называют Ир-кыз в честь мужественной девушки Айстан, которая погибает во время купания в реке от стрел молодых парней, когда-то полюбивших ее и побежденных ею во время состязаний [БХИ, 1980: 106-108].

В современном башкирском языке эпитет "Ир-Кыз", букв, муже-женщина широко применяется по отношению к мужественной, сильной женщине. Но в топонимической легенде связь топонима с мужественной девушкой основывается на этиологическом мифе. Объяснение топонима от некогда сказанных слов характерно для этиологических мифов, но они не раскрывают сущность топонима. Понять природу данного топонима, объяснить его значение в момент его зарождения в языке помогают данные тех же легенд, верований башкир и данные сравнительной мифологии народов мира.

Название реки именем божества Иргыз можно объяснить исходя из универсальности мифопоэтического мышления народов. Чтобы понять суть символического мифологического мышления народов, обратимся к легендам и мифам.

У греков двуполым был Гермафродит, сын Гермеса и Афродиты, юноша необычайной красоты. Когда Гермафродиту исполнилось 15 лет, он отправился странствовать по Малой Азии. Однажды в Карии, когда он купался в водах источника, нимфа этого источника Салмакида страстно влюбилась в него, но ее мольбы о взаимности не имели успеха. По просьбе Салмакиды боги слили ее с Гермафродитом в одно двуполое существо [Ботвинник, 1991: 292].

Мотивы греческой легенды перекликаются с мотивами вышеупомянутой башкирской легенды об Иргиз. (Купание в реке, любовь одного пола к другому, соединение двух противоположных начал в одном индивидууме).

Интересно отметить, что у башкир сохранились пережитки верований, связанные с культом божества Ырғыз. Так, например, у П. М. Кудряшева читаем: «Если красная девушка почувствует к молодому башкирцу страсть любви, и если башкирец взаимно полюбит красавицу, то сие не приписывается к природной симпатии или врожденному влечению одного пола к другому. Это, по мнению башкирских старух, значит, что молодец и красавица в одно время и из одного ручья напились воды» [Башкирия...1989: 363].

Имена собственные подчинены общим лингвистическим закономерностям и являются частью общей лексико-семантической системы языка. Методом компонентного анализа слова можно реконструировать семантический архетип как носителя культурной информации. По-нашему мнению, архетипом слова Ырғыз являлось слово Ир-Кыз, которое в ходе функционирования в языке подверглось фонетическим изменениям: Иркыз -> Ирғыз-> Ырғыз. В структурном отношении Ырғыз состоит из двух корней Ир и Кыз, "мужчина" и "девушка". Но специфика употребления имен собственных в речи обусловлена экстралингвистической реальностью. Основным фактором, влияющим на имяобразование, выступает внеязыковая действительность.

По В. Гумбольдту, слово образуется из субъективного восприятия и есть отпечаток не самого предмета, а его отражения в душе: «... в образовании и употреблении языка находит свое выражение характер субъективного восприятия предметов. Возникающее на основе этого восприятия слово не есть простой отпечаток предмета самого по себе, но его образ, который он создает в душе. Так как ко всякому объективному восприятию неизбежно примешивается субъективное, то каждую человеческую индивидуальность, независимо от языка, можно считать носителем особого мировоззрения. Само его образование осуществляется посредством языка» [Гумбольдт,1984].

Особенно ценным является в трактовке В. Гумбольдта то, что язык не представляет собой прямого отражения мира, в языке осуществляются акты понимания человеком мира. Любое слово эквивалентно не самому предмету, даже чувственно воспринимаемому, а его пониманию в акте языкового созидания [Гумбольдт, 1984: 19, 29, 103]. Слово представляет собой отпечаток не предмета самого по себе, а его чувственного образа, созданного этим предметом в нашей душе в результате языкотворческого процесса [Гумбольдт, 1984: 20, 80]. Язык позволяет человеку осуществлять контакт с миром ("человек живет с предметами так, как их преподносит ему язык" [Гумбольдт, 1984: 80], а также плодотворно воздействовать на этот мир [Гумбольдт, 1984:198].

На наш взгляд, происхождение данного гидронима связано с древними верованиями башкир, связанными с поклонением двуполому божеству Иркыз//Иргыз//Ыргыз. В пользу данного предположения говорят, во-первых, легенды и предания башкир, согласно которым в реках обитает эйэ "хозяин" (первоначальное значение эйэ "бог", "божество"). Следует отметить, что в легендах эйэ предстает то в облике красивой девушки, то мужчины [Башкирия... 1989: 57-58]. Во-вторых, такие двуполые божества были у всех архаичных народов. Как утверждает Е. П. Блаватская, все народы считали своего первого бога гермафродитом, он встречается в легендах почти каждого народа ... [Блаватская, 1993, т.2: 150-158]. Божество-Гермафродит присутствовало также в религиозной системе Китая, Персии, Палестины, Австралии [Керлот, 1994:.135].

присутствовало двуполое Интересно отметить, что всех народов, где y божество, название сложносоставным: греч. Гермафродит его является Ян + Инь, евр. Йаховах - Йах + Ховах (Хавах или Ева), Афродита, кит. Ян-Инь – возможно, к этому ряду можно привести башкирское Ырғыз – Ир + кыз, букв, "мужчинадевушка" и монгольское Чингиз-хан. Как известно, Темучин – монгольский завоеватель и основатель монгольской мировой империи, как и многие князья кочевников до него, став государем, принял новое имя "Чингиз-хан". Как сообщает В.В. Бартольд, Чингиз-хан пишется часто Чинккиз-хан, и Темучин получил свое царское имя от шамана. Поэтому он пишет, что слово "Чингиз", вероятно, заимствовано из области (еще недостаточно изученной – В.В. Бартольд) религиозных представлений монголов [Бартольд, 2002: 615-619]. Не претендуя на достоверность этимологии, мы можем предположить, что слово Чинккиз-хан является синтаксически сложным и состоит из Чинк + киз + хан. По монгольской этимологии, сообщаемой Рашид ад-дином, "Чингиз" объясняется от прилагательного чинк "сильный" [Бартольд, 2002: 619]. Возможно, киз - "девушка", хан -"принц", и имя Чинккиз-хан может иметь связь с двуполым божеством. Имеет типологическое сходство с вышеперечисленными названиями балтийское Jumis — близнечное божество, которое означает "сдвоенный плод". "Двуполыми" являются германо-скандинавские божества: Туисто и Имир, имена которых означают "двойное (двуполое) существо или близнецы [Иванов, Топоров:154; 31, 510].

Появление в семье младенца башкиры и татары также связывают с водой: ребенку объясняют, что они поймали его в реке: "huне Әрметтән тотоп алып кайттык" ("Тебя поймали в реке Армет"); "Әнкәй мине Соннән алып кайткан" ("Мама принесла меня из реки Сунь"). В Ветхом завете на берегу реки фараонова дочь находит корзину с младенцем Моисеем. Это далекие отголоски веры в то, что вода дает жизнь. Возможно, с этим связано у башкир посещение молодой невестой родника, в который она обязательно должна бросить монету, принести жертву хозяину воды.

В башкирских легендах появление водного источника объясняется соединением двух начал в одном, например, озеро Асылыкуль образовалось на том месте, куда стекла кровь Туляка и Асылы [БНТ, 1987: 490]. Подобный мотив происхождения реки встречается и в русских былинах. Так, например, по былинам, реки Дунай и Днепр произошли от крови богатыря Дуна и Днепры Королевичны [Буслаев, 2003: 318]. Мифопоэтические представления народа отражается и в языке. Этимологию мифологизированного иранского гидронима Днепр В. Н. Топоров объясняет от иранского danu "река", "вода" и индоевропейского \*jebhr и связывает с идеей соития, плодородия [Топоров, 1992: 376].

Анализ мотивов башкирской и греческой легенд, русской былины, также пережитков представлений в сознании башкир показывают, что в народном сознании соединение мужского и женского начал связано с водой. А в символизме соединение двух противоположностей в одном означает поток, также огонь-вода или "огненная вода" относится к нуменам и гермафродитам [Керлот,1994: 354; 411]. В реальной географии река Архыз в Зеленчукском районе Республики Карачаево-Черкесия образуется от слияния двух составляющих: р. Дукка и р. Речепста.

Определяя символическую функцию воды, Х.Э. Керлот, пишет, что она оплодотворяет и служит для возрождения материального [Керлот, 1994: 44-45]. Эта идея является общей для большинства мифологий народов мира.

По мнению Е. П. Блаватской, андрогин одновременно мужского и женского начала символизирует бездну, Воду в ее начале. [Блаватская, 1993, т.2:.150-158]. Согласно Х.Э. Керлот, «... союз женского и мужского начал внутри сложного объекта, в особенности, если этот объект – как в случае с машиной – одарен движением, позволяет продвинуть половую параллель ... и характеризовать его как вид секуляризованного лингама» [Керлот, 1994: 349].

В Индии дуалистическое существо — объединение двух полов в одном индивидууме — было главной силой: светом, излучающим жизнь, т. е. лингамом [Блаватская, 1993, т.2:.135]. Лингам (санскрит) — символ абстрактного творения. В Индии, как и в Древнем Египте, этот символ имел значение творящей Силы, Силы продолжения рода, божественной Силы [Блаватская, 1994: 273-274].

Можно заключить, что идея творения имеет связь с водой, с плодородием. В Египте на пьедестале одного из «Колоссов Мемнона» Верхний и Нижний Нил представлены мужчиной и женщиной. Река Нил названа именем бога Нил (гр. *Hilos*), который соответствует египетскому богу Нила — Хапи. Его изображали в виде деревянного истукана

как андрогинное двуполое существо с бородой, с женскими грудями и полным синим лицом и зелеными конечностями и красноватым телом. Перед наступлением ежегодного наводнения этот истукан в торжественном шествии переносили из одного места в другое. Ему приносили жертвы: в реку бросали свитки папируса с написанными на них перечислениями даров [Тахо-Годи, 1992:. 218; Рубинштейн, 19926 582; Блаватская,1994: 3381.

Следует отметить, что божество гермафродит не связано с физиологическим аспектом обоеполости, оно – абстрактное божество, которое в мифологии народов мира связывается с идеей творения, продолжения рода. М. Элиаде рассматривает андрогинность лишь в качестве архаической формы божественного двуединства, основываясь при это на том, что она «выражает сексуальным – и потому очевидным – языком принципиальную идею интеграции всех пар противоположностей в Едином» [Элиаде, 1994].

Поэтому кажется закономерным то, что в нашем примере названия с основой *ыргыс//ыргыз //ырхыс//ырхы* связаны именно с водным объектом: озером или рекой, а в некоторых языках (например, в балкарском), *ырхыс, арhy* употребляется в значении "поток". Следует также заметить, что в древнеуйгурском слово "арсу" означало гермафродита [Наджип,1989: 40]. Связь между *ыргыз, арсу* "гермафродит", *Ыргыз* "двуполое божество", *ыргыз//ырхыс* "поток" объясняется исходя из символического характера мышления.

В башкирском языке слова *Ырғыз, Ырғызлы* сохранились лишь в гидронимии. Их значение, на наш взгляд, восходит к реконструированному на основе данных топонимии, сравнительной мифологии народов мира и пережиточных представлений в сознании башкир абстрактному божеству *Ир-Кыз* //*Ырғыз*, которое было связано с водой, потоком и символизировало творящую силу.

Следует отметить, что божество воды занимало важное место в мифологии многих тюркоязычных народов. У казахов и киргизов существовал обычай: бесплодные женщины молились божеству воды, прося ребенка, приносили ему жертву. В азербайджанских сказках идея творения, продолжение рода также связано с водой: женщина, мучимая жаждой, выпив из источника всю воду, забеременела и родила мальчика. Вера в божественную сущность воды нашла отражение и в турецкой обрядовой игре "Боди-бостан оюну". В период засухи, чтобы вызвать дождь, дети наряжали полуметровую куклу и обходили все дворы. При этом пели песню:

"Боди, Боди, огород — Боди!
От чего родились мать-отец?
От небольшой ложки воды.
Дайте долю Боди!
Сорок дней дождя, пятьдесят — слякоти.
Пошли, бог, пошли ливень!
Кто даст соль, у того — сын,
Кто даст масла, у того дочь родится [Сейидов, 19736 65-66].

В якутской мифологии Джылга хаан (возможно, "хан реки") определяет судьбу ребенка при его рождении. Если покровительница деторождения Нэлбэй Айысыт не давала детей, якуты у Джылга хаана просили душу ребенка. Считалось, что ребенок, душа которого получена от Джылга хан, имеет надежную судьбу [Немировский, 1991: 374-375].

Вышеизложенные фольклорные мотивы помогают нам проследить мысли первобытного человека и сделать вывод о том, что в мифологии многих народов отражена вера в божественную сущность воды: она является источником жизни, творения. Такая идея заложена и в названии мифонима Ырғыз, восходящему к реконструированному абстрактному божеству, символизирующему идею соединения двух начал в одном индивидууме, идею творения и плодородия.

#### Литература

- 1. Абдрахманов А.А. Топонимика и этимология. Алма-Ата: Гылым, 1975. 208 с. (На казах, яз.).
- 2. Бартольд В.В. Работы по истории и филологии тюркских и монгольских народов // Подгот. к. изд. С.Г.Кляшторный /Отв. ред. А.Н.Кононов. Перепеч. с изд. 1968 г. М.: Вост. лит., 2002.-757 с.
- 3. Башкирия в русской литературе: В шести томах. Т.1. Уфа: Башк. кн. изд-во, 1989.-512c.
  - 4. Башкирское народное творчество. Т.1. Эпос. Уфа, 1987.
- 5. Башкирско-русский словарь. М.: Гос. изд-во нац. и иностр. словарей, 1958. 802 с.
- 6. Башҡорт халыҡ ижады: Риүәйәттәр, легендалар. Өфө: Башҡ.кит.нәшр., 1980.-416~6.
- 7. Блаватская Е. П. Тайная дотрина. Смоленск: Редакционно- издательский центр "ТОК", 1993. Т. 1. -760 с; Т.2. -912 с
- 8. Блаватская Е. П. Теософский словарь (полный). М.: Изд-во Ассоциации Духовного Единения "Золотой век", 1994. 599 с.
- 9. Ботвинник М.Н. Гермафродит / / Мифы народов мира. М.: Советская Энциклопедия, 1991. Т. 1. С. 292.
- 10. Буслаев Ф.И. Народный эпос и мифология. Сост., вступ. ст., коммент. С.Н.Азбелова. М.: Высш.шк., 2003. 400 с.
  - 11. Гумбольдт В. Избранные труды по языкознанию. М.: Прогресс, 1984. 400с.
- 12. Дульзон А. Н. Былое расселение кетов по данным топонимики // Географические названия. М.,1962. С. 52.
- 13. Иванов В.В., Топоров В.Н. Балтийская мифология // Мифы народов мира. М.: Советская Энциклопедия, 1991. Т. І. –158-159 с.
- 14. Кассирер Эрнст. Избранное: Индивид и Космос. М.; СПб.: Университетская книга, 2000. 654 с.
- 15. Кассирер Эрнст. Философия символических форм. Том 3. Феноменология познания. М.; СПб.: Университетская книга, 2002. 398 с.
  - 16. Керлот X. Э. Словарь символов. –М.: REFL-Ьоок, 1994. 608 с.
- 17. Ковалевский А.П. Книга Ахмеда ибн-Фадлана о его путешествии на Волгу в 921-922 г. Харьков, 1956. –438 с.
- 18. Койчубаев Е. Краткий толковый словарь топонимов Казахстана. Алма-Ата: Наука, 1974. 274 с.
- 19. Коков Дж. Н., Шахмурзаев С. О. Балкарский топонимический словарь. Нальчик, 1970. 170 с.
- 20. Кошарная С.А. Миф и язык: Опыт лингвокультурологической реконструкции русской мифологической картины мира. Белгород: Изд-во Белгородского гос. ун-та, 2002. 288 с.
- 21. Кубрякова Е.С. О месте когнитивной лингвистики среди других когнитивных наук когнитивного цикла и о ее роли в исследовании процессов категоризации и концептуализации мира // Материалы КС РАН. М, 2010.
  - 22. Лосев А.Ф. Бытие. Имя. Космос. М.: Мысль, 1993. 958 с.
  - 23. Лосев А.Ф. Символ// Философская энциклопедия. М., 1970.
- 24. Матвеев А.К. Образное народное видение и проблемы ономасиологической и этимологической интерпретации топонимов // Вопросы ономастики. Свердловск: Изд-во Урал. ун-та, 1977. Вып.12: с.5-20.
- 25. Мелетинский Е.М. Имир // Мифы народов мира. М.: Советская Энциклопедия, 1991. Т. І. С. 510.
  - 26. Мурзаев Э.М. Топонимика и география. M.: Hayka, 1995. 304 c.
- 27. Наджип Э.Н. Исследования по истории тюркских языков XI XIV вв. M.: Наука, Главная редакция восточной литературы, 1989. 283 с.

- 28. Неклюдов С.Ю. Семантика фольклорного текста и «знание традиции» //www.ruthenia/ ru/folkljre/os04...program...neckludov. htm
- 29. Немировский А.И. Джылга Хан // Мифы народов мира. М, Советская Энциклопедия, 1991. Т. 1. С. 374-375.
  - 30. Никонов В.А. Краткий топонимический словарь. М.: Мысль, 1966. 509 с.
- 31. Рубинштейн Р.И. Хапи // Мифы народов мира. М.: Советская Энциклопедия, 1992. Т. 2. -C. 582.
- 32. Сейидов М.А. К вопросу о трактовке понятий *Jer sub* в древнетюркских памятниках (В сопоставлении с реликтами до мусульманских верований) // Советская тюркология, 1973, №3. С. 63-70.
  - 33. Словарь топонимов Башкирской АССР. Уфа: Башк. кн. изд-во, 1980. 199 с.
  - 34. Советский энциклопедический словарь. М., 1987.
- 35. Тахо-Годи А.А. Нил //Мифы народов мира. М.: Советская Энциклопедия, 1992. Т. 2. С. 218.
- 36. Топоров В.Н. Река // Мифы народов мира. М.: Советская Энциклопедия, 1992. Т. 2. С. 374-376.
- 37. Федоров Я. А. Топонимика Западного Кавказа и некоторые вопросы его этнической истории // Труды Карачаево-Черкесского НИИ. Вып. VII, 1974. С.284.
  - 38. Хабичев М.А. К гидронимике Карачая и Балкарии. Нальчик, 1982. С.54.
- 39. Хисамитдинова Ф.Г. Географические названия Башкортостана. Уфа: Изд.-во БГУ, 1992. 103 с.
  - 40. Элиаде Мирча. Священное и мирское. М.: Изд-во Моск. ун-та, 1994. 144 с.
- 41. Якобсон Р. Роль лингвистических показаний в сравнительной мифологии // VII Международный конгресс антропологических и этнографических наук. Т. 5. М, 1970. С. 608-619.

© Бухарова Г.Х., 2024

УДК 811.512.145:398

**Габидуллина Ф.И.,** к.филол.н., доцент, ЕИК(П)ФУ, г. Елабуга, Татарстан

# ТРАНСФОРМАЦИИ ФОЛЬКЛОРНЫХ ОБРАЗОВ В ПРОЗЕ М. КАБИРОВА (НА ПРИМЕРЕ ПРОИЗВЕДЕНИЯ «КОГДА ОНИ ПРОСНУЛИСЬ» («УБЫРЛАР УЯНГАН ЧАК»)

# TRANSFORMATIONS OF FOLK IMAGES IN M. KABIROV'S PROSE (BASED ON THE EXAMPLE OF THE WORK "WHEN THEY WOKE UP" ("UBYRLAR UYANGAN CHAK")

**Аннотация.** В статье представлен анализ образа Убыр на материале романа-хоррора Марата Кабирова «Когда они проснулись». Выявлены черты, характерные для образа Убыр в татарской мифологии, образа вампира в европейской мифологии, а также специфические для персонажа данного произведения (авторские характеристики). Выявлено, что автор интегрирует в произведении мифологию разных культур, предлагает вниманию общественности новый для татарской литературы жанр, но сохраняет значимое качество – направленность на социально и общественно значимые проблемы.

**Abstract.** The article presents an analysis of the image of Ubyr based on the material of the horror novel by Marat Kabirov "When they woke up". The features characteristic of the image of the Ubyr in Tatar mythology, the image of the vampire in European mythology, as well as specific to the character of this work (author's characteristics) are revealed. It is revealed that the author integrates the mythology of different cultures in the work, offers a new genre for Tatar literature to the public, but retains a significant quality – focus on socially and socially significant problems.

Ключевые слова: Марат Кабиров, хоррор, вампир, Убыр, мифология.

**Keywords:** Marat Kabirov, horror, vampire, Ubyr, mythology.

Проза М.Кабирова является в современной литературе уникальным явлением в первую очередь потому, что автор не цепляется за традиционные образы и сюжеты, а очень осторожно и целенаправленно их трансформирует и интегрирует в новые для татарской литературы жанры — фэнтези, хоррор и другие. Примером может служить его роман «Убырлар уянган чак» («Когда они проснулись»).

Как видно из названия романа, в систему персонажей ожидаемо включены такие сказочно-фольклорные герои как Убыр. Традиционно такой персонаж часто встречается в татарских сказках, мифах. Ф. Урманче выделяет такие качества Убыр: как правило, этот образ является злым духом, демонический силой, но сильный сказочный герой может заставить служить ее и ее волшебные дары во благо; чаще встречается в сказках, пословицах, в обрядовом фольклоре; не живет отдельно от людей, особенно Убыра притягивают женщины; у людей, в которых вселилась Убыр, есть определенные физические особенности; ее невозможно поймать, она рассыпается на огненные части и исчезает [Урманче 2011: 141]. В романе часть этих особенностей актуализировано, часть качеств заимствовано у персонажа европейской мифологии – вампира. Вообще, автор и сам считает роман первым татарским произведением о вампирах, а в переводе произведения на турецкий язык вообще используется только понятие вампир [Сибгатуллина, 2022]. Да и сам герой произведения – 14-летний Ильхам актуализирует в памяти всю информацию о вампирах, которая ему известна, вспоминает, что их тела в могиле не распадаются, физическую силу. Вспоминает, что обычно вампирами становятся самоубийцы, опасные преступники и сами погибшие от рук вампиров. Специфично и строение зубов: они двухрядные, а при кровососании увеличиваются в размерах. Они не пьют кровь, как воду, а только высасывают ее коренными зубами, и ни у них, ни у пострадавшего не остается ни капли крови на одежде [Кәбиров, 2019: 12]. Миссия вампиров в произведении достаточно интересна и не заключается только лишь в удовлетворении потребностей вампиров-убырлы в человеческой крови: они хотят уничтожить человеческую расу в мире, выпив кровь людей, а самых сильных и благородных существ человечества использовать для увеличения силы своей расы.

Фолькорно-мифологический образ Убырлы в романе М.Кабирова вбирает в себя как традиционные свойства и качества персонажа татарского народного фольклора, так и свойства вампира как персонажа фольклора европейских народов, что может быть связано с глобализацией и интеграционными процессами в разных областях, в том числе и в культуре. Кроме того, Убыр в романе писателя наделяется и частными чертами, которыми их наделяет именно этот автор. Рассмотрим эти данные в виде таблицы.

Качественная характеристика образа Убырлы в романе М.Кабирова "Когда они проснулись" в сравнении с похожими фольклорными персонажами

| Характеристика Убыр / вампира                                     |                                                                                                                                  |                                            |
|-------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------|
| В татарском фольклоре и мифологии (Убыр)                          | Вампир в европейской мифологии                                                                                                   | В романе М.Кабирова "Когда они проснулись" |
| Считается демонической силой, но иногда помогает сказочным героям | "ужасные монстры, встающие из могилы" [Грабузов, 2012], отрицательный персонаж. Не отбрасывают тень, не отображаются в зеркалах. | Олицетворяет только зло                    |
| обладает огромным                                                 | физическая сила                                                                                                                  | обладают недюжинной                        |
| колдовским потенциалом                                            | превосходит человеческую,                                                                                                        | физической силой, но                       |
|                                                                   | а также есть                                                                                                                     | отдельных магических умений                |
|                                                                   | сверхъестественные                                                                                                               | нет                                        |
|                                                                   | способности. Очень                                                                                                               |                                            |

|                                                                                                                              | привлекательные.                                                                                                                                                                  |                                                                                                                                                                                        |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| в основном Убыр притягивают женщины                                                                                          | вампиры — материальные существа, в этом их отличие от демонов, поэтому они не подселяются.                                                                                        | могут подселяться и к мужчинам, но в основном их жертвами становятся в романе женщины (Нафиса, Лейсан и др.)                                                                           |
| У человека, к которому подселилась Убыр, есть на голове небольшая ямочка может принимать облик свиньи, черного пса или кошки | Человек, которого укусил вампир, сам превращается в вампира может принимать как облик летучей мыши, так и другие.                                                                 | Человек, которого укусила Убыр, сам превращается в такое же существо может принимать облик летучей мыши                                                                                |
| Не представляет опасность для лиц мужского пола, опасается их                                                                | вампиром может быть и женщина, и мужчина, следовательно.                                                                                                                          | не боится мужчин, может и убить, и покалечить их                                                                                                                                       |
| Чтобы поймать Убыр, нужны двухпиковые черемуховые вилы                                                                       | по словам ученых, «осиновый кол является промежуточным инструментов в борьбе с вампирами» [Сафрон, 2018: 154]. После этого необходимо отрубить голову вампиру, а тело испепелить. | Чтобы убить Убыр, используют осиновый кол                                                                                                                                              |
| Может причинять вред скоту                                                                                                   | могут причинять вред скоту, портить посевы, влиять на погоду.                                                                                                                     | Причиняет огромный урон<br>скоту                                                                                                                                                       |
| может выбираться из могилы и дальше причинять зло                                                                            | специальные манипуляции помогают предотвратить восстание вампира, например: испепелить тело, хоронить лицом вниз и др.                                                            | Если воткунуть осиновый кол,<br>Убыр расспается прахом                                                                                                                                 |
| Даже после смерти человека, к которому подселилися Убыр, Убыр сам остается жить                                              | при специально проделанных манипуляциях вампир не может выйти из гроба                                                                                                            | Убить Убыра очень сложно, но после смерти это существо уже не может причинить вред. Есть эпизод, когда Убыр снова превращается в человека                                              |
| Неприязненно относится к людям, а в некоторых сказках даже ест их.                                                           | очень привлекательные, способные обаять человека, которого наметили в жертву.                                                                                                     | Убыры могут питаться кровью человека, однако в момент повестования в их доступе уже есть лекарство, заменяющее кровь человека. Поэтому укус людей в романе имеет более глубокий смысл. |

Анализируя произведение М.Кабирова, необходимо обратить внимание на еще один аспект. Этот роман не написан только в целях развлечения читателей, хотя образы вампиров в литературе, киноискусстве часто присутствуют в произведенниях равзлекательного, массового характера. М.Кабиров же поднимает ряд важных проблем, имеющих историческую, социальную, национальную значимость. И эти проблемы связаны с героямилюдьми. Так, образы Шархана и особенно Али вызывают куда больее отвращение нежели Убыр. В ситуации с появлением в деревне вампира, Шархан захватывает власть в свои руки,.

Подчеркивая, что его отрицаиельный герой является типичным, автор пишет: "Хэер, белеме белән дә акылы белән дә артык ерак китмәгән Шархан кебек бәндәнең үз хакимлегеннән исереп китү ихтималы зур инде. Көтүче чыбыркысын авылда калдырып Уфага килеп милицияга урнашкан егетләрнең үз-үзләрен алланың кашка тәкәсе кебек тотулары турында бөтен халык сөйли. Шархан белән дә шуңа охшашрак хәл иде. Житмәсә, аның кулындагы власть бэлэкэй түгел, һәрхэлдэ, аны милиция тукмагы белән генә чагыштырып булмый" [Кәбиров, 2019: 184]. То есть писатель пишет, что как и большинство людей, не отличающихся ни интеллектом, ни образованием, Шархан, был опьянен ощущением власти. В народе много говорят о деревенский парнях, отбросивших пастуший кнут и уехавших работать в органах правоохранения в Уфе и через некоторое время начинавших вести себя как избранные народом и Богом представители власти. По мнению М.Кабирова, такие парни и Шархан – представители одного лагеря. Однако некоторые слова Шархана заставляют задуматься и главного героя. Шархан удивлен поведением народа, когда всех настигла общая беда. Согласно логике, она должна была объединить людей, как объединила народ единым фронтом против Гитлера. Однако в современных условиях наблюдается иная картина. Каждый старается сам спастись от напасти Убыра, и если для этого надо принести в жертву соседа, он это делает.

Таким образом, фольклорно-мифологические образы в полотне романа, написанного в жанре хоррор, являются новыми для татарской литературы. Образ Убыр вбирает в себя качества и персонажей татарского, и европейского фольклора, который дополняется и авторскими характеристиками. Автор знакомит читателя с жанром, который необычайно популярен в русской и мировой массовой литературе, однако здесь сохраняется главная функция татарского художественного произведения — не только развлекать читателя, но и заставить задуматься о социальных и нравственных проблемах современного общества.

#### Литература

- 1. Грабузов И.Ю. Трансформация образа вампира в художественной культуре Европы и Америки // Актуальные проблемы гуманитарных и естественных наук. 2012. №6. URL: https://cyberleninka.ru/article/n/transformatsiya-obraza-vampira-v-hudozhestvennoy-kulture-evropy-i-ameriki; дата обращения: 24.04.2024.
  - 2. Кәбиров М. Убырлар уянган чак. Электрон китап. Литрес сайты, 2019. 260б.
- 3. Сафрон Е.А. А.К. Толстой как основоположник образа вампира в русской литературе // Ученые записки Орловского государственного университета. 2018. №2. С. 153-155.
- 4. Сибгатуллина Ә.Т. Мажара тәрҗемәсе яки тәрҗемә маҗаралары // Казан утлары. -2022. -№2. -Б.174-177.
- 5. Урманче Ф.И. Татар мифологиясе. Энциклопедик сүзлек. 3 томда: 3 т. (С-Я). Казан: Татар. кит. нәшр., 2011. 199 б.

<sup>©</sup>Габидуллина Ф.И., 2024

УДК 398. 3 (=512.141)

**Гайсина Ф.Ф.,** с.н.с., ИИЯЛ УФИЦ РАН, г.Уфа, Россия **Fайсина Ф.Ф.,** өл.г.х., РФА ӨГТҮ ТТӘИ, Өфө к., Рәсәй

## ПОВЕРЬЯ, ПРИМЕТЫ И ЗАПРЕТЫ БАШКИР, СВЯЗАННЫЕ С СИМВОЛАМИ УДАЧИ/НЕУДАЧИ

БАШКОРТ ФОЛЬКЛОРЫНДА УҢЫШ/УҢЫШҺЫЗЛЫК СИМВОЛДАРЫ МЕНӘН БӘЙЛЕ ЫРЫМ-ЫШАНЫУЗАР, ТЫЙЫУЗАР **Аннотация.** В статье рассматриваются поверья, приметы и запреты башкир, связанные с символами удачи и неудачи. Они направлены на оберегание духовного и физического здоровья человека. В данных поверьях выделяются категории цвета, места, пространства и времени, символы одиночества и пустоты. В то же время в них отражаются национальные, религиозные и философские взгляды народа.

**Ключевые слова:** башкирский фольклор, поверья, приметы, запреты, символ удачи, символ неудачи.

Һуңғы йылдарза Рәсәй этнографтары, фольклорсылары ырым-ышаныузарзы төрлө яклап, тәрәнерәк тикшерә башланылар, категориялары, символдарына ла иғтибар бирәләр. Был темаға И.И.Фурсин [1981], Р.Г. Назиров [1987], И.Ю.Назарова [2009], һ.б. хезмәттәрен миçалға килтерергә мөмкин.

Башкорт халык ижадында иһэ ырым-ышаныузар жанры элегәсә ныклап өйрәнелмәгән өлкә булып кала килә. Улар милләтебеззең тормош-көнкүрешендә борондан, ата-олатайзарзың тәжрибәһе менән быуындан-быуынға тапшырыла килгән. Шуларзың күпселеге уңыш һәм уңышһызлык менән бәйле, сөнки, кеше һәр вакыт үзенең һәм башкаларзың тормош тәжрибәһенә таянып эш итә, һығымта сығара, юрай, ырымлана. Уңыш символы – кот, бәрәкәт, табыш, муллык, байлык, бәхет төшөнсәләре менән бәйле булһа, ә уңышһызлык – ул бәлә-каза, ауырыу, кайғы-хәсрәт, юғалтыныу, юклык, үлем һәм бәхетһезлек менән күзаллана.

Һәр кем язмышында уңышлы, бәхетле булғыны килә, шуға ла, йәшәйештең төрлө үзенсәлектәренә иғтибар итә һәм үзенә зыян килтерерзәй ғәмәлдәрзән һакланырға тырыша. Тормошоноң һәр тарафын: ғәмәлдәрен, вакытын, хәрәкәттәрен һ.б. эшләйәсәк эштәрен уңышлы һәм уңышныз күзлегенән сығып баһалай. Мәсәлән, кешеләр "юллыкһыз" һәм "юллыклы"ларға бүленә. Ауылдарза кемделер күргәндә: "Уның юллығы бар, уны күрһәң – юл уңа", - тибез. Йәки киреһенсә: "Уның юллығы юк, уны күрһәң – юл уңмай", - тип әйтәбез. Юллыкһыз кешене "коро аяк", тип тә атайзар.

Халык фекеренсә, юллыклы кешенең "кул арты" ла еңел була. Ул бүләк, йә акса бирһә – һиңә байлык килә. Ул "еңел аяклы" ла була, ул өйөңә кереп сыкһа, унан һуң кунактар күп килә, тип исәпләнә. Юлдыкһыз кешенең "кул арты" ла ауыр була, мәсәлән, уға акса бирһәң, аксаң бөтә, бурыска батыуың ихтимал. Ул "ауыр аяклы" ла була, унан һуң йортоңа береһе лә кереп йөрөмәй. Ундай кешегә мал һатһаң, малың корой, ә "кул арты еңел" кешенән мал алһаң, киреһенсә, малың ишәйеп, уңып китә. Был осракта ла, уңышлылык малды ауылдың, йылғаның асқы, йәки өскө яғынан алыуың, һатыуың менән бәйле. Бында урын, йүнәлеш, вакыт категориялары рол уйнағанын күрәбез.

Ауылдарза малды алғанда, һатканда таçтамал бүләк итеү, күстәнәс биреп кайтарыу ғөрөф-ғәзәте бар. Мал кото китмәһен өсөн, һатып алыусыны буш кул менән кайтарырға ярамай. Малдың семтем йөнөн алып калыу за кот, бәхет китмәһен өсөн эшләнелә. Был осракта кот һәм бушлык символдары күз уңында тотола.

Шулай ук, кеше өйгә кергәндә, кунакка барғанда буш кул менән барырға тейеш түгел, кулында аз булһа ла, ризык булырға тейеш. Күршенән һауыт алып торғанда ла, кире кайтарғанда буш кайтарырға ярамай, сөнки, йорттан ризык, муллык, бәрәкәт китә, тип исрпләнә. "Буш һауыт", "буш кул" — бушлык, юклык символдарын сағылдыра, мәсәлән: "Кешенең юлын буш бизрә менән кыйырға ярамай, юлы уңмай", - тизәр.

Ауылдарза хайуандар менән бәйле ырым-ышаныузар, һынамыштарға айырыуса иғтибар итәләр. Улар күбеһенсә үлем символы менән бәйле булалар. Мәсәлән, әгәр һыйыр үкерһә, эт олоһа – янғын була, мәйет сыға, тизәр. Шулай ук, ауылға урмандан кырағай йәнлек килеүе лә насар билдә исәпләнә.

Коштарға бәйле ырым-ышаныузарға килгәндә: йортка кәкүк килһә, ауыл өстөнән козғон корколдап осоп йөрөһә, ауылдан мәйет сыға тигәндәре киң билдәле. Өй башына ярғанат кунһа ла алама була, тизәр [Гайсина, 2022:33].

Уңыш менән бәйле ырымдарзың да үз символиканы бар. Ыңғай, якшылык менән

бәйле ырымдарға килгәндә: "Бесәй битен йыуһа – кунак килә", "Тәҙрәгә кош кунһа – кунак, хәбәр килә", тиҙәр. "Йылан мөгөҙөн һиңә һалһа – бәхетле, бай булаһың", тигән ышаныу ҙа бар. Бөжәктәр менән бәйле ырым-ышаныуҙарҙа ла якшы юрауҙар бар. Мәҫәлән, төшөңдә бал корто, күс һиңә кунғанын күрһәң – байлық, ырыҫ, бәрәкәт килә, тип иҫәпләнә.

Шуныны кызык, ырым-ышаныузарза кайны орсакта гендер аспекты буйынса бүлеүзөр зө осрай. Мәсәлән, яңы йылдың беренсе иртәнендә өйгә беренсе булып катын-кыз килеп иннә — ғаилә өсөн йыл коро, уңышныз буласак, ә ир кеше иннә, кирененсә уңышлы буласак, тип исәпләнә. Ир кешенең юлын катын-кыз кыйып үтнә лә, ир кешенең юлы уңмаясак, тизәр халыкта. Бында ир кеше — киләсәк бәрәкәт, ырыс менән ассоцияллаштырыла, ә катын-кыз образы төштә лә ниңәлер "кире символ" (юклык, хәүеф, бушлык) ролен үтәй.

Юл менән бәйле ырымдарза, тыйыузарза уңыш һәм уңышһызлык символдары айырыуса көслө сағылған: "Юлға сыккас, кире керһәң – юлың уңмай. Юлың уңһын өсөн бер аз ултырып, йәки көзгөгә карап сығыр кәрәк", тизәр. "Юлға сыккан кешенең юлы уңһын өсөн артынан бер бизрә һыу, йәки бер косак утын булһа ла керетер кәрәк, буш кул керергә ярамай", - тип тә әйтәләр. "Юлға сыккан кешенең артынан изән һепереп, йыуып, бысрак һыу түгеп калырға ярамай, юкһа юлы уңмай", — тизәр [Ғайсина, 2010:90-91]. Был тыйыу быға окшаш башка тыйыузар менән ауаздаш. Мәсәлән: "Изән һепергәндә, кешенең аяғын һеперергә ярамай, түбәнһетелә, бәхете кәмей", "Изән һепергәндә ишектән түргә һеперергә ярамай, өйгә бәлә-каза, ауырыу килә", тизәр. һепертке — бысрак менән бәйле булғас, кире, кара, бысрак энергияны символлаштыра, шуға ла уңышһызлыкка юрала ла.

Артабан, "Юлға сыккас, артка боролоп карарға ярамай, кире кайтаһың", "Туйзан һуң күсенгәндә кыз артына боролоп карарға тейеш түгел, кире кайта", — тизәр. Һуғышка, әрмегә киткәндә киреһенсә, кеше кире боролоп карарға тейеш. Һуғышка киткәнендә һалдат кире боролоп караһа, мотлак тере әйләнеп кайтасак, тигән ышаныу бар. Бында без "артка боролоп карау символы"ның сағылғанын күрәбез. Ғөмүмән, фольклорыбызза "артка боролоп карау" мотивын Р.Г. Нәзиров [Нәзиров, 1987:31-38] өйрәнгән.

Төс символында ла уңыш һәм уңышһызлыкка бәйле ырымдар бар, мәсәлән, төштә кешене кара кейемдә күреү, уның аурығанын, йә бәлә-казаға тарығанын аңлата. Төштә һары төс тә аурыузы аңлата. Мәсәлән, "һары менән аурыған кешегә һары төстәге күлдәк кейзерһәләр – тиз һауыккан", "Юлды кара бесәй кыйһа – юл уңмай", ә "Өс төслө, ала (ақ, кара, көрән) бесәй йортка уңыш килтерә", тигән ырымдар бөтә халыкка ла билдәле [Ғайсина, 2012: 323-324].

Кеше тыуғанынан алып бәхетле булыу өсөн тырыша, шуға ла, һәр көн генә түгел, ай, йылдарзың да уңышлы һәм уңышһыз булыуына иғтибар итә. Халык ижады жанрзарында булған ырым-ышаныузарзан күренеүенсә, вакыт категорияһына бәйле ырымдар, тыйыузар күп, йәғни, азнаның шишәмбе, шәмбе көндәре — коро көндәр исәпләнә. Айзарзан — сәфәр айы, йылдарзан — куй, куян, тауык, йылкы йылдары ауыр йылдар исәпләнә. Мәсәлән, халык араһында "Кәбисә йылында өйләнергә ярамай", "Сәфәр айында өйләнергә ярамай", тигән тыйыу айырыуса киң таралған [Ғайсина, 2011: 409-410].

Шулай ук, азна, ай, йыл баштары эш башлар өсөн уңайлы осор, э азна, ай, йыл һуңында яңы эш башларға, ғаилә корорға (кейәүгә сығырға, кәләш алырға, күсенергә һ.б.) тәкдим ителмәй. Яңы өйгә ағастар япрактарын койғанда, үләндәр, сәскә, тамырзар короғанда күсергә кәңәш итмәйзәр. Бында япрактар койолоу, үлән, тамырзар короу – тормоштоң һүнеүе, бөтөүе менән сағыштырыла, шуға ла тыйыу барлыкка килгән дә.

Башланғыстар уңышлы булһын өсөн эште ай, йыл башында башларға ҡушыла. Мәçәлән, яңы өйгә яз күсергә кәңәш итәләр. Бында япрак ярыу – яңы тормош башланыу, донъя яңырыуы менән сағыштырыла.

Уңышһыз вакыт тип көндәрзән: шишәмбе, шаршамбы (төшкә саклы), шәмбе, эңер төшкән мәл, ай, йыл һуңдары һанала. Был уңышлы һәм уңышһыз символдарзы киләсәкте, һаулыкты кайғыртып, көтөлмәгән төрлө бәлә-казаларзан, кыйын хәлдәрзән һакланыу, курсалау өсөн кулланғандар.

Ырым-ышаныузарза ислам дине йоғонтоһо ла һаҡланған. Көтөлмәгән ҡунак — Аллаһ ҡунағы, уны ризалатып сығарыр кәрәк, Хызыр-Илъяс булыуы ихтимал, тизәр. Өйгә Хызыр-Илъяс килеүе, уның күренеүе лә якшы билдә. Ул кешене алдағы бәлә-ҡазаларзан ҡурсалап күренә һәм бәхет, бәрәкәт килтерә тизәр. Ислам дине буйынса так һандар уңышлы исәпләнә, сөнки, "3, 7 һандары — Аллаһтың яраткан һандары", — тигән ышаныу бар. Ырымышаныузарзан күренеүенсә, 3, 7 кеүек так һандар; вакытка килгәндә: таң, иртәнге вакыт, көндәрзән: дүшәнбе, кесе йома, йома көндәре, ай, йыл баштары уңышлы исәпләнәләр.

Шулай итеп, был теманы асканда ырым-ышаныузарзағы уңыш һәм уңышһызлык менән бәйле айырым терминология, символдар барлығы асыкланды. Үрзә язылғанса: коро көн /уңышлы көн, юлдыкһыз кеше/юлдыклы кеше, кулы арты ауыр /кул арты еңел, буш кул, йәки коро кул, еңел аяклы/ауыр аяклы кеүек төшөнсәләр киң таралғанын күрәбез. Шулай ук, халкыбыззың ырым-ышаныузарында төс, һан, урын, вакыт категориялары, бушлык, яңғызлык символдары, гендер аспекты һәм башка дини, милли, фәлсәфәүи караштар за сағылғанына шаһит булдык.

#### Әҙәбиәт

- 1. Гайсина Ф.Ф. Запреты, поверья и приметы башкир, связанные с символом смерти // Культура и цивилизация. 2022. Т. 12. № 1А. С. 30-37.

- 4. Ғайсина Ф.Ф. Башҡорттарҙың юлға бәйле ырым–ышаныуҙары, тыйыуҙары // Урал–Алтай: через века в будущее: Материалы IV Всероссийской научной конференции, посвященной III Всемирному курултаю башкир. Уфа, 2010. т. 1. С. 89-92.
- 5. Назарова И.Ю. «Неблагоприятные» приметы трехчастной структуры // Славянская традиционная культура и современный мир. Вып. 12. Социальные и эстетические нормативы традиционной культуры: Сб. научных статей. М., 2009. С. 58–70.
- 6. Назиров Р.Г. Запрет оглядываться (К происхождению фольклорного мотива) // Фольклор народов РСФСР. Межэтнические фольклорные связи. Межвуз. науч.сб. Уфа, 1987. С. 31–38.
- 7. Фурсин И.И. Заметки о природе обрядовой символики // Традиционные и новые обряды в быту народов СССР. М.: Наука, 1981. 184 с.

© Fайсина Ф.Ф., 2024

УДК 398.3

**Галимова А.Р.,** к. филол. н., доцент, КР СУ,

г. Бишкек, Кыргызстан

ОБЩНОСТЬ ОБРАЗОВ И МОТИВОВ ЭПОСОВ «УРАЛ-БАТЫР» И «МАНАС» КАК СВИДЕТЕЛЬСТВО КУЛЬТУРНОГО ВЗАИМОДЕЙСТВИЯ БАШКИРСКОГО И КЫРГЫЗСКОГО НАРОДОВ

COMMONITY OF IMAGES AND MOTIFS OF THE EPOS "URAL-BATYR" AND "MANAS" AS EVIDENCE OF CULTURAL INTERACTION OF THE BASHKIR AND KYRGYZ PEOPLES

**Аннотация.** В статье дается обзор некоторым историческим свидетельствам культурной общности башкирского и кыргызского народа на основе отдельных работ этнографов и литературоведов, а также анализируются образы волшебных животных, вещего старца, волшебной супруги девы-лебеди, мотив инициации героя и преодоления препятствий на пути к обретению чудесной супруги в эпосах «Манас» и «Урал батыр».

**Abstract.** The article provides an overview of some historical evidence of the cultural community of the Bashkir and Kyrgyz people based on individual works of ethnographers and literary scholars, and also analyzes the images of magical animals, the prophetic old man, the magical wife of the swan maiden, the motive of the hero's initiation and overcoming obstacles on the way to finding a wonderful wife in epics "Manas" and "Ural Batyr".

**Ключевые слова:** эпос «Манас», эпос «Урал батыр», сравнительное литературоведение, кыргызский фольклор, башкирский фольклор, кыргызско-башкирские литературные связи

**Keywords:** epic "Manas", epic "Ural Batyr", comparative literature, Kyrgyz folklore, Bashkir folklore, Kyrgyz-Bashkir literary connections.

Культурное и литературное взаимодействие кыргызского и башкирского народа имеет долгую и интересную историю. Будучи частью тюркского мира, кыргызы и башкиры обладают общностью духовной и материальной культуры. Ряд исследователей в башкирской и кыргызской науке говорят об исторически подтвержденных связях между двумя народами.

Так, например, историк Аюпов Т.М. свидетельствует о наличии словоформы «кыргыз» в составе ряда топонимов Башкорстостана. Среди кыргызских племен также можно найти этноним «башкир» в ряду отдельных родов, таких, как адыгине [Аюпов, 2017:18].

Алиева С.А. в своей статье «Некоторые аспекты этнокультурных связей башкир и кыргызов» говорит о том, что связи башкир и кыргызов сформировались еще в VI веке, в эпоху Кыргызского каганата, государства, которое простирало свои границы через Южную Сибирь, Монголию, лесостепные районы Западной Сибири, города Восточного Туркестана, доходя до рек Талас и Или. Такое обширное расположение государства древних кыргызов позволяет сделать предположение о том, что кыргызы могли проживать на территории башкир еще с этого времени. Отсюда, возможно, и сформировались общие для двух народов этнонимические словоформы, которые указывают на генетические связи между башкирским и кыргызским народами. По мнению исследователя Кузеева Р.Г., кыргызы могли оказаться в составе башкирского этноса в период с XIII по XIV века.

Алиева С.А., ссылаясь на исследование Кузеева Р.Г., говорит о том, что: «потомки древних енисейских кыргызов, которые в XШ веке оказались на Бугульминской возвышенности, влились в состав башкирского народа как отдельное племя под названием «кыргыз». Это подтверждается тем, что родовое подразделение «кыргыз» встречается во многих башкирских племенах (тамьян, айле, кудей, табын) [Асфандияров, 1996]. У кыргызов встречается такое родовое наименование, как «эштек», которое восходит к башкирским источникам и представляет древнее наименование башкир [Алиева, 2020: 23–24].

На генетические связи кыргызского и башкирского народов также указывает фольклорное наследие. В эпосе «Манас» неоднократно упоминается род эштек. Так, например, согласно большинству версий кыргызского эпоса, мать главного героя Манаса Чыйырды происходила из рода эштек [Манас энциклопедиясы, 2, 1995: 201]. Также в одном из ключевых эпизодов эпоса «Поминки по Кокетею» говорится о том, что Эштек является отцом одного из родственников Манаса Жамгырчи; «Кыпчактан келди Элеман, Эштектен келген Жамгырчы/ От Кыпчака пришел Элеман, от Эштека пришел Жамгырчи» [Манас энциклопедиясы, 2, 1995: 597].

О прямых родственных связях башкир и кыргызов также свидетельствует еще один жанр кыргызского и башкирского фольклора — «санжыра» («шежере»), который представляет собой генеалогическое предание. Исследователь Аюпов Т.М. указывает на наличие в варианте манасчи Балыкооза имени Желден, которое в свою очередь связано

напрямую с башкирским народом: «В связи с этим необходимо вспомнить про маленькое родовое подразделение «башкир» (численностью около 450 - 500 человек), входящее в состав племени баргы отдела адигине и расселяющееся в пределах Узгенского (сельская управа Жалпакташ) и Кара-Кульджинского (Торгой) районов Ошской области. Согласно санжыре их рода, в списке прямых предков значится именно Желден. Их родословная (в переложении санжырачи Ыдырыса) берёт свое начало от легендарного Долон-бия, у которого было два сына: Ак-уул и Ку-уул. От Ак-уула родился сын Адигине. От Адигине был рожден Баргы, от Баргы – Сатыке, от Сатыке – Кудайберди, от Кудайберди – Апалтай, от Апалтая – Калкамат, от Калкамата – Тазбаргы (Таз), от Тазбаргы – Шалтак, от Шалтака – Желден [Аюпов, 2020: 52].

Также стоит отметить, что кыргызский фольклор и культура неоднократно привлекали внимание исследователей из Башкорстотана. Так, в 20-е годы XX столетия к записи и изучению эпоса «Манас» со слов Сагымбая Орозбакова приступил фольклорист из Башкорстостана, Каюм Мифтаков. Зафиксированный им и его последователем Ибраем Абдырахмановым вариант первой части эпоса «Манас» по сей день считается одним из классических [Молдошова, 2021].

Еще один исследователь из Башкорстостана продолжил изучение кыргызского фольклора и культуры вслед за Мифтаковым в 50-е годы. Речь идет о Кузееве Раиле Гумеровиче, который в 1952 году, в качестве аспиранта Института этнографии АН СССР участвовал в экспедиции в Киргизию, сёла Дарханы и Чичкан Покровского района [Галиева, 2020: 82-85]. Под руководством своего наставника, известного этнографа и манасоведа С. М. Абрамзона, он изучал фольклор и этническую историю кыргызов. Впоследствии эти исследования вылились в ряд основательных научных работ, связанных с изучением культурно-исторических связей кыргызского и башкирского народов [Кузеев, 1974].

Нам видится, что выработанная веками родственная связь между башкирским и киргизским народами, стала основой для формирования общих мотивов в структуре эпосов «Урал-батыр» и «Манас».

К разряду подобных мотивов можно, прежде всего, отнести образ девы-лебедя. В эпосе «Урал-батыр» она носит имя Хумай, является дочерью царя птиц Самрау и позже становится супругой Урал батыра. Именно эта героиня дарит батыру волшебного коня Акбузата и оружие.

Дочь я царя, чье имя Самрау,

А зовут меня Хумай;

Если волосы разовью,

Лучами златыми всю землю залью

Утром я тороплю зарю,

Ночью свет я луне дарю [Урал-батыр, 1977: 11].

В эпосе «Манас» также можно встретить подобный образ девы-лебеди. Во второй части кыргызского эпосе, в поэме «Семетей» супруга героя второго поколения обладает похожими качествами. Айчурек, будучи пери, ведет свой род от мифического Кайыпа и обладает рядом волшебных особенностей. Она также, как и Хумай, способна превращаться в белую лебедь, а также владеет тайнами мира, может зажечь потухший огонь, обладает даром исцеления.

Аккуунун кебин кийинип,

Оогандан чыгып закымдап,

Канат ирмеп Айчурөк

[Семетей, 2013: 945]

Можно предположить, что в образе башкирской Хумай слились воедино два образа. Первый образ сказочной девы-лебедя, который достаточно популярен, как в тюркском, так и европейском фольклоре, второй связан с культом божества Умай.

Имя Хумай созвучно наименованию общетюркского божества Умай. Согласно тенгрианской мифологии, Умай произошла от Тенгри. Она является женским началом в

тюркской традиции и выполняет функции хранительницы домашнего очага и детей. В структуре эпоса «Манас» образ Умай неоднократно встречается во время рождения богатырей, помогая герою каждого поколения появиться на свет. Так в эпизоде рождения Манаса мы встречаем образ богини Умай:

Устали, руки им свело.

Периште мать Умай

Явилась и стала ударять, выталкивать дитя.

Не вынеся ударов ее,

Двинулось из утробы [дитя], чтоб явиться на свет.

Сказала [Умай]: «Предначертание бога — выходи!» [Манас, 1984: 250]

Образ же Айчурек в эпосе «Манас» также двойственен. Он имеет как сказочно-мифологическое начало, так и реально-бытовое. С одной стороны в структуре ее образа мы находим популярный во многих народных произведениях образ девы-лебедя, волшебницы пери, с другой стороны – она ханская дочь (дочь Акунхана), которая была обещана Семетею по древнему кыргызскому обычаю «бел куда», сватовство с рождения [Жирмунский, 1974].

Еще одним общим образом двух эпосов можно считать образ льва. В эпосе «Урал батыр» львы являются волшебными животными и помощниками для Урала и Шульгена, они сопровождают их в каждой битве и служат средством передвижения.

На охоту коней не седлали,

Лука и стрел еще не знали,

Приручили и держали

Сокола, чтобы пернатых бил [Урал-батыр, 1977: 2].

В эпосе «Манас» одним из постоянных эпитетов главного героя является эпитет «арстан Манас» («лев Манас»), а в качестве волшебного животного также часто выступает тигр или лев.

Есть дорога под названием Алмалу,

Захватил ее лев Манас,

Поднял он большой шум [Манас, 1984: 361].

Отдельного внимания заслуживает сравнение волшебных коней, тулпаров Урал батыра и Манаса, которые отличаются рядом волшебных качеств. В эпосе Манас герой и его конь связаны с рождения. В тот миг, когда рождается Манас, в табуне его отца Жакыпа рождается жеребенок с белым пятнышком на лбу. Называют его Аккула. В традиционном эпическом нарративе волшебный конь не сразу показывает свою силу. Будучи жеребенком, он не отличается красотой и выносливостью. Однако набирает силы по мере взросления богатыря. Манас и его волшебный конь связаны прочной связью. Когда погибает Манас в первой части эпоса, его волшебный конь также покидает этот мир. В башкирском эпосе волшебного коня герой получает от своей возлюбленной и жены Хумай, это животное обладает собственным характером и речью. Также согласно эпосу, Акбузат, также как и Аккула Манаса, неразрывно связан с Урал батыром и признает только своего:

Акбуз-тулпара тебе я дам:

Коня того не спалить огням,

В воду ль упадет — не утонет,

Ураганы его не догонят;

Кроме хозяина самого,

Другом не признает никого [Урал-батыр, 1977: 43].

Стоит отметить, что в наименовании коней башкирского и кыргызского эпосов есть одна общая корневая основа, эпитет «ак» («белый»), что указывает на некое трансцендентное, волшебное, позитивное начало этих образов. Такую же корневую основу имеют другие волшебные животные и предметы в «Манасе»: Акшумкар — белый сокол Манаса, Ак Кельте — ружье Манаса и др. Акбузат — небесный конь, Аккула — крылатый конь,

который может перенести своего хозяина на любые расстояния, отличается особой силой и необычной внешностью [Манас энциклопедиясы, 1995, 1: 80].

Говоря о волшебных животных, стоит также остановиться на рассмотрении образа дракона в башкирском и кыргызском эпосах. В эпосе «Урал батыр» с драконами, как правило, ассоциируются отрицательные персонажи, союзники дивов. Один из антагонистов главного героя змей Заркум обладает рядом отрицательных качеств: лживость, двуличие, беспринципность, жестокость. Царство его отца Кахкахи также наполнено драконами, которые пожирают батыров и отращивают себе новые головы. В эпосе «Манас» с образами драконов связаны, скорее, положительные ассоциации. Так, одним из постоянных эпитетов главного героя Манаса является слово «дракон» («аджидар»). Драконы часто выступают в качестве союзников героев и являются носителями древней мудрости. В числи союзников и волшебных помощников Манаса также значится огнедышащий дракон, а лучший друг Манаса, талантливый воин и маг Алмамбет получил свои знания, обучаясь искусству магии у дракона. Нам видится, что подчеркнуто позитивное восприятие образа дракона в кыргызском эпосе, может быть, связано с китайской традицией характеристики данного образа, где дракон является символом силы, мудрости и императорской власти. В эпосе «Урал-батыр» отражается, скорее, общеевропейская традиция понимания образа змея или дракона. Отсюда такая негативная коннотация этого образа.

Помимо волшебных животных в кыргызском и башкирском эпосах можно найти и другие общие образы. Например, образ старца, который помогает герою в разных ситуациях. В эпосе «Урал батыр» такого старца встречает Урал и Шульген, когда они отправляются на поиски источника с живой водой. Старик помогает братьям выбрать путь, по которому им стоит следовать:

Ехали так, и в один из дней

Там, где проворный бежит ручей,

Повстречали они старика

С белой бородой до земли.

Посох большой тот держал в руках [Урал-батыр, 1977: 12].

В эпосе «Манас» белобородый старец «думана» или «дувана» появляется в момент наречения именем главного героя и выглядит практически также [Манас энциклопедиясы, 1995, 1: 293]. Его образ близок к образу хызра («кызыр»), странствующего, вещего старца, довольно распространенного в эпосе и сказках тюркских народов:

Не смогли имя дать, растерялись они. –

Сидели все мудрецы,

Растерянно смотрели они.

Дувана в белом куле,

Громыхая посохом, который держал в руке,

Внезапно [перед ними] предстал –

Откуда явился он, никто не знал [Манас, 1984: 271].

К числу типологических общностей кыргызского и башкирского эпосов также можно отнести ряд мотивов, которые встречаются в эпосе «Манас» и «Урал батыр».

Одним из них является рождение богатырей у пожилых родителей. В эпосе «Манас» кыргызский хан Жакып долгое время не имел детей и очень печалился по этому поводу. Однако к пятидесяти годам он узнает, что его немолодая супруга Чыйырды ждет ребенка. Появлению героя Манаса на свет предшествует ряд вещих сновидений героев. В эпосе «Урал батыр» родители Урала и Шульгена также называются стариками. Этот общий для многих тюркских эпосов мотив указывает на исключительную роль героев в сюжете эпоса.

Еще один общий архетипический мотив — это мотив инициации героя, согласно которому герой показывает свою полную силу после победы над каким-то очень сильным врагом или животным. Так, например, в эпосе «Семетей» герой становится полноправным батыром после победы над кокандским силачом Тюе балбаном. В эпосе «Урал батыр» герой заявляет о своей силе после победы над быком в царстве Катила.

Интересные аналогии проявляются на уровне второстепенных персонажей кыргызского и башкирского эпосов. Батыры Манас и Урал получают в результате различных обстоятельств трех жен. В эпосе «Манас» первой супругой является Караберк, которую он берет в жены после победы над ее отцом ханом Кайыпом, второй является Акылай, которая достается ему в качества дара, третья супруга, самая значимая, Каныкей была взята Манасом с учетом всех традиций сватовства и брака кыргызского народа. В эпосе «Урал-батыр» также повествуются о трех супругах батыра. Первая девушка, выбирает его по собственному желанию и становится его супругой после того, как он поразил ее отца, царя Катила. Вторая жена Урала — Гулистан, была освобождена из плена Кахкахи в змеином царстве и была предложена спасенными людьми, как подарок Уралу. Третья супруга, по значимости сравнимая с Каныкей в «Манасе», прекрасная Хумай является дочерью царя птиц и Солнца и становится супругой героя только после преодоления им ряда препятствий. До получения согласия на брак с Каныкей, Манасу также приходится преодолеть ряд препятствий, что, по сути, также является традиционным сказочным мотивом при добывании волшебной невесты.

Еще один общий мотив — это разделение земель между четырьмя братьями и расселение по этим четырем сторонам людей. В эпосе «Урал батыр» после победы над дивами и гибели Урала четыре потомка: Яик, Нугуш, Идель и Сакмар сходятся вместе и образуют реки и земли. В экспозиции эпоса «Манас» мы также встречаем рассказ о разделении земель между четырьмя братьями Орозду, Баем, Жакыпом и Усеном и расселении на них людей.

По мнению исследователя «Манаса» А.Н. Бернштама, данный рассказ структуре кыргызского эпоса является интерпретацией общетюркской легенды о возникновении и расселении племен по сторонам света, которая была зафиксирована еще в VI веке китайскими историками в летописи «Вэйшу» [Бернштам, 1995: 178]. Можно предположить, что следы этой тюркской легенды остались и в структуре эпоса «Урал-батыр».

Подводя итоги, следует сказать, что большой объем исследований указывает на то, что кыргызский и башкирский народы имеют общие корни в своем историческом формировании и развитии. Об этом свидетельствуют общие для двух народов этнонимы. Культурное взаимодействие со временем подкреплялось также интересом башкирских исследователей к этнографии, фольклору и истории кыргызского народа. Живым результатом и свидетельством исторического взаимодействия башкир и кыргызов является ряд общих мотивов и образов, входящих в структуру эпоса «Манас» и эпоса «Урал батыр».

#### Литература

- 1. Аюпов Т.М. Кыргызско-башкирские этногенетические и историкокультурные взаимосвязи. Бишкек: Триада Принт, 2017. 242 с.
- 2. Асфандияров А. Есть история у дедов. Уфа, 1996. 224 с.
- 3. Алиева С.А. Некоторые аспекты этнокультурных связей башкир и кыргызов//Духовная культура башкир и кыргызов: сборник материалов Международной научно-практической конференции (г. Уфа, 14 октября 2020 г.)/отв.ред. С.А.Алиева. -Уфа, ИЦ "Аэрокосмос и ноосфера", 2020.-c.23-25.
- 4. «Манас» энциклопедиясы (Башкы ред. А. Карыпкулов: Башкы ред.мүчөлөрү: И. Айтматов ж. б. Ил.-ред. совет: Э. Абдылдаев ж. б. -Б.: Кыргыз Энцилопедиясынын Башкы редакциясы, 1995. 2-т: «Манастын» сюжети Ярупа. —1995 432 б.
- 5. Аюпов, Т.М. Санжыра как ценный источник для изучения этнокультурных связей киргизов с башкирами// Духовная культура башкир и кыргызов: сборник материалов Международной научно-практической конференции (г. Уфа, 14 октября 2020 г.)/отв.ред. С.А.Алиева. -Уфа, ИЦ "Аэрокосмос и ноосфера", 2020. С.50 55.
- 6. Молдошова Г. М. Каюм мифтаков кыргыз фольклористикасынын баштоочусу//Alatoo Academic Studies. 2021. № 2. С.222-229
- 7. Галиева Ф.Г. Киргизская экспедиция выдающегося башкирского этнографа Раиля Гумеровича Кузеева// Духовная культура башкир и кыргызов: сборник материалов

Международной научно-практической конференции (г. Уфа, 14 октября 2020 г.)/отв.ред. С.А.Алиева. -Уфа, ИЦ "Аэрокосмос и ноосфера", 2020. – С.82-85

- 8. Кузеев Р.Г. Происхождение башкирского народа. М.: Наука, 1974.-570с.
- 9. Урал-батыр. Башкирский народный эпос/Пер. Шафикова Г.Г. Уфа: Башкнижиздат, 1977. 124 с.
- 10. Семетей: Баатырдык эпос. "Манас" эпосунун экинги болугу: 2-китеп/С.Каралаевдин варианты б-ча. Бишкек: Турар, 2013. 1424 б.
- 11. Жирмунский В.М. Тюркский героический эпос / В.М. Жирмунский. Л.: Наука, 1974.-728 с.
- 12. «Манас» энциклопедиясы (Башкы ред. А. Карыпкулов: Башкы ред.мучелеру: И. Айтматов ж. б. Ил.-ред. совет: Э. Абдылдаев ж. б. -Б.: Кыргыз Энцилопедиясынын Башкы редакциясы, 1995. 1-т: Ааалам Манастын музыкасы. —1995— 698 б.
  - 13. Манас: киргизский героический эпос. Кн.1. М.: Глав. ред. Вост. Лит., 1984.
- **14.** Бернштам А.Н. Эпоха возникновения киргизского эпоса «Манас» // Энциклопедический феномен эпоса "Манас". Б.: Гл.ред. КЭ, 1995. 472 с.

© Галимова А.Р., 2024

УДК 894.343

**Галиуллин А.Х.,** мл.н.с. ИИЯЛ УФИЦ РАН, г.Уфа, Россия

**Ғалиуллин А.Х.,** кесе ғ.х., ТТӘИ ӨФТҮ РФА, Өфө к., Рәсәй

### БАШКОРТ ЯЗЫУСЫНЫ ГӨЛНУР ЯКУПОВАНЫҢ «КАТЫНДАР» ТРИЛОГИЯНЫНДА КУШАМАТТАР

### ПРОЗВИЩА В ТРИЛОГИИ БАШКИРСКОГО ПИСАТЕЛЯ ГУЛЬНУР ЯКУПОВОЙ «КАТЫНДАР»

**Аннотация.** Статья посвящена краткому обзору и анализу трилогии Гульнур Якуповой "Женщины", в которой выявляются и изучаются прозвища-лакапы. Отмечается, что прозвища, существующие в башкирской культуре издревле, нашли свое художественное прочтение и в современном романе, где выполняют важную идейно-эстетическую художественную функцию в раскрытии характера героев.

Ключевые слова: прозвище, башкирская литература, особенность, развитие

Ауылдарза кушаматhыз йорт хайуандарынан, кушамат тағылмаған бер кеше юк. Һәр кемдең колакка кыскыртылған, йә рәсми документтарза теркәлгән исем-шәрифенән тыш, халыктың әйткәне «алдарак» йөрөй. Хатта ки кайhы сакта исемдәре менән һөйләһәләр зә аңламайзар. Мәçәлән: «Бер ағай кешенән әш эшләтә лә икән, аксаһын түләмәй, бары тик «ярай, рәхмәт», ти зә куя, шуға уны «Рәхмәт ағай» тип йөрөтәләр. Белмәгәндәр уның исеме шулай икән тип уйлай за инде. Ул башкорт халык ауыз-тел ижадының ни тиклем бай һәм тәрән булыуының бер күрһәткесе.

Кушамат, йә иһә ғәрәп теленән «ләкәп» тип тәржемә ителгән. Башкорт теленең VI том академик һүзлегенә ярашлы, ул «тағылған исем» тигәнде лә аңлата. Шулай ук икенсе аңлатмаһында «кешенең үзенә алған икенсе исеме» тип тә билдәләнгән [Башкорт теленең... 2014: 130]. Башкорт теле һүзлегендә ул «тағылған исем», «кушаматтан» тыш, «көлдөргөс», «мәрәкә» тип алынған [Башкорт теленең һүзлеге, 1993: 773]. Йәнле башкорт телендә ул ике мәғәнәлә йөрөй. Берәүзең комик ситуацияла абайламай ыскындырған һүзе кушаматка әйләнә. Фольклорсы-ғалим Ә. Сөләймәнов ләкәптең яһалышы һәм функцияһын ике төргә бүлә. Бер төркөмө айырым фразалар рәүешендә булһа, икенсеһе фразеологизмдарзы

алмаштырыусы. Уларзың кайнылары кемдендер һүззәрен кабатлау рәүешендә («һиззеңме, Исхак!», «Әһә, Әфлисун!», «Анау икән, тиһәм, бынау икән»), кайнылары берәүзең кыланышын икенсе кешенекенә тура сағыштырыу («Ябалак мулланы кеүек, туранан йөрөйнөң икән», «Эшең Дәмир күпере кеүек кенә булған»), кайнылары ситләтеп сағыштырыу форманынды була («Изрис май ашамай ул») [БХИ, 1985: 17]. Шулай ук халык телендә «ләкәп» — «лакап» тип тә кулланыла. Лакаптар бер һүз менән кешене кылыкһырлау, азаштарзы бер-берененән айырыу өсөн файзаланыла. Улар кешегә ғүмерлеккә бирелә. Хатта үзе был якты донъянан киткәс тә, лакап-исем онотолмай, эйәненең нәселенә күсерелә, хатта этник төркөмсәнең (ара, аймактың) атаманы булып та кала [Сөләймәнов, 2011: 272011]. Башкорт халык ижадында лакап, шулай ук афористик жанрзар менән көләмәстәр аранында торған күренеш, тип тә билдәләнгән.

Әйткәндәй, Д.Н. Ушаковтың зур аңлатмалы һүзлегендә улар «кешегә шаярып, көлөп бирелгән атама» тип аңлатыла. Кушаматка Д.Н. Ушаков «Кешенең исеменән тыш бирелгән һәм кешенең ниндәйзер билдәһен, тышкы киәфәтен, эшмәкәрлеген күрһәткән атама» тигән төшөнсә лә бирә [Толковый словарь..., 1935-1940]. Д.В. Дмитриев рус теленең аңлатмалы һүзлегендә «шаян, йәшерен (конспиратив) йәки жаргонлы исем» тип билдәләй [Толковый словарь..., 2003].

Әйтелгән һүз күз уңында тотолмаған әйбер, күренеш, кеше хакында ассоциация тыузырыуы ла ихтимал. Шул ерлектә лә ләкәп хасил була. Кушаматтар үзенсәлеге башкорт языусыларынан бигерэк тэ, Гөлнүр Якупованың ижадында «ярылып ята». «Катындар» трилогияны мисалында, кушаматлы кешеләр тотош ауыл тарихын күз алдына бастыра. Әсәр башынан ук автор геройзары менән таныштыра килә, уларзың кушаматтарын да телгә ала бара. Һунарсы Әхмәзин бабай мәсәлән, романдар йыйынтығында биләгән төп геройзарының береће. Г.Якупова унын «кушамат тарихын» былай тип һурэтлэй: «Куп тә утмәне, минен нәселем көн иткән Толпарлы ауылы таң калдырғыс хәбәр менән тулды: Әхмәзин hунарсының бүреhе эт булып өрә башлаған! Ул бүрене Әхмәзин бабай өңөнән бәләкәй генә көйөнсә алып қасқан, қызық өсөн микән, урынына колхоз келәттәрен һақлаған кәнтәй овчарканың көтөйөн калдырып киткән. <...> Ә теге "бүре өргән" көндө карт, гәзәтенсә, таң һарыһы менән үзенең ихатаһына кайтып ураны, йорт-кураһына күз һалды. Караһа бүрене юк! Карғынынан ныпырылып каскан? Тағы карана — бүрене урынында. Текләберәк караһа — теге бүрегә үтә лә нык тартым эт, әллә бүрэт, басып тора?! Күзе үткер, яза күрмәс, әуәлге һунарсы лаһа, мал айыра. Ни булһа ла булыр, тине лә бүрэткә якынлашты, уныны ыңғай ғына торғас, тегененән қалған қарғы-муйынсаны йәпләп башынан кейзерә haлды. Анау бүренеме – бүрене, йәнәне, кешегә әйтмәс тә күйыр дөрөсөн: ана бит, был да сымыры кәүзәле, кысык сикәле, усал киәфәтле. Шул сак бүрэт тешен ыржайтып ырылданы ла арткы тәпәйзәренә басты һәм капыл алғы тәпәйе менән дөмбәсләтә йорт эйәһенең яңағына килтереп һукты. Бер арый был икәү, бүрэт менән һунарсы, күзгә-күз карашып шым торзолар. Ахырза һунарсы: "Һарыгүз?" — тип бышылданы. Бүрэт: "Таныныңмы?" — тигэндэй, койрогон болганы ла өрөргэ тотондо. Лаулауы сәйерерәк ине уның. Уңарсы бабайын каршыларға тип күтәрмәгә сығып басқан әбейе сәрелдәргә тотондо: — Бүре һукты, бабайзы бүре һукты! Кыскаһы, төшкөлөккә үк Әхмәзин һунарсыға кушамат әзер ине: Бүреһүккан» [Якупова, 2013: 7]. Әсәр үсешендә ул һунарсы Әхмәзин түгел, башлыса Бүреһуккан олатай, Бүреһуккан бабай, Бүреһуккан ағай, тип тә телгә алына. Нурия иһә Бүреһукҡандан арынып, үзенсә Бөркөтсө олатай исеме менән йөрөтә башлай. Был уның кош сөйөүенән сығып таккан кушаматынан була. Тик Бүреһуккан бабайға «йэбешмэгэн»гэ күрэ, Бөркөтсө кушаматы дусы Кэбиргэ күсэ. Һуңынан, Кэбирҙең Һүрэт төшөрөүзэ талантын күрөп, рэссам [Якупова, 2013: 37, 40, 24, 40, 41, 73, 100] исеме менэн йөрөтә башлай.

Гөлнур Якупованың «Катындар» трилогияны Нурия исемле героиня тирэлэй үсешэ. Ул эсэрзэ картэсэне кушыуы буйынса үзен «бэйэнсе» тип таный. Уның аша автор ауыл тарихынан төбәк вакиғаларын тотошлайы менән күз алдына бастыра. Күп осракта Нурия үзе лә ауылдаштарына төп кушамат тағыусы вазифанын да башкара. Уның аша эзибә халык

ижадына һаҡсыллығы, нескә лирикалы, фәлсәфәле, һүҙ байлығының тәрән булыуы менән алдыра.

Һуңғы йылдарза башҡорт шағир-языусылары араһында әзәби ономастика, йәғни эпик, драмматик, лирик әçәрзәрзең ономастикаһы менән ҡызыкһыныу артыуы билдәләнә. Был яңғызлык исемдәрзең әзәби әçәрзә кулланалауы специфик һызаттар алыуы менән аңлатыла. Улар контекска ярашлы кеше, йәғни образды ғына атап калмай, ә үзенсә әçәр эсендә «йәшәй башлай». Гөлнур Якупованың башта әйтеп үтелгәнсә, Әхмәзин карт әçәр азағынаса Бүреһуккан кушаматы тирәләй үсешә. һәр бер ижадсы, һүз остаһы исемдәрзе үзе билдәләгән методтарға, конкрет идея-художестволы максаттарға таянып куллана. Улар нигезендә авторзың субъектив караштары, позицияһы һ.б. үзенсәлектәр ята.

Трилогияны эстэлегендә шулай ук кайны бер образдарзың бары тик кушамат менән йөрөтөлөүендә күрергә була. «Ә картәсәйем Татар әбейгә (атак, ысын исемен белмәйем икән һаман) йомошка барырға күндергәйне, артык-борток, кейем бескәндән калған тауар ярпылары юкмы икән, тип белешергә» [Якупова, 2013: 20]. Татар әбей тигәндәренең исемен һуңынан, Нурияның кызыкһыныуын еңә алмай һорашыуынан белергә мөмкин. «Татар әбекәйзең исемен белдем әле, — тигән булам, күзле бүкән шикелле торайыммы ни, — Таһура икән. Олоғара ауылға берзән-бер татар кызы килен булып төшкән дәһә заманында — тарихы гәләмәттер, һизәм» [Якупова, 2013: 21]. Г. Якупова әçәре, ғөмүмән, кушаматтарға бай. Ауылда йәшәгән әллә нисә Сәғүрәне мисалға килтереү зә етә: Салпа Сәғүрә, һантый Сәғүрә, Тыпый Сәғүрә, Көләкәс Сәғүрә, Ете куллы Сәғүрә.

Тора-бара ауылдағы бар Сәғүрәләрзең дә холок-фиғеленә төшөнә. Кушаматтың да ни өсөн «тағылғанын» аңлай: «Бөркөтсө олатайга йыш, көн дә тиерлек йөрөй башланым. Әбейе, теге биш Сәғүрәнең береhе, — Көләкәс Сәғүрә инәй зә hөмhөрөн койоп тормай, йылмайып каршылай: "Иһи-һи (хәбәренән алда келтерләтеп көлөп ала), Гәүһәрҙең кыҙы килгэн", — ти зә ихлас итеп лапас яғына ишаралай, йәнәһе, бабайы шунда. Белә ләһә кемгә килгәнемде» [Якупова, 2013: 40]. Нурияның кызыкһыныуы тик бының менән сикләнмәй. Артабан ул ауылда йәшәгән һәр бер Сәғүрәнең тормошо менән якындан танышырға ла карар итэ. Быға картәсәһе (әсәрҙә Нурияның картәсәһе лә кушаматһыҙ түгел, Г. Якупова уны Зирэк Рэйхана [Якупова, 2013: 22], тип исемлэгэн.  $-A.\Gamma$ .) эсэhe Гэүhэрзе шелтэлэп йөрөүе этәрә: «Шул тауык баш Сәғүрәнең ләститенә ышанып, сүптән сүмәлә өйөп, эсеңде күмһетеп йөрөмә, тип һиңә күпме әйтәм, ә, килен!" Минең тыштан килеп ингәнде һизгәс, туктанылар. Бына хәзер уйлапмы уйлайым бит инде: ауылда биш Сәгүрә бар, кайһыһының башы тауыктыкына окшаған икән? Урам кызырып йөрөп, бишеһен дә барып караным – бәй, бөтәһе лә зур башлы, ә Салпа Сәғүрәнеке беззең аласыкта малға бәрәңге бешерә торған көршәктән зурзыр әле хатта – сәсе куйы, бөзрә. Юк, осона сыға алманым был һүззең. Өйзәгеләрзән һорамайым, сәмләнәм. Күпмелер вакыт үткәс, барыбер белдем!» [Якупова, 2013: 49]. Тап шул сэмселлегенэн сығып, кемдең-кем икэнен «таный». Һәр бер кушаматты, нимэгэ бэйле булыуын автор тасуири формала аңлатып бирэ. «<...> Әһә, мейеһе бәләкәс, тимәк, акылы һай? Әһә, теге – Һантый Сәғүрә икән, төшөндөм! <...> Баштарын карап йөрөгәнгәсә, кулдарын һанап сыктым әле: Ете куллы Сәғүрәне эзләнем. – Бөтәһенең дә кулы икешәрсе! - Картәсәйемә шулай тигәйнем, ул бот сапты: – Ауыл гизеп, Сәғүрәләрзең кулын hанап йөрөнөңмө? Шилма кызыкай... Унга тиклем hанай белә икән берәү. – Үзе көлә, асыуланмай. Шунан аңлатты: — Егәрле ул Сәғүрә. Егәрленең кулы етәү, ти халык. — Ә-ә. Кушаматты мактап та тағалармы, әтеү? Салпа, Һантый – ямак таһа? Тыпыйы, ярар, бәләкәй буйлы, тып басып йөрөгән апай... – Төрлөсә була инде уныны. Төскә, буйға, нәселгә лә қарайзар, күпселек – холокка» [Якупова, 2013: 49].

Г.Якупованың кушаматтарға мөрәжәғәт итеүе тураһында Башкортостандың вакытлы матбуғатка биргән интервьюларының береһендә ул: «Төрлө юлдар менән килде улар рухи таяныс табыуға: самогонсы Сәмәй карсык Күктән ишара алды, Көнсөл Маһыйзың өлкән кызы Миңзәлә һөйгәне Әшрәфте кызғаныуы аркаһында уның яратканы Әсмәнең өйөнә ут төртөп, шул үрт эсендә үзе һәләк булды, кесе кызы Миләүшә хыянатсыл, үссел исеме күтәреп, сит илгә сығып китте. Маһыйзың тиреһенә инеп караным – сызарлык түгел!.., -

әңгәмәне дауам итеп, автор шулай ук романдың художество-эстетика яғынан әһэмиәтле булыуын да билдәләй, – халкыбыззың алтын акылы, тормош тәжрибәһе тупланған һүззәрзе мин әсәр тукымаһында ялтырап торһон өсөн генә тағып куйманым, ә уларзың тәрән мәгәнәһен бәгзе вакиғаларға, язмыштарға, геройзарымдың холок-фигеленә бәйләп, идея-йөкмәтке айышында үземә таяныс итеп алдым. Тәүге мәкәл колакка йыш салынмай, ә бит уның эстәлеге, тәрбиәүи асылы ис киткес фәһемле»<sup>1</sup>. Автор ошо рәүешле халык ижадын, уның йор һүзлегенең байлығын еткерергә тырышкан. Г. Якупова әсәр эстәлегендә, шулай ук социаль-тарихи фактарзы ла файзаланған. Әндрәй қазнаһымәсәлән, XIX быуат башынан бирле халык араһында лакап буларак йәшәй<sup>2</sup>. Тарихсы-ғалим Ә. Әсфәндиәров уны канатлы һүз тип атаған. Ул батша Петр Беренсе тарафынан үткәрелгән эске һәм тышкы, социаль сәйәсәт тарафынан тыузырылған. Был һүз халықтың ауыр тормошоноң, көрәшенең шаһиты буларак, уның күнелендә бер комарткы булып һақлана [Әсфәндиәров, 2005: 18]. Шулай ук, Н. Хрущевтың донъяға киң билдәле «Кузькина мать» тигән һузе лә әсәр эсенә ингэн. «Никита Сергеевич, Америкала сығыш яһағанда, катаһы менән трибунаға килтереп нуккан да: "Я вам покажу Кузькину мать!" — тип кыскырган. Теге капиталистар*зың күзе* манлайына менгән, вәт» [Якупова, 2013: 85].

Шулай итеп, лакап — ул халыктың тарихи үткәненән, этнографиянынан, теленән, характерынан, эстетик тәжрибәненән, этнопсихологиянынан, кысканы, менталитетынан айырылғыныз. Был йәнәттән Гөлнур Якупованың ижады үзе бер мисал. «Ун-ун биш өйлө Айыусыла ла кушаматныз әзәм нирәк, — тип дауам итте картәсәйем. — Ғәзәт... Халыкка тел сарлап алырға ла кәрәк тәнә» [Якупова, 2013: 22]. Әзибә һүрәтләү алымын, телдең лексик арсеналын да, халык ижады казнанындағы мирасты ла оста һәм урынлы файзаланыуы менән алдыра.

#### Әҙәбиәт

- 1. Башкорт теленең академик һұзлеге: 10 томда. (Л- $\Theta$  хәрефтәре) /  $\Phi$ . Ғ. Хисамитдинова редакцияһында.  $\Theta$ фө: Китап, 2014. 944 б. Т. VI
- 2. Башкорт халык ижады: Көләмәстәр / төз., баш һүз, искәрмәләр авт. Ә.М.Сөләймәнов; яуаплы мөхәрр. Н.Т.Зарипов. Өфө, 1985. 384 б.
- 3. Башҡорт теленең һүҙлеге: Ике томда / Россия Фәндәр Академияһы. Башҡортостан ғилми үҙәге, тар., тел һәм әҙ. Институты. М.: Рус. яз., 1993.
- 4. Сөләймәнов Ә.М. Башҡорт халҡының ҡарһүҙе: филология факультеты студенттары һәм әҙәбиәт, мәҙәниәт укытыусыларына тәғәйен укыу ҡулланмаһы. Икенсе киçәк. Өфө: БДПУ нәшриәте «Вагант», 2011.-200 б.
  - 5. Әсфәндиәров Ә. Олатайзарзың бар тарихы... Өфө, Китап, 2005. 256 бит.
  - 6. Толковый словарь русского языка / Д.Н. Под ред. Ушакова. М., 1935-1940.
  - 7. Толковый словарь русского языка / Под. ред. Д.В.Дмитриева. Астрель: АСТ., 2003.
  - 8. Якупова Г.М. Катындар. Өфө, Китап, 2013. 728 бит.

©Галиуллин А.Х., 2024

УДК 392+ 39

**Галиуллина Д. Р.,** аспирант, ИЯЛИ им. Г. Ибрагимова АН РТ, г. Казань, Россия

# ОБ ОБЫЧАЯХ ТЮРКСКИХ НАРОДОВ УФИМСКОЙ ГУБЕРНИИ: ПО МАТЕРИАЛАМ ИЗВЕСТИЙ ОБЩЕСТВА АРХЕОЛОГИИ, ИСТОРИИ И ЭТНОГРАФИИ ПРИ КАЗАНСКОМ УНИВЕРСИТЕТЕ

<sup>1</sup> Әзәм үә Һауа балалары хакында// Киске Өфө: ижт.-сәйәси гәзите. №34, 20 - 26 август, 2016.

<sup>2 1704</sup> йылда Башкортостанға яңы һалымдарзы уйлап сығарыусылар Андрей Жихарев һәм Михаил Дохов килгән. Улар башкорттарға ошоға тиклем уларзың ата-бабалары белмәгән 72 төрлө яңы һалымдар иғлан иткән. Шулар араһында һәр кешенең күз төсөнә карап айырым түләү (кара булһа — 12 тин, һоро булһа — 4 тин), мәсет, мунса, балык тотоу урындары һ. б. яңы төр һалымдары индергәндәр.

# ABOUT THE CUSTOMS OF THE TURKIC PEOPLES OF THE UFA PROVINCE: BASED ON THE MATERIALS OF THE PROCEEDINGS OF THE SOCIETY OF ARCHAEOLOGY, HISTORY AND ETHNOGRAPHY AT KAZAN UNIVERSITY

Аннотация: В статье раскрываются обычаи тюркских народов Уфимской губернии, опубликованные на страницах Известий общества археологии, истории и этнографии при Казанском университете. В работе анализируются статьи Н.Ф. Катанова, российского тюрколога, этнографа, фольклориста, председателя ОАИЭ (1898–1914, 1919 гг.) и С.М. Матвеева, священника, член-сотрудника ОАИЭ (с 1896 г.), которые в своих материалах публикуют результаты исследований разных лет по обрядовому фольклору тюркских народов.

**Ключевые слова:** тюркские народы, фольклор, обычаи, свадебные обряды, похоронные обряды, медицинский фольклор, гадания, обрядовый фольклор.

**Abstract.** The article reveals the customs of the Turkic peoples of the Ufa province, published on the pages of the Proceedings of the Society of Archaeology, History and Ethnography at Kazan University. The paper analyzes the articles of N.F. Katanov, a Russian Turkologist, ethnographer, folklorist, chairman of the SAIE (1898-1914, 1919) and S. M. Matveev, a priest, a member of the staff of the SAIE (since 1896), who in their materials publish the results of research from different years on the ritual folklore of the Turkic peoples.

**Keywords:** Turkic peoples, folklore, customs, wedding ceremonies, funeral rites, medical folklore, fortune telling, ritual folklore.

На страницах Известий Общества археологии, истории и этнографии при Казанском университете публиковались различные материалы по обычаям тюркских народов, проживающих в России. Ученые, исследователи работали в одном направлении или изучали один регион, или один народ, но часто результаты их работ публиковались в разные годы. Рассмотрение этих работ позволит, составить единое представление об обрядовой культуре изучаемых народов.

Летом 1895 года по предложению секретаря Общества археологии, истории и этнографии при Казанском университете Н.Ф. Катанова священником с. Дияшево Белебеевского уезда Уфимской губернии Степаном Матвеевичем Матвеевым была начата работа по сбору материалов по обрядовой культуре крещеных татар Уфимской губернии3. Результатом этой работы стал цикл статей, опубликованных на страницах «Известий Общества археологии, истории и этнографии при Казанском университете» (далее - ИОАИЭ) в период с 1895 по 1899 год.

Матвеев С.М. в рамках своих изысканий посетил более 30 населенных пунктов Мензелинского и Белебеевского уездов Уфимской губернии. По результатам этой поездки в XIII томе ИОАИЭ была опубликована статья «Свадебные обычаи и обряды крещеных татар Уфимской губернии». В статье подробно описываются этапы свадебного обряда крещеных татар, начиная со сватовства и заканчивая обычаем кияу кайтармасы – возвращение жениха.

Свадебный обряд крещеных татар проводился в период от 7 января и до начала Великого поста и часто длился несколько недель.

Первый этап – сватовство, начинался с назначением жаучы – свата или свахи. Жаучы отправляют к родителям невесты для предварительной беседы, в ходе которой рассказывают о цели визита, достоинствах жениха. Часто сватам требуется совершить повторный визит, так как родным невесты и ей самой необходимо подумать, чтобы принять окончательное решение4. В период между визитами обе семьи обдумывают размеры калыма5 и бирня6.

<sup>3</sup> В статье использован термин «крещенные татары» вместо «кряшены», так как он был использован авторами статей конца XIX века.

<sup>4</sup> У крещеных татар слово невесты было решающим, браки по принуждению родителями осуждались общественным мнением. – *Прим. С.М. Матвеева*.

<sup>5</sup> Калым – денежная плата взымаемая с жениха. – Прим. С.М. Матвеева.

Если невеста и ее родня одобрили жениха, и размеры взаимных подарков согласованы, то во время следующей встречи жаучы приходит к невесте с родственниками жениха. К приходу гостей готовят угощение, в доме прибирают, одеваются в чистые одежды. В ходе застолья, сваты спрашивают у родителей, готова ли невеста к браку с указанным женихом. На вопрос родителей присутствующая на встрече, но находящаяся за ширмой невеста, отвечает молчанием, что означает согласие. После этого невеста через мать или невестку передает жениху подарки. Сами подарки называются ак, а данный обряд аклашау. Через 5-10 дней объявляют помолвку – жяряшеу [Матвеев, 1895:4].

На втором этапе в период от помолвки до свадьбы (от 10 дней до 2-х месяцев) невеста готовит подарки для жениха и его родных, а также наряды для себя. Невесте часто помогают подруги и родственницы. Жених в это время готовит верхнюю одежду для невесты *тиун*, жилян и обувь. Когда эти вещи готовы, жених отвозит их невесте, и объявляет о дате свадьбы выбранной его родителями [Матвеев, 1895:4].

Третий этап — свадьба в доме невесты. Родители жениха и невесты выбирают 2-3 семьи из самых близких родственников с каждой стороны, которых приглашают принять деятельное и материальное участие в организации свадьбы. Оно заключается в том, что каждый дом должен будет принять гостей с противоположной стороны у себя по очереди. Сначала гости приезжают в дом невесты, обмениваются подарками, проводят смотр невесты, пируют. Пир длится около 5-6 часов, потом сваты отправляются в первый дом родственников невесты и далее по порядку в остальные. В каждом последующем доме гости пируют по несколько часов, отгуляв почти сутки, свадебный кортеж возвращается в дом невесты.

К этому моменту для проведения обряда проводов невесты приглашаются все родственницы невесты. Одетую в лучшие одежды девушку окружают ее родственницы и подруги, которые поют грустные песни о разлуке:

Олы жулнын такыры, Кöмöш акчанын бакыры... Айырылмабыз дигян эйек, Айырылышабыз акыры...

Гладкая из больших дорог... Серебряная и медная монета... Думали не разлучаться, Но, кажется уже настала разлука. (Перевод С.М. Матвеев)

Затем невесту подводят к родителям для благословления. Рядом с невестой становится жених, оба приседают и наклоняют головы. Родители благословляют их брак иконой и хлебом. Икону передают сватам, чтобы те доставили ее в дом родителей жениха [Матвеев, 1895:4].

Невесту укрывают покрывалом, сажают в сани рядом со сватами, родные и близкие невесты провожают свадебный кортеж до околицы. Простившись с новыми родственниками, жених со сватами везет невесту венчаться в церковь. Венчание совершается по чину Православной церкви.

После венчания невесту везут в дом *кыяматлыка*7 и передают в руки его жены. Здесь новобрачная подвергалась болезненному обряду выдергивания волос на бровях, висках и на лбу. Затем невеста умывается и при помощи *кыяматлык ана* переодевается в одежду

6 Бирня — дары, которые должна сделать невеста родственникам жениха. — Прим. С.М. Матвеева. 7 Кыяматлык от араб. Кымаят (от глаг.) поднялся, встал, собственно значит воскресенье мертвых (в день страшного суда). Вольный перевод слова кыяматлык ата будет посаженый отец, а кыяматлык ана — посаженая мать. — Прим. С.М. Матвеева.

молодушки. Одетую таким образом невесту везут в дом жениха, где проводят обряд *килен кертяргя* – ввод молодушки. День заканчивается пиром [Матвеев, 1895:4].

На следующий день в дом к жениху приезжают сватья со стороны невесты, и весь цикл обрядов совершенный в доме невесты повторяется. После проводов сватов, на следующий день в доме жениха проходит *килен токмачы* (лапша невестки). В гости приглашаются родные жениха, к их приходу готовят лапшу и пельмени.

Последний обряд, который завешает свадебные торжества, так называемый *кияу* кайтармасы — возвращение жениха. Через 2-3 недели после свадьбы молодые приезжают в гости к тестю. Особенность это встречи заключается в том, что жених, войдя в дом тестя, должен положить на стол либо монету, либо платок, после чего он становится своим в доме у родных жены [Матвеев, 1895:4].

Уникальность статьи С. М. Матвеева заключается в том, что он тщательно собрал и систематизировал материал, сформировав и целиком раскрыв свадебный обрядовый комплекс крещеных татар.

Следующая крупная статья Матвеева С.М. вышла только в 1899 году, так как в это время он переехал из Мензелинского уезда в Белебеевский уезд Уфимской губернии. Ввиду большой загруженности в данный период, Степан Матвеевич в 1897 году публикует только краткую заметку «Гадание, посредством веретена у крещеных татар Уфимской губернии», в которой описывается простое гадание на успех и неудачу [Матвеев, 1897: 2].

В XV томе он, наконец, публикует статью «Погребальные и поминальные обряды крещеных татар Уфимской губернии». Все необходимые для погребения приготовления, соответствуют православной традиции. В отличие от статьи про свадебные обряды, где поэтапно описаны все церемонии, данный материал проиллюстрирован различными историями из жизни, основанными на суевериях и поверьях. Причиной возникновения подобных представлений стала вера в наличие загробного мира, поэтому обрядовая составляющая чаще всего основана на мифологических верованиях. Например, обычай подавать покойному ложку воды, чтобы душе было легче выйти из тела. Крещеные татары верили, что если этого не сделать, то воду подаст дьявол и заберет душу человека себе. Общераспространенной среди разных этнических групп татар также является вера в то, что душа выходит из человека в облике бабочки и садится на приступок печи. Интересна также традиция крещеных татар выносить умирающих по их просьбе во двор, чтобы человек мог проститься с домом, иначе его душа задержится в теле – жан бюленў [Матвеев, 1899:3].

В статье Матвеева С.М. также описываются поверья относящиеся к смерти в целом. Так, автор, много внимания уделяет такому состоянию человека, как летаргический сон — мярдкя китеў. У крещенных татар люди испытавшие его, являлись избранными, которые могут открыть тайну загробного мира. Степан Матвеевич приводит в качестве примера рассказ Федота Леонтьева села Савалеево Мензелинского уезда8, хотя сам сомневается в его правдивости. Для него был важен тот факт, что рассказы подобные этому принимаются многими за действительность и отражают представления крещенных татар о загробной жизни. Такие рассказы он встречал и в других деревнях, у всех подобных историй есть один общий сюжет: под кладбищем находиться деревня, для каждого умершего приготовлен дом, если в доме светло и чисто, значит человек прожил хорошую, праведную жизнь, если дом ветхий и неухоженный, то человеку стоит начать думать о душе и отмаливать свои грехи. На окраине таких деревень стоят котлы в которых варятся великие грешники, либо они выполняют тяжелую работу в «аду» [Матвеев, 1899:3].

В структуре поминальных обрядов крещеных татар Уфимской губернии выделяются поминки по одному умершему и по всем родным. К первому типу относятся поминки совершаемые на третий день (öчöce – третины), на седьмой день – (жидесе – седьмины), на сороковой день (кыркы – сорочины), через год (аш уздыру). Поминовение всех родных

\_

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Ныне Республика Татарстан, Заинский район, село Савалеево.

происходит каждый четверг (кече-атна, атна-кич), Cимек  $\kappa\ddot{o}$ н — четверг перед Прощенным днем,  $\Pi$ украу — Покров,  $\ddot{y}$ ле чыккан  $\kappa\ddot{o}$ н — день выхода умерших, отмечают в четверг на страстной неделе.

Матвеев С.М. также приводит образцы песенного похоронно-поминального обрядового фольклора. Например:

Минем атым кюк журга Менеб китте тауга ўргя; Кюзебез туя кюрмей калдык, Кереб китте, туганай, тар гюргя.

Моя лошадь – серый иноходец

Поднялась и ушла в гору, в холм;

Не насмотрелись наши глаза досыта,

Наш родной скрылся в тесную могилу [Матвеев, 1899:3] (Перевод С.М. Матвеев)

В конце статьи Степан Матвеевич публикует несколько примет и толкований снов предвещающих смерть.

В 1900 году в XVI томе ИОАИЭ в продолжение цикла статей о крещеных татарах, опубликованных ранее С.М. Матвеевым, увидела свет статья Николая Федоровича Катанова «Народные способы лечения у башкир и крещенных татар Белебеевского уезда Уфимской губернии», в которой дается сравнительный анализ лечения различных болезней у этих двух народов.

Материал разделен на две части: «Способы лечения у башкир», «Способы лечения у крещенных татар». Катанов Н.Ф. отмечал существование двух видов лечения: первый с помощью указаний религии (ислама и христианства), а второй основанный на опыте и практике (как на реальных фактах, так и на суевериях). Считалось, что многие болезни, приносят людям злые духи, поэтому против них лучше всего помогает молитва. Например, у башкир молитвой лечили головную боль и легкое сумасшествие, в тяжелых случаях, правда, мог помочь «только русский доктор». Как писал Н.Ф. Катанов: «...по замечанию стариков, с прибытием русского населения, многие духи оставили свои дурные привычки беспокоить народ, и ушли в места более благоприятные...» [Катанов, 1900: 1].

Башкирские методы профилактики против болезней, описанные Н.Ф. Катановым:

«Вечером не надо падать на землю... на него (человека) сядет домовой или дворовый дух, и человек будет хворать; На кладбище, в особенности после погребения свежего покойника, ходить нельзя, ибо там сидит ведьма, которая разводит огонь и сжигает в нем души неосторожных и небогомольных людей».

Из действующих средств, которые можно безопасно использовать и сегодня, это башкирский рецепт лечение диареи с помощью сушеной черники, добавленной в чай [Катанов, 1900: 1].

Интересный способ лечения зубной боли у башкир, который не оценят современные врачи: «У кого болят зубы, тот курит табак, и боль проходит».

Башкирские способы лечения лихорадки конца XIX века:

- обливают спящего человека, холодной водой, чтобы изгнать злого духа (т.к. лихорадка не что иное, как злой дух);
- делают куклу (женщине куклу мужчины, мужчине куклу женщины), привязывают ее к больному и держат ее 1-2 дня, пока лихорадка, приняв куклу за человека, не поселится в ней. Куклу выбрасывают, человек выздоравливает;
- отрезают у летучей мыши крылья, завязывают в тряпку, вешают под рубаху, чтобы лихорадка испугавшись мыши, оставила человека, похожее средство есть и у крещенных татар [Катанов, 1900: 1].

К сожалению, Н.Ф. Катанов в данной статье меньше внимания уделяет башкирским способам лечения, так как ранее их уже частично их описывал в журнале «Деятель» за 1898 год в статье «Врачебные средства у башкир», так же он указывает, что «молитвы против

разных болезней печатаются в Казани татарами в десятках тысяч экземпляров» и поэтому не приводит их в анализируемой нами статье.

Крещеные татары верили в существование злых духов, которые насылают болезни. Катанов Н.Ф. в своей статье публикует много профилактических запретов, бытовавших у крещеных татар, чтобы предотвратить болезни. Например, «Спать во время полевых работ ни на борозде, ни на меже нельзя, – в противном случае можно захворать» [Катанов, 1900: 1].

У крещеных татар часто можно увидеть способы лечения при помощи змей, так как считалось, что некоторые болезни насылает Змеиный царь. Например, глазную боль лечили привязыванием змеиной шкурки к глазам больного и наговаривали 7 раз следующие слова: «Именем Бога Всемилостивого прошу тебя, круглая змея, медная змея, уйти! Если не уйдешь, достанется твоей голове от меня!», болезнь переходила на шкурку змеи, и человек выздоравливал.

Чтобы избавиться от лихорадки, больному человеку за пазуху внезапно клали свежеубитую змею, больной пугался и выздоравливал, так как считалось, что дух лихорадки боится духа Змеиного царя.

Некоторые способы лечения использовались у обоих народов, так от сглаза у обоих народов использовали тлеющий дубовый гриб.

В заключении Николай Федорович дает краткий анализ печатной продукции 1895—1898 годов, посвященных способам лечения. Он особо выделил, что «названия лекарственных растений и прочих веществ на языках русском, латинском, арабском и татарском помещены в казанско-татарских календарях действительного члена Общества археологии, истории и этнографии А.К. Насырова (Каюма Насыри) на 1885 и 1888 годы».

Члены Общества археологии, истории и этнографии при Казанском университете (ОАИЭ) вели региональные этнографические исследования, что позволило им изучать быт, культуру, фольклор различных тюркских народов, проживающих в этих регионах. Эти исследования позволили раскрыть их традиционную культуру в целом. Несмотря на то, что исследования велись в рамках этнографии, но были записаны различные жанры фольклора (запреты, песни, поверья, заговоры и т.д.), а также описания обрядов, которые сегодня рассматриваются в рамках фольклористики. Ученые конца XIX — начала XX века, не только собирали данный материал, но и публиковали результаты своей работы на страницах ИОАИЭ, сделали данный журнал ценным источником, который позволяет проводить сравнительные исследования по культуре тюркских народов, так как дает срез культуры того времени.

#### Литература

- 1. Катанов Н. Ф. Народные способы лечения у башкир и крещенных татар Белебеевского уезда Уфимской губернии // ИОАИЭ. 1900. Т.XVI. Вып.1. С.1-14.
- 2. Матвеев С. М. Гадание, посредством веретена у крещеных татар Уфимской губернии // ИОАИЭ. 1897. Т. XIV. Вып. 3. С. 365.
- 3. Матвеев С. М. Погребальные и поминальные обряды крещеных татар Уфимской губернии // ИОАИЭ. 1899. Т. XV. Вып. 3. С. 242–272.
- 4. Матвеев С. М. Свадебные обычаи и обряды крещеных татар Уфимской губернии // ИОАИЭ. 1895. Т. XIII. Вып. 5. С. 317–353.

©Галиуллина Д. Р., 2024

УДК 81.36

Ганиева Г.Г., к. филол.н., доцент, БФ УУНиТ, г. Бирск, Россия **Fәниева F.F.,** филол. ф.к., доцент, ӨФһТУ БФ, Бөрө к., Рәсәй

## ПРИЕМЫ СКАЗОК В СОВРЕМЕННОЙ ЛИТЕРАТУРЕ И ОБРАЗУЮЩИЕ ИХ ЛЕКСИКО-ГРАММАТИЧЕСКИЕ СПОСОБЫ

### ХӘЗЕРГЕ ӘЗӘБИӘТТӘ ӘКИӘТ АЛЫМДАРЫ ҺӘМ УНЫ БАРЛЫККА КИЛТЕРЕҮСЕ ЛЕКСИК-ГРАММАТИК САРАЛАР

Аннотация. Язык фольклора — это образец чистого речеупотребления, сохранивший не только древнейшие лексические пласты, но и формульные выражения образно-эстетической коммуникации. В современной башкирской литературе есть ряд художественных произведений, в которых отражаются сюжеты, образы и приемы устного народного творчества. Писатели, включая их детали и языковые элементы в своих произведениях, смогли показать колоритность и характер башкирского народа. В данной статье анализируются лексико-грамматические средства сказки в произведениях Рината Камала и Миляуши Кагармановой. Их изучение имеет важную роль в описании индивидуального стиля писателей.

Ключевые слова: литература, фольклор, сказка, язык, стиль.

Күренекле фольклорсы, ғалим Әхмэт Сөләймәнов матур әзәбиәттә халык ижады өлгөләре кулланылышын тикшереп, фольклористикаға ғына түгел, ә әзәбиәт ғилеменә һәм тел белеменә баһалап бөткөһөз өлөш индерзе. Күренекле языусыларзың әсәрзәрен укымлы һәм халыксан иткән, шул ук вакытта яңыса йөкмәтке алған мәкәл-әйтем, йыр-йомак, лакап кеүек иске формаларзың ролен асыкланы. Хәзерге әзәбиәттә лә фольклор өлгөләре үзенсәлекле урын алып тора. Мәкәләбеззә Ринат Камал һәм Миләүшә Каһарманова әсәрзәре мисалында әкиәт алымдарының кулланылышын асыклауға ынтылыш яһалды.

Башкортостандың халык языусыны Ринат Камал үзенсәлекле ижады, башка языусыларзан айырылып торған идея-тематик йөкмәткеле әсәрзәре менән башкорт әзәбиәтендә үз урынын алды. Языусының үзенсәлекле теле айырым иғтибарға лайык. Эмоционаллекте арттырыу, укыусыны ғәжәпләндереү, һокландырыу максатында әзип йыш кына әкиәт алымдарына мөрәжәғәт итә. Бының өсөн әкиәтте әкиәт итеүсе һүрәтләу сараларын, әкиәткә хас лексиканы, ялғаузарзы һәм һөйләмдәрзе уңышлы файзалана. Тәү сиратта, языусы гипербола һәм литота менән оста эш итә. Мисалдар: Устары көрәк һозғағылай, бармактары мискә тығынылай. ("Сабыр йән"). Ғилемхан Нурания өсөн Әйзе биленән күккә асып куйырға, бынау Калатаузы тотошлай уға бирергә әзер, кыз әйтһен генә... ("Озонтал"). Р.Камал әсәрзәрендә йәнә әкиәткә хас лексик берәмектәр һәм тоторокло һұзбәйләнештәр әсәрзең тәьсир көсөн арттыра. Мәсәлән, әзәм аяғы басмаған тапкыр..., гүйә алтын тарағын юғалткан..., ете кат ер астында йылан көйшәгәнен белә..., төймә дөйәгә әйләнә...

Әкиәт синтаксисы – поэтик әçәр синтаксисы. Ул һөйләү телмәренә карағанда күпкә шымартылған һәм катмарлы була. Әкиәт стиленә тартым йырлап торған һөйләмдәр, шымартылған ялғаузар артабан Р.Камал әçәрзәренең тасуир көсөн арттыра. Миçалдар: Тел һөйәкһез, тылкый ғына хәбәрзе, кылдан аркан ишә, ә аркандан бысак казай. ("Сабыр йән"). Солан тулы – түшкәләр, һыйыр, өйрәк, каз түшкәләре. Күззәр ас, эстә бүреләр тынмай, дүрт күз – казанда. Әллә юрый, әллә ысын тамаша, шуға күззәр камаша. ("Сабыр йән"). ...Аракы эсмәне, тәмәке тартманы, ферма юлынан башканы белмәне; мал-тыуарзы караны, утын-һаламды кайғыртты; эй эсендә лә Сафияға ауыр күтәртмәне, керен дә йыуышты, изәнен дә, аш-һыуын да өлгөртөштө; ул арала бәпәй менән мәж килде: бишеккә катын-еңгәһе кулын тейзертмәне, йүргәкте лә үзе алмаштырзы, төн үткәрзе, бисәһен борсоманы... ("Сабыр йән"). Якшы хәбәр таштай урынында бата, ә яманы йөрөп ята, тиерһегез. ("Сабыр йән").

Кабатлау ярзамында фекерзең теүәллеге, конкретлығы, логик басымының айышы тормошка ашырыла. Кабатлаузар персонаждарзың характерын, тышкы сифаттарын тасуирлағанда беренсе урынға сыға, улар укыусының зиһененә һеңдерерлек тәьсир яһай. Бындай стилистик фигура прозаиктың телмәренә шиғри аһәңлек бирә. Ғөмүмән, айырым

лексик берэмектэрзең өскә сығарылыуы Р.Камал ижадында йыш осрай һәм языусының языу стилен билдәләй. Мисалдар: Бисәhен дә, аттарын да ярата, бисәhен дә, аттарын да кайғырта Ибрай... ("Сабыр йән"). Ә Нурания, эсен тотоп көлә, Нурания һыны катып көлә, Нурания эстән генә кинәнә, һөйөнөсөн көлөүе менән йәшерә... ("Озонтал"). Һүззәрзең кабатланып килеүе ябай һөйләм эсендә лә, кушма һөйләм төзөлөшөндә лә, тотош текст арауығында ла күзәтелә. Хатта күренештәр, эш-хәрәкәттәр әсәрзең башынан алып азағына тиклем кызыл еп булып кабатлана килә. Мәсәлән, "Сабыр йән" романында Кара Кәмәрзең Яңы йыл байрамдарында "Усма башак" булып кейенеп маскарадта катнашыуы, Латифаның кылык-фиғелдәре, Шәмсиә менән Сабирйәндең үткән тормошо әленән-әле искә төшөрөлә. Был алым да ниндәйзер дәрәжәлә әкиәтте хәтерләтә.

Күренекле прозаик Миләүшә Каһарманованың ижадында, айырыуса "Шүлгән" һәм "Бисура" повестарында, фольклор мотивтары, әкиәткә хас күренештәр йыш осрай. Әкиәт мотивтарын, тәү сиратта, айырым һүззәр ярзамында күрергә була. Мәсәлән, ейеү, ен, бисура, гифрит, һыуһылыу, акбузат, бәһлеүән ише һүззәр мифологик һәм фантастик тормошто тасуирлауға булышлык итә. Эш-хәрәкәттең әкиәттәгесә үтә тиз башкарылыуын белдереүзә айырым фразеологик һәм лексик берәмектәр кулланыла: ...капыл инеп китеп юғалыр за капыл килеп сығыр булды, ...күз асып йомғансы,

Кобайырға тартым йырлап торған һөйләмдәр зә әсәр теленә зауык өстәй. Мисалдар: Унан тағы ярнып ябырылды... тағы иланы, иркәләп йәүкәләне... һокланып мактаны... һамаклап данланы...("Шүлгән") Һиндә, ошонда, итәге менән селтей һөзөп, кырсынташтарынды йыйып уйнаған үзең кеүек йүгерек, тиктормас кызсығынды онотоңмо ни? Нәзек бармактары менән комондо тырнап алып, комған ялтыраткан көләкәс үсмер кыззы хәтерләмәйһеңме? Итәк бөрөп, колас ташлап кер сайкаған сая карашлы, үткер телле һылыуынды исләй алмайһыңмы?... ("Бетерә шаршыһы").

М. Каһарманованың әсәрзәрендә сағыштырыузар айырым урын алып тора. Автор кеүек, һымак, шикелле бәйләүестәре, хас, әйтерһең дә, киәфәтендә, ише, гүйә һүззәре, -дай/-дәй (фонетик варианттары менән), -сы/-се ялғаузары һәм башка юлдар менән яһалған сағыштырыузар аша кеше тормошо, кылык-фиғелдәре тәбиғәт күренештәре, кош-корт һәм хайуандарзың кылыктары менән йәнәш куйыла. Мисалдар: тейендәй тертләп ситкә тартылды, турғайға йәбешкән карсыға кеүек, һауалағы торнаға ымһына алмаған кеүек, азат, ирекле кош кеүек, бесәй шикелле, һеләүһен етезлегендә, яралы бүреләр ише, себешен курсыған тауыктай һ. б.

Языусы тарафынан уңышлы кулланылған гиперболаға королған сағыштырыузар халыктың үткән тормошо менән бөгөнгөнө араһындағы бәйләнеште нығыта, кобайырзарза макталған, эпостарза данланған тыуған илдең байлығын, байманлығын күрһәтә, уны һаклар батыр ул-кыззарын данлай. ...бетон торбалай ауыр койрогон; ...зур горилла килгән кеүек, ...фантастик киноларзагы оло бәшмәктәр ише, ...сәтләүектәр йозрок зурлыктар, ...ике күзе сынаяк астарындай булған ике күз.

Сағыштырыузарзың икенсе төркөмө айырым заттарзың эш-хәрәкәттәре һәм сифаттары әкиәт персонаждарына окшатылып барлықка килә. Миçалдар: ... hыуhылыузай сибәр, ғифриттай көслө, йыландай хәйләкәр һәм үсле, ... әкиәттәге күлдән сықкан йылқы ише, ... әкиәт батыры кеүек, .хас та әкиәттәге үзе бер қарыш, һақалы мең қарыш мәскәй қартқа окшатты.

Әзибәнең әçәрзәрендә сағыштырыуға королған индивидуаль-стилистик метафоралар иғтибарға лайык. Улар за башлыса тәбиғәт, кешелек йәмғиәтенең үткәне менән бәйле: Тай, мин hинең хәлеңде беләм, hинең эсеңдәге кейек яралы... ("Шүлгән"). ...ошоларзы уйлаһа, эсендәге кейеге тағы ла нығырак ауырып киткәндәй. ("Шүлгән"). ...әсәһе шундай сакта эстәге йәнлек ауырый, ти торғайны. ("Шүлгән"). Әсәһенең ике кояш ыңғырашып ятыуын тыңлап, өзгөләнгәйне Май. ("Шүлгән"). Һуңғы миқалда телгә һизгер автор "көн", "тәүлек" мәғәнәһен "кояш" һүзе менән атап, оста йәнәшәлек барлыкка килтергән. Әйтергә кәрәк, хәзерге телдә актив кулланылған "көн" һүзе лә ике мәғәнәгә эйә: "кояш" һәм "тәүлек". Әлбиттә, лексик берәмектең билдәле вакыттағы һауа торошон (йонсоу көн, болотло көн)

белдергән өсөнсө мәғәнәһе лә бар. М.Каһарманова телмәренә генә хас индивидуальстилистик метафораларға йәнә түбәндәге уңышлы миçалдарзы килтерергә була: кандала эçе сығып торған утлы шыйыкса (иçерткес эсемлек); кызыл сәскә, кызыл тел, янартау кайнатмаһы, кескәй утсыктың бәләкәс теле (ут); көрән болот (сәс); күззәрзең һоро бәрхәте (күз алмаһы); ғазраил мәжлесе (язалау); түңәрәк зәңгәр шар (йылға); йәнемде уралткан таш кәлғә (күңел катыуы) һ.б.

Ғөмүмән, хәзерге башҡорт әзәбиәтендә фольклор мотивтары яңыса үсешә һәм һәр языусының индивидуаль стилен билдәләргә ярзам итә. Улар араһында әкиәт алымы әсәрзе укымлы, үтемле итеүзә мөһим урын алып тора.

#### Әҙәбиәт

- 1. Сөләймәнов Ә.М. Халық ижадынан һут алып. Өфө: Ғилем. 48 бит.
- 2. Сөләймәнов Ә.М. Халыққа халықса: Һәзиә Дәүләтшина сәсмәүеренең фольклорлығы. Өфө: Ғилем, 2000.-44 бит.
  - 3. Камал Р. Озонтал. Романдар. Өфө, Китап, 2003. 520 бит.
- 4. Каһарманова, М. Бетерә шаршыһы: повестар, хикәйәләр. Өфө: Китап, 2020. 412 бит.

© Гэниева Г. Г., 2024

УДК 001

**Гасанова Л. Н.,** науч. с., институт фольклора, АН РА, г. Баку, Азербайджан

# ТЕБРИЗСКАЯ МИНИАТЮРА В КУЛЬТУРЕ АЗЕРБАЙДЖАНА TABRIZ MINIATURE IN THE CULTURE OF AZERBAIJAN

Аннотация. Рассмотрена краткая история становления, развития, расцвета и влияния на искусство Азербайджана тебризской школы миниатюры, которая появилась в XIV веке во время правления монгольских ильханов. Ее история началась с того, что в Тебризе собрались каллиграфы и художники для переписки и украшения манускриптов, и уже в 30-40-х гг. XIV в. появились прекрасные миниатюры «Шахнаме». Отмечено, что пик развития тебризской школы миниатюры приходился на XVI в., после которого начался спад. Так же в работе кратко приведено состояние миниатюры в новейшем времени, которая переродилась и продолжила жить в искусстве художников современности.

**Ключевые слова:** Средний Восток, культура, культура Азербайджана, древнее и современное мировоззрение, живопись, миниатюра, тебризская школа миниатюры, художественная уникальность.

Средневосточная книжная миниатюра является одним из самых интересных и сложных для исследования феноменов. Миниатюра, развиваясь в неразрывной связи с искусством книги, может являться глубочайшим источником для понимания как древнего, так и современного мировоззрения культуры региона Среднего Востока, что является особенно важным в современных попытках выстраивания межкультурного диалога. Художественная уникальность образов и многообразие смыслов, содержащихся в миниатюре, представляют собой обширное и еще недостаточно исследованное поле. Особое значение при этом приобретает исследование средневосточной миниатюры в контексте всей культуры региона, в контексте мировоззрения эпохи своего зарождения и расцвета. Средневосточного региона даже без знания языка и специальной терминологии, поскольку в образах миниатюры не просто создается визуальный аналог текста, но особыми средствами творится целый символический мир, зримо отражающий представления человека о мире [Пазычева, 2019: 386].

На наш взгляд, особый интерес представляет азербайджанская миниатюра, которая прошла длительный и сложный путь развития и к XV в. окончательно заявила о себе как самобытное, художественное явление в мире книжной иллюстрации Ближнего и Среднего Востока. Одни из наиболее ранних образцов книжной миниатюры создавались в Тебризе, который был центром науки и культуры не только Азербайджана, но и всего Востока.

Оригинальный и неповторимый вид живописи, как тебризская миниатюра, вызывает особый интерес ученых-искусствоведов. Необходимо отметить, что в Азербайджане этим видом научных исследований занимались всего три человека, а именно: 50-60-е годы – азербайджанский советский искусствовед и живописец, доктор искусствоведения, профессор Адиль Юсуф оглы Казиев, в 70-80-е — доктор наук, профессор, член-корреспондент Национальной академии наук Азербайджана (НАНА), бывший директор Института архитектуры и искусства НАНА Керим Джаббар оглы Керимов, с начала 90-х — доктор искусствоведения, профессор Джамиля Гасанзаде, которая более сорока лет своей научной деятельности посвятила изучению истории тебризской миниатюры. Джамиля Гасанзаде — автор десятков книг, сотен научных работ, статей о миниатюрной живописи, школе миниатюр Тебриза. Из-под блистательного пера ученого вышло более 15 монографий и 200 статей, в числе ее трудов фундаментальные книги по классическому периоду развития тебризской миниатюры на азербайджанском, русском и английском языках.

Таким образом, становится понятным, что искусством тебризской миниатюры, в особенности в Азербайджане, занимается столь ограниченное число ученых, ведь миниатюра – это и история, и литература, и живопись, и философия, и поэзия, и многое-многое другое, не говоря об истории искусств в целом.

И так, история книжной миниатюры на территории Азербайджана и сопредельных земель, исторически представлявших одну культурную область, занимательна. Корни её уходят в XIV век, когда в городе Тебриз (сегодня — административный центр иранской провинции Восточный Азербайджан) сложилась самостоятельная школа миниатюры [Мамедова, 2020: 15]. Тебриз стал знаковым центром изобразительного искусства, книжного дела, каллиграфии и миниатюрной живописи для всего Ближнего Востока. Его школа развивалась на почве синтеза традиций персидской миниатюры, восточноазиатских импульсов и китайско-уйгурских влияний.

Тебризская школа миниатюры отличалась более яркой цветовой гаммой, четкостью линий, экспрессией, более сложной композицией. Новый стиль особенно ярко проявился в знаменитой рукописи Большое тебризское «Шахнаме», или «Шахнаме» Демотта, названной по имени торговца, расшившего манускрипт и продавшего листы по отдельности. Необходимо отметить, что стиль представлял собой смешение элементов восточноазиатского искусства и исламского наследия. Изначально работы выполнялись легкими и пушистыми мазками с использованием нежных и бледных оттенков цветов, которые оставляли пространство миниатюры полупустым. В начале зарождения Тебризской школы дальневосточные мотивы были особенно заметны в изображениях людей и животных. Это связано с тем, что изначально первыми учителями традиции этой школы были иностранные художники. Отличительная ее черта в XIV веке — расположение предметов и людей [Керимова, 2019: 187].

Трудно переоценить значение этого памятника (Большое тебризское «Шахнаме») для развития мусульманской живописи. И хотя напряженный и плодотворный эксперимент, поиски новых путей в живописи, проявившиеся в работе над гигантскими иллюстративными циклами, подводят вплотную к новому, более высокому этапу развития стиля, все миниатюры Большого тебризского «Шахнаме» являют столь яркий взлет искусства миниатюры, что это не укладывается в привычную картину эволюции искусства.

На наш взгляд, миниатюры Большого тебризского «Шахнаме» открыли новые художественные возможности и выработали стиль, который лег в основу всего дальнейшего развития искусства миниатюры. Нет нужды говорить о достоинствах миниатюр Большого тебризского «Шахнаме», и, значение их перерастает рамки жанра эпической иллюстрации.

Впервые в истории миниатюра, преодолев былую второстепенную роль в рукописи, становится самостоятельным, независимым от текста произведением искусства.

К концу XIV века миниатюры становятся более детальными. Это можно заметить в «Шахнаме» из дворца Топкапы. В XV веке Тебризский стиль претерпел изменения: человеческие фигуры стали более вытянутым, заметно улучшились выразительность лиц и четкость. Художники все тщательнее пытались изобразить пространство и высоту залов, внедряли декларативные элементы и наполняли сцены чувственностью посредством художественной передачи эмоций [Мир-Багирзаде, 2021:146].

Среди миниатюр конца XV в. наибольший интерес, на наш взгляд, представляют иллюстрации к малоизвестной рукописи «Хамсе» Низами. Миниатюры этой роскошной рукописи, изготовленной в Тебризе в конце XV начале XVI вв., по композиционному и колористическому решению заметно отличаются от миниатюр начала XV века. Они сложны и разнообразны по композиции, богаты по колориту. Заметно возрос интерес художника к природе, пейзажу, который становится неотъемлемой частью композиции и играет определенную роль в раскрытии содержания миниатюры [Мир-Багирзаде, 2020: 257].

Миниатюры XV века, в целом, отличаются от произведений XIV века по технике и манере исполнения. Живописная манера письма, свободный мазок уступают место графической манере. Строго очерченный контур, тонкий, изящный рисунок составляют основу изобразительного языка художника. Цвет приобретает более декоративный характер. Чередование ярких, локальных тонов, их контрастное звучание обогащают колорит, усиливают эмоциональное воздействие миниатюры. Эти черты стиля приближают миниатюры конца XV в. к произведениям тебризской школы XVI века [Мир-Багирзаде, 2020: 257].

В XVI веке во времена правления династии Сефевидов Тебризская школа достигла своих высот. Именно в это время Тебриз стал столицей государства Сефевидов, где активно процветала торговля, параллельно развивались тимуридская и гератская школы. Все это в совокупности оказало огромное влияние на художников Тебризской школы. Первейший живописец Герата Кемаль-ад-Дин Бехзад собрал вокруг себя мастерскую, которая совершила следующий прорыв в истории ближневосточной миниатюры: в ней появилось реалистическое начало. Кисть Бехзада привнесла в это искусство саму жизнь с её неподдельным очарованием. Создавая иллюстрации к эпическим сказаниям и любовным поэмам, хроникам и дидактическим учениям, Бехзад насыщал их мгновениями современности, точно подмеченными бытовыми сценками и юмором. Он любил человека со всеми его чувствами и переживаниями. Любил мир и любовался им. Любовь к деталям и чудесам, из которых и строится наша повседневность, передал своим ученикам. Гератские живописцы вершили новое искусство, и миниатюра соединяла реальный мир с миром иным, миром слова [Ермаков, 2018: 12-13].

Художники в те времена были великой ценностью и великими трофеями. Сохранилась анекдотическая легенда: когда турки-османы громили армию Сефевидов, шах спрятал Бехзада и каллиграфа Шах Махмуда Нишапури в пещере как сокровища. Вскоре Бехзад станет главой шахской китабхане. Именно в таких библиотеках и протекала основная работа, связанная с украшением книг драгоценными миниатюрами.

Со временем миниатюра объединила книгу, декоративно-прикладное искусство, каллиграфию и даже архитектуру. Дивный Дворец шекинских ханов в Шеки – истинный пример взаимного синтеза архитектуры и живописи, выдержанной в духе книжной миниатюры. Фасад Шекинского дворца расписан веером сюжетов: здесь и сцены охоты, и легендарные сражения, и калейдоскоп геометрических и растительных мотивов: прямо как на страницах книги. Миниатюра и принципы изобразительности, которые она веками выстраивала в своей системе координат, проникли не только в архитектуру, но и в ковроткачество. В нём существует целое направление – изобразительные ковры. С появлением тиражного книгопечатания рукотворная книга становится ещё большей роскошью и богатством. Мастерство художника-миниатюриста становится всё менее

востребованным. XVIII—XIX века стали временем упадка искусства миниатюры. Ее язык упрощается, становится близок к «лубочному». Рисунок становится более лаконичным, лишённым изощрённой декоративности, практически схематичным. Те же тенденции можно наблюдать в расписной керамике этого времени. За специфический стиль изображений и основное поле распространения этих изделий керамику даже называют «базарной». Увы, традиции классической школы и правда, были разрушены. К счастью, не навсегда.

В 1970-х годах в Ленинграде по эскизам народного художника СССР Микаила Абдуллаева были созданы монументальные мозаичные панно. В канун 1977 года они были смонтированы на вновь открывшейся станции, названной в честь величайшего поэта и мыслителя Низами из Гянджи. Микаил Абдуллаев разработал проект из 19 панно, иллюстрирующих знаменитые поэмы из «Хамсе» Низами. Эти монументальные образы, кажется, родились в другое время, питались другим духом — духом нового советского искусства. Но в изысканных золотых фонах, в сложных цветовых сочетаниях, в намеренных перспективных искажениях пейзажа можно прочувствовать родные ноты — приёмы книжной миниатюры.

В новейшем времени миниатюра переродилась и продолжила жить в искусстве художников современности. Микаил Гусейн оглы Абдуллаев (азербайджанский, советский художник-живописец, график, монументалист, сценограф, педагог. Народный художник СССР) дал миниатюре новые масштабы, воплотив её принципы в монументальной мозаике. Сохранилась миниатюра и в неизменном для себя книжном мире: особое звучание она приобретает в исполнении Нусрета Гаджиева. Его миниатюра трепетная в линии, изысканная в колорите, тонкая в передаче чувств и переживаний героев. Её мир уютный, камерный и сказочный. В нём хочется забыться и потерять счёт времени и страницам. Гармоничные оттенки цвета и глубокий лиризм, которые он выражает в своих работах, привлекают зрителей своими высокими художественными особенностями [Гаджарова, 2018: 4].

Сегодняшняя экспансия миниатюр в другие жанры и даже виды искусства свидетельствует о жизнеспособности художественного языка миниатюры, но наряду с этим говорит также и о том, что миниатюра освоена современной практикой настолько, что это дает возможность оперировать ее языком.

Таким образом, азербайджанская миниатюра представляет собой одну из интереснейших страниц в многовековой истории искусства народов Ближнего и Среднего Востока. Азербайджанская миниатюра развивалась под влиянием классической восточной поэзии. Не будет преувеличением сказать, что как античная мифология в древнегреческом искусстве, так и классическая поэзия являлась неиссякаемым источником для восточной миниатюры.

#### Литература

- 1. Гаджарова Г.Р. Художественные особенности творчества заслуженного художника Азербайджана Нусрата Гаджиева // Colloquium-Journal. 2022. № 3-3(126).
- 2. Ермаков В.А. Взаимодействие различных школ в искусстве миниатюры стран Ближнего и Среднего Востока // XX Всероссийская студенческая научно-практическая конференция Нижневартовского государственного университета: Сборник статей, Нижневартовск, 03–04 апреля 2018 года. Нижневартовск: Нижневартовский государственный университет, 2018.
- 3. Керимова С.А. Развитие музейного дела в Азербайджане в конце XX начале XXI в // Вопросы музеологии. 2019. Т. 10. № 2.
- 4. Мамедова Л.А. Универсальный язык азербайджанских миниатюр // Международный журнал гуманитарных и естественных наук. 2020. № 4-3(43).
- 5. Мир-Багирзаде С.А. Искусство миниатюры на мусульманском Востоке // Ислам и исламоведение в современной России: Сборник докладов II Всероссийского исламоведческого форума, Махачкала, 23–24 апреля 2021 года. Махачкала: Общество с ограниченной ответственностью «АЛЕФ», 2021.

- 6. Мир-Багирзаде С.А. Символика цвета в тебризской миниатюре // Этнодиалоги. 2020. № 4(62).
- 7. Пазычева И.В. К проблеме универсалий в азербайджанском искусстве // Диалоги о культуре и искусстве: материалы VIII Всероссийской научно-практической конференции (с международным участием), Пермь, 18–20 октября 2018 года. Том Часть 1. Пермь: Пермский государственный институт культуры, 2019.

© Гасанова Л.Н., 2023

УДК 821.512.145

Зайдуллина А.В., магистрант, КФ(П)У, г.Казань, Россия

### РАССКАЗЫ ГАЛИ РАХИМА: ИДЕЙНО-ЭСТЕТИЧЕСКИЕ ОСОБЕННОСТИ

### STORIES BY GALI RAHIM: IDEATORICAL AND AESTHETIC FEATURES

**Аннотация.** Статья посвящена анализу идейно-эстетических особенностей рассказов  $\Gamma$ . Рахима в контексте литературно-эстетической и общественной мысли начала XX века. В рассказах  $\Gamma$ . Рахиму удалось отобразить многие аспекты татарского общества начала XX века. По проблематике его произведения созвучны со многими произведениями таких писателей, как  $\Gamma$ . Исхаки,  $\Phi$ . Амирхан,  $\Gamma$ . Ибрагимов,  $\Gamma$ . Камал,  $\Gamma$ . Рамиев и др.

**Abstract.** The article is devoted to the analysis of the ideological and aesthetic features of G. Rakhim's stories in the context of literary, aesthetic and social thought of the early twentieth century. In his stories, G. Rakhim managed to depict many aspects of Tatar society at the beginning of the twentieth century. In terms of issues, his works are consonant with many works of such writers as G. Iskhaki, F. Amirkhan, G. Ibragimov, G. Kamal, S. Ramiev and others.

**Ключевые слова:** Гали Рахим, лиро-эпические произведения, народное творчество, литературная взаимосвязь, рассказ, баллада, модернизм.

**Keywords:** ключевые слова на английском языке. Gali Rahim, lyric-epic works, folk art, literary interrelation, story, ballad, modernism.

Одним из первых в журнале "Аң" литературная критика начинает уделять внимание вопросам сбора, обработки и издания татарского устного народного творчества. В публикациях неоднократно подчеркивалось необходимость и значимость этой работы. Отмечается о большом влиянии произведений устного народного творчества на общую литературу. Работа по привлечению внимания широкой общественности к этому вопросу первостепенной задачей создается авторами журнала "Аң".

Актуальность поставленной в рамках данного исследования проблемы обусловлена тем, что анализ работ или же произведений фольклориста и писателя Гали Рахима позволит, во-первых, обозначить ключевые особенности лиро-эпического творчества автора, вовторых, проследить некоторые вопросы жанровой трансформации татарской лиро-эпики в начале XX века. Цель нашей научной статьи — анализ лиро-эпических произведений и статей журнала "Аң" автора с точки зрения тематики, проблематики и поэтики.

Научная новизна данной работы заключается в том, что в ней впервые анализируются лиро-эпические произведения Гали Рахима с точки зрения синтезирования традиционных и модернистских литературных приемов и разбора статей журнала "Аң".

Гали Рахим, литературное наследие которого охватывает практически все жанры татарской литературы начала XX века, по праву может оцениваться как один из "писателей-реформаторов национальной литературы, принесших и закрепивших в ней национальную философию, глубокий психологизм, лиричность, ассоциативность, синтетизм" [Загидуллина, 2020: 31]. Уже первые его литературные творения (автор пробует перо в этом поприще в

1910-е гг.) свободны от устоявшихся на протяжении нескольких столетий канонов: рассказы «Битлек» («Маска», 1913), «Серле сарай» («Таинственный дворец», 1913), «Яз экиятлэре» («Весенние сказки», 1913), «Галия» (1914) и др. демонстрируют поиски обновления татарской литературы в начале XX века.

Корреляция реалистической и условно-ассоциативной картин мира, эпического и лирического начал, психологизм, философская глубина становятся неотъемлемыми составляющими творческого индивидуализма молодого писателя.

Как известно, татарская периодическая печать издавна действует как центр, представляющий интересы нации и народа, что находит особое восхищение в газетах и журналах, издававшихся при участии Габдуллы Тукая, Закира Рамиева, Сагита Рамиева, Фатиха Амирхана, Гаяза Исхаки и др. В изданиях "Вакыт", "Шура", "Фикер", "Уклар", "Тан йолдызы", "Голос" и других изданиях не только представлены политико-публицистические публикации, но и представлены наблюдения за развитием нашего национального искусства, литературы, постоянно публикуются литературные произведения. В этом плане среди немногих газет и журналов, знакомивших читателей с литературным наследием, читателей, писателей, оценивающих литературное прошлое и литературный процесс, журнал "Аң" занимает достойное место. К примеру, из тех писателей, чьи произведения в журнале печатаются часто – это Гали Рахим. Например, только в 1913 году в журнале были опубликованы семь рассказов писателя. Один из них рассказ «При тоске» [Рахим, 2004:38-Причиной беспокойства и тревоги героя-рассказчика в произведении стали схоластические традиции, господствующие в татарском обществе, а именно - запрет на общение молодежи, достигшей совершеннолетия. Автор предлагает Ибрагима, лишенного возможности не только общаться, но и видеть лицо любимой. Слова проклинания татарского мира, татарского быта Ибрагима звучат как призыв к изменению порядка в татарском обществе, отражают отношение молодежи к устаревшим традициям. Монолог, высказанный из уст Ибрагима, указывает на нежелание молодых, образованных татар строить жизнь на примере других народов; предупреждает татарское общество об угрозе потери своих этнических корней.

Одним из первых в татарской литературе Гали Рахим в своих рассказах ощущал положительное влияние демократических преобразований, стремился участвовать в великих исторических событиях для будущего нации, но часто для этого создавал галерею типов татарской молодежи, не имевшей достаточного образования. Например, в третьем номере журнала "Аң" в 1914 году был опубликован рассказ писателя "Галия", повествующий о метаморфозах татарской действительности начала XX века. Гали Рахим предлагает два типа "новой молодежи": повесть о нераздельной любви богатой дочери Галии к молодому студенту Хусейну, помочь писателю создать образ представителей нового поколения татарских интеллигентов, воспитанных в русских традициях и заботящихся о ярком будущем своей нации. Тем не менее персонаж Гали Рахима не находит в себе силы помочь девушке, которая хочет избавиться от традиционной патриархальной жизни. Да и образ Галии представлен довольно сложно. Кто такой Галия? Что это за девушка? Это результат одной реакции, вызванной кривой татарской жизнью? Или девушка, которая является рабом самого простого, но не удовлетворенного чувства?" Слова [Рахим, 2004:60-76] еще более усиливают сложность этого образа, поставлена перед выборами - вообще служить нации или оказать конкретное содействие определенному человеку - главный герой, не находя правильного решения, избегает проблем.

В 1918 году в этом же журнале "Аң" писатель опубликовал продолжение произведения под названием "Осенний рассказ" [Рахим, 2004:157-163]. В этом произведении старый доктор Хусаин Акрамов еще раз встречается с Галией. К этому времени Галия сумела построить свою жизнь так, как мечтала в молодости: она жена и мать троих детей Рустама бека, председателя уездного прихода в Башкортостане. Одиночество Хусаина и семейное счастье Галии и Рустема, изменение татарской действительности дают каждому человеку силы. В 1914 году в четвёртом, пятом и шестом номерах журнала появляется рассказ

писателя "Поэт" [Рахим, 2004:76-93]. В качестве главного героя в этом произведении предлагается ученик "Учительской школы" Вали, который чувствует себя поэтом. Автор описывает психологический портрет Вали - молодой человек, стремящийся к свету, добру, но не обладающий за это ни талантом, ни образованием. Фактически сатира и ирония писателя направлены не на Вали, который мечтал когда-нибудь поставить памятник своему таланту, а на движение по возрождению татарского мира, которое началось очень поздно и охватило все слои общества, вселило надежду на светлое будущее, но способствовало правильному пути к искренним пожеланиям и стремлениям молодежи. Опубликование таких произведений на страницах журнала говорит о сознательной деятельности татарских интеллектуалов, их глубоком понимании социокультурного состояния татарского общества, желании донести эту информацию до каждого татарского парня и дочери во всей его полноте и таким образом избежать их ошибок.

В шестнадцатом, семнадцатом номерах журнала, изданном в 1916 году, был опубликован рассказ писателя «Ярыш: булган эш». В этом произведении писатель поднимает тему ожесточенной борьбы между Востоком и Западом. Для этого был найден интересный сюжет: опоздавший на поезд купец Юнус решил поймать поезд на своем белом жеребце и отсидеть к нему на следующей станции. Через шестьдесят километров жеребец догнал поезд и сразу умер. В течение произведения писатель неоднократно повторял, что это соревнование шло между Европой и Азией. Выпускник рассказа «Одного только прославленного белого одеяла не было в мире...» фразу [Рахим,2004:144-148] доводит позицию писателя, автор как будто предупреждает: Европу можно «поймать» восточным путем, но это приведет к большим потерям.

Эту же проблему поднимает и рассказ «Догаи Сайфи», опубликованный в четырнадцатом номере журнала, но уже здесь наблюдается подход к точке оценки влияния русской литературы на татарскую литературу (в том числе в рассказе, есть места, которые напоминают произведения «Вий» и «Старосветские помещики» Н.В. Гоголя) [Рахим, 2004:135-144]. В произведении представлена вся палитра татарского общества - богатая дочь, шакирды, приказчики, студенты, деревенские старики, поэты - с психологической точностью и глубиной, сам текст — легкий, шугливый.

Помимо рассказов, в журнале печатаются и секреты писателя. Так, в одиннадцатом, двенадцатом номерах журнала, изданном в 1916 году, публикуется произведение писателя «Летний насер» [Рахим, 2004:155-157]. Это маленькое риторическое обращение, созданное в форме молитвы, обогащенное суфическими символами и языково-изобразительными средствами, в ритмико-интонационном плане оно напоминает восточную лирику. Рассказчик пел лето, красоту природы, объяснял ему любовь. В центре Летнего сада перо писателя создает светлый дворец из белого мрамора. В системе суфи символов сад - символ жизни или души. После подробного описания окружающего мира, рассказчик заявляет, что все выдуманы «мной». Таким образом, возникает философия в духе субъективного реализма: человек сам изобретает и создает мир. Красота мира — в силе фантазии изобретателя.

Наряду с рассказами и секретами в журнале встречаются философские трактаты Гали Рахима. Хотелось бы отметить слова ученого Д.Ф. Загидуллиной: "Начиная с 1912 года в литературном процессе выступает журнал "Аң", который уделяет большое внимание философскому материалу и готовит теоретическую базу для модернистской литературы" [Загидуллина, 2020:13].

"Почерк" автора узнаваем и в его поэтическом наследии. Г. Рахим стремится обогатить традиционный татарский стих новым смыслом и светской философией, "воспроизводит в стихах внутренний мир человека во взаимосвязи с окружающим его миром" [Азизова-Хуснутдинова, 2005:10]. Творческие поиски молодого автора отражаются и в жанровом многообразии его поэзии: наряду с образцами интимной и философской лирики, поэт пробует силы в таких жанрах, как сонет и романс, создает неповторимые образцы лироэпических произведений. Так, например, в 1915 году в журнале "Аң" ("Сознание") публикуется лиро-эпическое произведение Г. Рахима "Баллада", характеризующаяся

символизирующим стилем мышления. Следует отметить, что в татарском словесном искусстве начала XX века, где "нет строго выдержанных, идеально чистых методов" [Ганиева, 2002:56], произведения нередко становятся своеобразным синтезом разнообразных художественных тенденций — романтической, реалистической и, наконец, модернистской. При этом новые веяния "накладываются" на многовековые литературные традиции, образуя гармоничный синтез. Так, например, для татарской поэзии начала XX века, генетически связанной с мусульманской литературой Средневековья, не чужды символизация и условнометафорическая образность, что, несомненно, поспособствовало тому, что среди всех модернистских течений самым актуальным стал символизм. Как справедливо утверждают исследователи, "несмотря на то, что в татарской литературно-эстетической мысли данного периода формировалась новая мировоззренческая парадигма — ориентация на Запад, не утратили свою силу и восточные традиции" [Юсупов, Юсупова, 2020:468].

Также в журнале уделяется большое место литературным произведениям. Как показывают наши наблюдения, в произведениях, опубликованных на страницах журнала, группа молодых писателей (Г.Рахим, Г.Губайдуллин, М.Ханафи, Ф.Амирхан и др.), поднимают такие проблемы, как жизнь, историко-культурная ситуация, место человека в мире и смысл его жизни. Поиск какой-то фундаментальной основы, моделирование этнической ситуации, создание определенного настроения служат общей цели — трансформации мыслей, идей, массового сознания и мышления. Особенность служения своему народу проявляется в той творческой интеллигенции, которая с исторической случайностью осталась между патриархальным (старым) и модернистским (новым) обществом, между восточными и западными путями развития, традиционной и новой культурой и т.д.

Действительно, журнал «Аң», созданный в начале XX века. Журнал «Аң» – литературный журнал, татарское наследие. К сожалению, в настоящее время печатные газеты-журны заменяют электронный период. Да, можно читать электронное издание в любом месте, если есть интернет. Обратите внимание на это условие, если «Интернет будет». Вообще, электронная эпоха, казалось бы, ни для кого не навредит, наоборот, для нашей жизни это «удобное» явление. Однако забываем о романтике публикаций печатных журналов в вышине.

#### Литература

- 1. Загидуллина Д.Ф. Размышления о роли личностей в татарском возрождении первой четверти XX века: Гали Рахим. Из истории и культуры народов Среднего Поволжья. 2020. Т. 1 .- № 10. С.30-45.
- 2. Азизова-Хуснутдинова Г.А. Гали Рахим историк литературы. Казань, 2005. 160 с.
- 3. Ганиева Р.К. Татарская литература: традиции, взаимосвязи. –Казань: Изд-во КГУ,  $2002.-272~\mathrm{c}.$
- 4. Юсупова Н.М., Юсупов А.Ф. Особенности символизации в татарской поэзии начала XX века. Современная филология: проблемы и перспективы: материалы Международной научно-практической конференции, посвященной Году башкирского языка, 85-летию со дня рождения доктора филологических наук, профессора, академика АН РБ З.Г. Ураксина и 85-летию со дня рождения доктора филологических наук, профессора, академика АН РБ М.В. Зайнуллина. Уфа, 2020. С. 466–471.
- 5. Рахим Г. Баллада // Гали Рахим: историко-документальный, литературный и биографический сборник. Казань, 2008. С. 325-326.
- 6. Загидуллина Д.Ф. Татарская литература XX нач. XXI в.: «мягкость» модернизмаавангарда-постмодернизма (к постановке проблемы). — Казань: ИЯЛИ, 2020. — 256 с.
- 7. Гали Рахим: историко-документальный, литературный и биографический сборник. Казань, 2008. 480 с.
  - 8. Рахим Г. Избранные произведения. Казань: Татар.кн. изд-во, 2004. 287 с.

д-р филол.н., зав. отд., ИЯЛИ им. Г.Ибрагимова АН РТ, г. Казань, Россия

# МОТИВ ОДИНОЧЕСТВА В ПЬЕСЕ М. ГИЛЯЗОВА "МИКУЛАЙ"

# М. ГЫЙЛӘЖЕВНЕҢ "МИКУЛАЙ" ПЬЕСАСЫНДА ЯЛГЫЗЛЫК МОТИВЫ

**Аннотация.** В статье рассматривается особенности проявления мотива одиночества в монодраме М. Гилязова "Микулай". Особое внимание уделяется образу Микулая, в котором наиболее ярко выражен данный мотив в тесной связи с основной идеей произведения. На основе интерпретации пьесы определяется роль мотива одиночества в раскрытии характера героя, а также особенности проявления одиночества героя посредством литературных деталей, воспоминаний, мотива памяти и других изобразительных средств.

**Ключевые слова:** татарская драматургия, М. Гилязов, мотив, одиночество, память, деталь, идея.

Хэзерге татар драматургиясенең үсеш-үзгэрешенэ житди өлеш керткэн, пьесалары театрларда уңыш белэн барган авторларның берсе – Мансур Гыйлэжев. Ул сәхнә әдәбиятына 1980 еллар ахырында килә һәм сәхнәдә куелган "Бичура" драмасы белән танылу ала. Алдагы елларда драматургның "Казан егетләре", "Баскетболист", "Яра", "Оҗмах капкасы", "Бурлак", "Курчак туе" (Р. Хәмид белән берлектә), "Исәнмесез", "Микулай" һ.б. пьесалары язылып, төрле татар театрларында уйнала. Әдип кино сәнгате өлкәсендә дә уңышлы эшләп килә [Миңнуллина, 2019: 47]. Ул язган сценарие буенча куелган "Күктау", "Бибинур", "Байгал", "Микулай" кебек кинофильмнар жәмәгатьчелектә югары бәя ала. Безнең игътибар үзәгендә драматургның соңгы чор әсәрләреннән берсе "Микулай" булып, ялгызлык мотивы чагылышына нисбәтле, авторның сәнгати эзләнүләрен, идея-эстетик карашларын тикшерү тора.

М. Гыйләжев ижаты, аерым алганда "Микулай" пьесасы, аның сәхнәдә куелышы даими рәвештә белгечләрнең игътибарын жәлеп итә. А. Саттарова, Ә. Закиржанов, М. Хәбетдинова, А. Шәрипова, И. Кириллова h.б. язмаларында авторның яңа дөнья сурәтенә йөз тотып ижат итүе, герой бирелешендәге яңалыгы, алым-чаралар байлыгы билгеләп үтелә. М. Гыйләжев татар драматургиясендә чынбарлыкны чагылдыруның яңа юлларын эзләүдә модернистик hәм постмодернистик алым-чараларга мөрәжәгать итүне башлап жибәрүчеләрнең берсе булды. Ул иркен рәвештә мифопоэтик сурәтлелектән, шартлыметафорик алымнардан, символлардан файдалана hәм шулар ярдәмендә яшәешнең читтәрәк калып килгән якларын калкытып куя, укучыны сискәндереп жибәрә, битарафлыктан чыгара [Миңнуллина, 2021: 478]. Драматургның бигрәк тә "Бичура", "Баскетболист", "Исәнмесез", "Микулай" кебек әсәрләре зур кызыксыну уятып, житди бәхәсләргә китерә.

"Микулай" монодрама жанрына карый, ягъни анда бер генэ герой катнаша. Татар драматургиясендэ мондый эсэрлэр сирэк очрый. Бу аңлашыла да, чөнки пьеса нигездэ сэхнэгэ кую өчен языла. Бер генэ герой катнашындагы эсэрне сэхнэгэ чыгару кыен булган кебек, тамашачы жыю мэсьэлэсе дэ калкып чыга. Шуңа да сэхнэгэ чыккан эсэрлэр ике генэ (Р. Хэмид "Олы юлның тузаны" (1988), Р. Садриев "Дэрвиш" (2023)).

М. Гыйләжев монодрамасы авылда ялгызы калып, кәжә һәм тавыклар гына асрап яшәүче Микулай белән бер тәүлек эчендә булган вакыйгаларны үз эченә ала. Әсәрне максатчан тикшергән М. Хәбетдинова пьесада мондый проблемаларны аерып чыгара: халык һәм хакимият, идеаль хөкемдар; ир-ат һәм хатын-кыз тиңдәшлеге; вакытлылык һәм үлемнең котылгысызлыгы [Хәбетдинова, 2020: 171-172]. Пьеса эчтәлегендә әхлакый, социаль һәм фәлсәфи сораулар шактый кискен куелып, бетеп баручы авыл һәм шунда яшәүче Микулай

эш-гамәлләре мисалында, автор яшәешнең бер моделен ача, укучы-тамашачыны да уйланырга этәрә.

Картның татар халкының керәшен катламыннан булуы да игътибарны жәлеп итә. "Автор пьесада ике максатны күздә тота: берсе – татар халкы эчендә керәшен, мишәр кебек төркемнәр булса да, алар тел, яшәү рәвеше белән бер милләтне тәшкил итүләренә игътибарны юнәлтү, икенчесе – этник яктан әлеге катламнарда халыкның гореф-гадәтләре, традицияләре күбрәк сакланып, мондый мәдәни билгеләрнең югалуы гомумән милләтнең сакланышына куркыныч тудыру идеясен ачу" [Закирзянов, 2021: 161]. А. Шәрипова билгеләп үткәнчә, алгы планга татар халкының үткәне, бүгенгесе һәм киләчәге турында житди уйлану чыга [Шарипова, 2022: 694]. Пьесада керәшеннәр тормышыннан алынган һәрбер деталь, жиһаз, жырлар – барысы да халкыбызның төрлелеккә нигезләнгән байлыгын саклауның изге бурыч булуын кат-кат искәртә. Шул яссылыкта автор татар милләтенең үзенә хас сыйфат-билгеләрен яклау-саклау мәсьәләсен бөтен кискенлеге белән укучы каршына куя. Бу проблеманың башка халыклар, аерым алганда чуваш халкы өчен дә актуаль булуына И. Кириллова да игътибар итә [Кириллова, 2021: 51].

Әсәрнең жанры ук бер генә кеше катнашуны, димәк, ялгызлык мотивының үзәккә куелуын тәэмин итә. Вакыйгалар катламында Микулай монологлары һәм шуңа бәйле күз алдына бастырылган күренешләр бирелә. Карт үлгән яисә читкә киткән авылдашларының фигураларын ясаган һәм аның агач сыннарга мөрәжәгать итүе вакыт агышын сиздереп, билгеле бер хәрәкәт тудыра. Керәшен картының соңгы көне мисалында аерым бер кеше тормышы аша авыл язмышы, киң планда татар милләте язмышы, аңа янаган инкыйраз куркынычы турында уйлануга китерә.

Монолог рэвешендэ бирелгэн уй-фикерлэрендэ, үткэнгэ бэйле хатирэлэрендэ, көчеккэ эндэшүлэрендэ олы характеры ачыла. Аның борчылулары, сагыш-сызланулары гаять табигый, эмоциональ тээсирле. Шуңа да алар тормыш каршылыкларында буталып калган кешенең чиктэш халэте, урыны белән аңсызлыгы кебек кабул ителә. Туган авылы Сарсаз Күлнең бетеп баруына аның жаны әрни. Кайчандыр гөрләп торган авылда ул ялгызы яши, авылдашлары кайсы кая таралып беткән. Чиста суы, бака-балыклары белән үзенә жәлеп итеп торган күл дә кипкән. Ул авыллар бетүнең сәбәпләрен бөтен тирәнлегендә аңлап та бетерми кебек, эмма кешенең туган жирендә яшәве, олы дөнья белән аралашуы өчен юллар салыну, һәр өйгә су-газ керү, гомумән, уңайлыклар булу кирәклеген яхшы белә.

Ялгызлык күренеше пьесада гайре табигый хәл буларак тәкъдим ителә. Авыл гомерго татар халкының күмәкләшеп яшәгән урыны булган, нәкъ менә авылда аның менталь сыйфатлары сакланган, буыннар арасындагы бәйләнеш тотрыклы булган, гасырлар дәвамында тупланып килгән яшәү рәвеше, гореф-гадәтләр, традицияләр тормышка ашырылган. Кайчандыр гөрләп утырган авылда үзе генә калган Микулай боларны яклаудан, саклаудан, иң мөһиме, алдагы буыннарга житкерүдән мәхрүм. Шуңа да ул һәрдаим үзе ясаган агач сыннар белән сөйләшә, шуның белән аның үткәннәрне сагынуы, хатирәләренең көч-таяныч булып торуы ачыла. Карт балачагыннан алып бүгенгесенә кадәрге хәлләрне күз алдынан үткәрә һәм халык тормышының гыйбрәтле сәхифәләрен яңарта, күз алдына бастыра. Әлеге истәлекләрнең керәшеннәргә хас яшәү рәвешен, узара жылы мөнәсәбәтләрне яңарту рәвешендә бирелүе, аларны милли яшәеш белән тыгыз бәйләнештә кабул итүгә китерә.

Ялгызлык хәтер төшенчәсе белән тыгыз бәйле, чөнки үз фикерләре белән уртаклашыр кеше булмагач, адәм нәкъ менә хатирәләрне күңелендә яңарта. Бу аңа күңел төшенкелегеннән котылырга да мөмкинлек бирә. Карт күңелендә әтисе-әнисенең матур образлары калка һәм ялгызлыгының бер нигезе ачыла. Микулайга ана карынында вакытта ук авылны саклау вазифасы йөкләнгән икән бит. Ул ясаган курчаклар арасында авылның төрле социаль катлау кешеләре булып, алар жанлы тормышны, керәшен халкының яшәү рәвешен, теләк-омтылышын, сыйфат-билгеләрен бөтенлекле итеп күз алдына бастыру мөмкинлеге бирә: Шашук (Саша), Быхудка (Володя), Анфиса, Григорий, Петр h.б.

Карт хатирәләре арасында үзгә урынны әфган сугышы вакыйгалары алып тора. Монда ул житди сынау үтә, якын дусларын югалта һәм, иң мөһиме, сугышның мәгънәсезлеген аңлауга килә. Билгеле инде, Микулай үзенең гаилә тормышын оныта алмый. Әтисе вафатыннан соң, аның тормышы кирегә китә. Ул күрше кызы Нәчтүккә өйләнә. Хатыны өч тапкыр бала тапса да, һәрбере атна-ун көн дә тормыйча, үлеп бара. Бу хәлне күтәрә алмыйча, хатыны асылынып үлә. Моның сәбәбе буларак, ир белән хатынның үзара туганнар булу ихтималы әйтелә, шуның белән әхлакый кыйммәтләр саклану, алар югалуның фажигагә, нәселне югалтуга китерүе гаять тәэсирле итеп искәртелә.

Микулайның үткәне һәм бүгенгесе үзара үрелеп барып, үз чоры белән тыгыз бәйле тормышын күз алдына бастыра. Ул тормышның аяусызлыгын, үзенең гөнаһлары да күп булуын ачык тоя. Үзе ясаган курчакларга мөрәжәгать итеп, Микулай ялгызлыктан котыла. Ягъни ялгызлык мотивы геройның үткәнен, якыннарын, гомер юлын күз алдына китерүгә, шуның белән хәтер мотивын алгы планга чыгарырга ярдәм итә. Соңгысы исә картның дөньяга карашын аңлатып, ул яшәгән чорга, жәмгыятькә бәя булып яңгырый. Икенче яктан, ялгызлыкта яшәгән герой бүгенгесенә нисбәтле Ходайга даими мөрәжәгать итә. Әсәрдә билгеләп үтелгән яшен уты, күк күкрәү тавышы, яңгыр яву күренеше — барысы да Микулайның Ходай тарафыннан кичерелүен һәм тыныч күңел белән мәңгелеккә китүен аңлата.

Шулай итеп, пьесада кеше гомере, авыллар бетү белән рухи кыйммәтләр югалу, милләт язмышы кебек житди мәсьәләләр сурәтләнеп, ялгызлык мотивы Микулайның аерылгысыз юлдашы кебек тәкъдим ителә. Герой ялгызлыгы жәмгыятьтәге ижтимагыйсоциаль шартлар нәтижәсе буларак ачыла һәм ул истәлек-хатирәләре ярдәмендә аннан котылып тора. Автор Микулай язмышы аша гомернең чикләнгәнлеген, яшәешнең бер мизгел генә булуын күрсәтсә дә, әлеге герой фажигасен булдырмау юлларын да эзли. Ул исә күңелдә өмет хисен саклау белән бәйле булып, пьесадагы детальләр, символлар әнә шуңа хезмәт итә.

#### Әдәбият

- 1.Закирзянов А.М. Современная татарская драматургия (2016–2020 гг.): проблематика и поэтика // Национальные литературы в контексте культурной интеграции: материалы Международного круглого стола (9 июня 2021 г., г. Казань). Вып. 3 / сост.: Л.Р. Надыршина, Ф.Х. Миннуллина. Казань: ИЯЛИ им. Г. Ибрагимова, 2021. С. 152-163.
- 2.Миннуллина Ф.Х. Мансур Гыйләжев // Татар әдәбияты тарихы: 8 томда: 8 т.: XXI гасыр башы. Казан: ФОЛИАНТ, 2021. Б. 477- 494.
- 3.Миңнуллина Ф.Х. Мансур Гыйләҗев // Татар әдәбияты тарихы: сигез томда / төз. Р.Ф. Рахмани. 8 т.: 2001–2020 еллар / фәнни мөх.: Д.Ф. Заһидуллина, Ә.М. Закирҗанов. Казан: Фолиант, 2021. Б. 477–493.
- 4.Миңнуллина Ф.Х. М. Гыйләҗев иҗатында гомумкешелек кыйммәтләренең чагылышы // Фәнни Татарстан. -2019. -№ 2. Б. 46-54.
- 5.Кириллова И.Ю. Национальная идентичность и особенности ее отражения в современной драматургии Поволжья // Вестник Чувашского государственного педагогического университета им. И.Я. Яковлева. -2021. -№ 3. C. 46-52.
- 6.Шарипова А.С. Художественное осмысление темы судьбы человека и нации в монодраме Мансура Гилязова "Микулай" // Филологические науки. Вопросы теории и практики Philology. Theory & Practice. 2022. Том 15. Выпуск 3. С. 693-697.
- 7.Хәбетдинова М.М. Сарсаз Күл фажигасе (М. Гыйләжевнең "Микулай" пьесасына рецензия) // Казан утлары. -2020. -№ 9. Б. 170-172.

©Закирзянов А.М., 2024

#### ОТГОЛОСКИ БЫЧЬИХ ПРАЗДНИКОВ У БАШКИР

#### ECHOES OF THE BULL HOLIDAYS IN THE BASHKIRS

**Аннотация.** В башкирских старинных обрядах жертвоприношения коров и быков, в обряде «Баш ите ашау» («Поедание головы») и в народной игре «Угез йөзөгө» («Бычье кольцо») прослеживаются пережитки тотемических бычьих праздников с ритуалами умилостивления, воскрешения, возрождения и размножения жертвенного животного. Аналогичные представления встречаются в религиозно-мифологических воззрениях самого широкого круга народов мира и имеют глубокие исторические корни.

**Abstract.** In the Bashkir ancient rituals of sacrificing cows and bulls, in the ritual «Bash Ite Ashau» («Eating the Head») and in the folk game «Ygez yozogo» («Bull Ring»), remnants of totemic bull holidays with rituals of propitiation, resurrection, revival and reproduction a sacrificial animal. Similar ideas are found in the religious and mythological views of a wide range of peoples of the world and have deep historical roots.

**Ключевые слова:** Башкиры, культ, бык (корова), тотемический праздник, обряды **Keywords:** Bashkirs, cult, bull (cow), totemic feast, rituals

В прошлом у башкир быки или коровы были предпочтительными жертвенными животными. Этого требовали, с одной стороны, каноны ислама, с другой — народные традиции. В эпосе юмран-табынцев Красногвардейского района Оренбургской области «Коблан батыр» («Батыр Коблан») мать героя дает обет в случае возвращения сына из похода живым-здоровым принести в жертву телок-двойняшек [БХИ, 1999: 298]. Возможно, здесь речь идет не о заклании обеих телок-двойняшек: по обычаю башкир, в случае появления на свет жеребят и телят-двойняшек одного из них оставляли в хозяйстве, а другого отдавали как милостыню бедному (сирому) человеку, мулле или приносили в жертву богам и духам (усергане Хайбуллинского р-на РБ, ялан-катайцы и табынцы Перелюбского р-на Саратовской области) [ПМА, 2010; hамар, hарытау, 2008: 181].

В качестве дара богам и духам использовалось и коровье молоко: при доении коровы первую выжимку молока делали в землю – это доля земли. При доении новотельной коровы часть удоя сливали в маленькую посуду и, с пожеланиями сохранности и продуктивности скота, вешали ее в сарае – как долю хозяина коровника (азбар эйәhе) (тазлары и эске-еланцы Бураевского района РБ [ЭМ-2006, 2008: 22, 27]).

Не исключено, что в этот же круг артефактов относится тушение загоревшегося от удара молнии дома молоком от черной коровы (усергане Хайбуллинского, тазлары Бураевского, уранцы Янаульского р-нов РБ, карагай-кыпсаки Больчерниговского р-на Самарской обл., гайнинцы Бардымского р-на Пермского края, упейцы Нижнесергинского р-на Свердловской области) или кислым молоком (западные башкиры) [Руденко, 2006: 267; Рухи мирас, 2008: 236; Тулвинские, 2004: 297; Һамар, Һарытау, 2008: 184; ЭМ-2005, 2009: 37, 94; ЭМ-2006, 2008: 14]. Заливка «небесного огня» водой считалась большим грехом. Ведь молния происходила, по мнению башкир, по воле верховного божества. Это оно посылает ангела наказать молнией шайтанов (нечистую силу), которые часто прячутся от него в жилище человека. Тогда молния, отыскивая шайтана, может ударить в избу [Руденко, 2006: 267]. Заливая «божественный огонь» молоком, башкиры, по всей видимости, стремились умилостивить жертвенным молоком верховное божество (Тенгри) за уничтожение последствий (пожара) его творения (молнии).

Быки были наиболее желательными жертвенными животными у древних хараппцев, ведических индийцев, шумеров, аккадцев, угаритов, египтян, семитов, арабов, хеттов-

лувийцев, иранцев, критян, спартанцев, греков, римлян, кельтов, эстов, ливов, скифов, антов, западных и восточных славян и др.

По археологическим данным жертвоприношение быков прослеживается в погребальном ритуале носителей хассунской (Ярым-тепе I, Сев. Месопотамия, 7–6 тыс. до н.э.), ямной (2-ая пол. 3 – нач. 2 тыс. до н.э.), катакомбной (1-ая пол. 2 тыс. до н.э.) и срубной (2-ая пол. 2 – нач. 1 тыс. до н.э.) культур лесостепной и степной зоны Восточно-Европейской равнины, абашевцев Среднего Поволжья и Приуралья (2-ая пол. 2 тыс. до н.э.), афанасьевцев Южной Сибири (3 – нач. 2 тыс. до н.э.), окуневцев Минусинской котловины (1-ая пол. 2 тыс. до н.э.), андроновцев Западной Сибири, Казахстана и Приуралья (2 тыс. до н.э.), караскуцев Южной Сибири и Казахстана (конец 2 – нач. 1 тыс. до н.э.), тагарцев (VII–I вв. до н.э.) и таштыкцев (I в. до н.э. – VII в н.э.) Минусинской котловины [Антонова, 1990: 71; Грязнов, 1977: 81–84; Кисилев, 1951: 28, 73, 116, 142, 228, 230, 441].

В недавнем прошлом обряды с жертвоприношениями быков (коров) наблюдались у чувашей, тувинцев, хакасов, алтайцев, телеутов, якутов, узбеков Хорезма, бурят, калмыков, хантов, манси, вепсов, марийцев, коми-пермяков, удмуртов, финнов, китайцев, корейцев, срэ (Вьетнам), сиамцев, шанов (Мъянма), у многих народов Малых Зондских о-вов (Индонезия) и даяков (о-в Сулавеси, Индонезия), таджиков, курдов-езидов, осетин, греков Восточной Румелии, голландцев, англичан, шведов (о-в Готланд), австрийцев (Каринтия), литовцев, русских, белорусов, поляков, лужичан, словаков, болгар, абазинов, абхазов, адыгов Кавказа и бантуязычных народов Восточной Африки. К ним примыкают испано-португальские корриды и фиесты.

Обряд жертвоприношения быков (коров) многими исследователями рассматривается как один из элементов масштабных мероприятий, связанных с тотемическими бычьими праздниками.

Отголоски бычьих праздников, вероятно, бытовавших в прошлом и у предков башкир, сохранились не только в старинных обрядах жертвоприношения быков, но и в весеннем празднике «Баш ите ашау» («Поедание головы»), а также в молодежной игре «Угез йөзөгө» («Бычье кольцо»).

Одним из важных весенних праздников у башкир считался «Баш ите ашау». Он проводился примерно в последней декаде марта. В этот день одна из семей приглашала в гости родных, соседей и друзей полакомиться паленой головой забитого осенью на мясо скота. На другой день этот же круг людей собирался на ответный торжественный ужин у другой семьи. Аналогичный общий стол для ритуального приема праздничной пищи устраивался и в других родственных группах селения. Так жители всей деревни почти в течение недели угощались друг у друга мясом паленой головы скота. У тельтим-юрматинцев Стерлибашевского района РБ не участие в обрядовом поедании мяса головы коровы (быка) считалось недозволительным поступком [ЭМ-2017, 2018: 46].

Сегодня этот обряд не имеет никакой ритуальной или религиозной окраски. Прием пищи сопровождается весельем, распитием увеселительных напитков. В то же время обращают на себя внимание следующие моменты в этом празднике. В недавнем прошлом перед началом коллективной трапезы один из уважаемых пожилых людей читал поминальную молитву (аят) в честь предков (гирей-кыпсаки и юрматинцы Ишимбайского, бурзяне Бурзянского, Баймакского, усергане Хайбуллинского, Зилаирского р-нов РБ и Кувандыкского р-на Оренбургской обл.) [БХИ, 1995: 20; Бикбулатов, Фатыхова, 1991: 135; Мажитов, Султанова, 1994: 172; ПМА, 2010]. Во время угощения участники выражали хозяину благопожелания: «Малың ишле булнын, малыңдың кото китмәнен!» («Пусть твой скот будет плодовитым, пусть не уходит дух, обеспечивающий благополучие твоего скота!») (усергане Зилаирского р-на РБ [БХИ, 1995: 285]). При распределении мяса раздатчик строго соблюдал традицию наделять каждого гостя по возможности равными долями от каждой части головы: от ушей (чтобы человек, получивший долю, хорошо слышал), языка (чтобы был разговорчивым), глаз (чтобы был зорким) и мозга (чтобы обладал ясным умом) и т.д. (усергане Хайбуллинского р-на РБ и Кувандыкского р-на Оренбургской обл. [ПМА, 2010]).

При разделке мяса следили, чтобы никто не выбрасывал черепные кости. После праздника их обязательно закапывали в землю, иначе — уйдет *кот*» скота (усергане Зилаирского р-на РБ [БХИ, 1995: 286]). Несомненно, что эти детали праздника в прошлом носили ритуальный характер.

Этнографы Н.В. Бикбулатов, Л.И. Нагаева, Ф.Ф. Фатыхова, археологи Н.А. Мажитов, А.Н. Султанова, фольклорист А.М. Сулейманов относят праздник «Баш ите ашау» к числу обрядов, связанных с культом предков («Ололар аяты») [Бикбулатов, Фатыхова, 1991: 135; Мажитов, Султанова, 1994: 172; Нагаева, 1999: 112; Сөләймәнов, 1995: 64].

В пользу этой гипотезы свидетельствует неоспоримый факт, что праздничная трапеза начиналась с поминальной молитвы в честь предков. Данный тезис подкрепляется и этнографическими параллелями из обрядовой практики других народов. Так, чуваши голову зарезанного на свадьбе быка посвящали в жертву умершим родственникам и богу *Тура*: ее вешали на дерево. Такая традиция существовала и у волжских булгар [Салмин, 2010: 59].

Но это, как говорится, только видимая часть айсберга. А его невидимая, подводная часть, на наш взгляд, уходит своими корнями вглубь тысячелетий и связана с древнейшими обычаями совместного причащения сообществами первобытных людей мясом тотема с целью приобщиться к нему, а также с извинительно-умилостивительными ритуалами почитаемого животного. То есть по своему содержанию и назначению башкирский праздник «Баш ите ашау» в прошлом, возможно, был таким же обрядовым явлением, как, например, ритуальное коллективное поедание аборигенами Австралии раз в году мяса тотемного животного. Они верили, что если совсем не есть мяса тотема, то коллектив потеряет кровную связь с ним. Точно так же древние башкиры, угостившись раз в году головой жертвенного быка или коровы (воплощением самого животного), верили, что они этим актом приобщаются к тотему-быку (корове), приобретают его (ее) физические свойства (слух, зрение, силу и т.д.).

С другой стороны, первобытные люди магическим заклинанием тотемного животного и обрядовым вкушением его мяса стремились воздействовать на свой тотем, заставить его размножиться (обряд «интичиума»). Эту же цель – размножение тотема быка (коровы) у предков башкир преследовали коллективное поедание головы быка (коровы) и заклинание участников праздника: «Пусть твой скот будет плодовитым; пусть не уходит дух, обеспечивающий благополучие твоего скота!». Поэтому нельзя не согласиться с Ф.Г. Хисамитдиновой, которая интерпретирует данный праздник как обряд, «направленный на проецирование хорошего приплода на следующий год» [Хисамитдинова, 2010: 57].

В связи с этим представляет определенный интерес записанный у башкир-балыкчинцев Аскинского района РБ легенда «*Эхмәт Йәсәүи һәм Сөләймән Бакырғәни*» («Ахмет Ясави и Сулейман Бакыргани»): мюриды (ученики медресе) съедают мясо быка, сын Сулеймана (духа, покровителя скота) оставшиеся кости заворачивает в бычью шкуру и дует на них — бык возрождается вновь [Башкорттарзың дини, 2013: 45]. Данный фольклорный сюжет напоминает широко распространенный в прошлом у самых различных народов мира обряд магического воскрешения и размножения тотемных животных, совершаемых во время тотемических праздников.

Таким образом, не приходится сомневаться в тотемической сущности башкирского обряда «Баш ите ашау» и его принадлежности к реликтам древнейшего тотемического бычьего (коровьего) праздника.

Есть все основания полагать, что в этот же круг бытовых традиций входит молодежная игра «Угез йөзөгө» («Бычье кольцо») широко распространенная у южных, юговосточных, зауральских, центральных и юго-западных башкир. Эта игра была традиционной у усерган Кувандыкского района Оренбургской области и Хайбуллинского района, бурзян Баймакского, тамьянцев Абзелиловского, кара-табынцев Учалинского, кумрук- и курпестабынцев Архангельского, кесе и юмран-табынцев Кармаскалинского, яик-суби- кырк-ойле-и уршак-мингов Чишминского, каршинцев Благоварского районов РБ [Башкорт халык уйындары, 2006: 29, 41, 50, 54; Нагаева, 1999: 101; ПМА, 2010; Сөләймәнов, 2007: 156–158].

Игра начиналась с определения, кто из участников игры будет пятилетним жертвенным быком. Для этого ведущая («мать») скрытно вкладывала в ладонь кому-нибудь из сидящих полукругом юношей и девушек колечко. Другой участник игры, сидящий спиной к игрокам, должен был угадать, у кого оно находится. Если он правильно отгадает, у кого находится кольцо, — тот становится «быком». При неверном угадывании он должен был исполнить песню или сплясать. Если отгадывающий пять раз не мог правильно указать на того, у кого находится кольцо, то сам становится «быком». Разыгрывалась сцена забоя быка: «мать» посылает «детей» зарезать «быка», но «бык» не подпускает их, «мычит» и кусается. Тогда «мать» сама идет к «быку» и «режет» его. Затем участники игры, разделившись на две команды, боролись между собой за «мясо» (обычно какой-либо предмет утвари), стараясь отнять его друг у друга. В конце игры все участники «едят мясо быка», то есть щекочут его, дергают и щипают [Нагаева, 1999: 95–96]. По сообщению некоторых информантов, во время «поиска» кольца «мать» незаметно (или неожиданно) мазала лица участников игры (вариант: «быка») сажей [Башкорт халык уйындары, 2006: 30, 41].

В варианте игры, записанной в 1968 г. Г. Абхалимовой у кумрук-табынцев д. Айтмембетово Архангельского района РБ, участники игры, прежде чем «забить» «быка», поили его водой. А в конце игры, при инсценировке акта коллективного поедания «мяса» жертвы, «бык» неожиданно вскакивал на ноги (оказывается, он был «недоваренным») и начинал «бодать» убегающих от него людей. Игра продолжалась до тех пор, пока «бык» не «забодает» последнего игрока [Башкорт халык уйындары, 2006: 29].

В этой игре вызывает определенный интерес само название «Бычье кольцо». Почему «бычье кольцо», а не металлическое, деревянное или костяное? Видимо, в далеком прошлом предки башкир делали кольца (браслеты) из шкуры быка (коровы) и носили их на теле, как масаи, ваванги и другие африканские племена [Фрэзер, 1985: 232–238], с целью «перевоплощения» в тотемное животное (быка(корову)) и «перерождения» под его покровительством в новом качестве. А это, несомненно, является элементом инициационных обрядов, устраиваемых на тотемических праздниках. Безусловно, к инициационным обрядам относится и борьба между участниками игры за «мясо» жертвенного «быка».

Рудименты тотемических праздников проглядываются и в других фрагментах игры «Бычье кольцо»: в частности, «поение» водой перед закланием «быка» и мазание «быка» сажей (очищение «быка» огнем) напоминают извинительно-умилостивительные обряды тотемного животного, коллективное «поедание» участниками игры мяса «быка» – ритуалы размножения тотема (интичиума), неожиданное «оживание» «быка» – обряды воскрешения тотема, а бодание ожившего «быка» участников игры (с последующим выбыванием их из игры) – месть тотемного животного за нарушение тотемической табуации и т.д.

В этнографической литературе накоплено немало сведений для реконструкции древнего тотемического бычьего праздника, составными частями которого были выбор и чествование жертвенного животного, ритуальный забой, исполнение магических обрядов, молений, танцев в бычьих масках с эротическими движениями и сценами, проведение игр и соревнований вокруг чучела быка, коллективное поедание мяса жертвенного быка, забота о крови, костных останках, конечностях, шкуре и голове быка.

Эти сюжеты можно обнаружить в чувашских молениях «Ене турри» в честь богакоровы, в ритуалах жертвоприношения белого быка земному божеству Киремето и на празднике «Пысак учук», проводимого через каждые девять лет с принесением верховному богу Тура в качестве основной жертвы белого быка, молитвами о ниспослании доброго урожая, коллективным поеданием ритуального мяса и захоронением костей жертвенных животных [Салмин, 2004: 49–51], в обрядах «Тайэлга» и в обычаях подвешивания на кольях и ветвях деревьев бычых черепов, позвонков и других костей у якутов [Грязнов, 1977: 81, 86], в ритуальных новогодних танцах в масках яка у тибетцев, в жертвоприношении «Тайлао» с поеданием мяса жертвенного быка членами одной родственной группы и в игре «Чию» у китайцев, где участники игры в бычых масках бодали друг друга [МС, 1991: 615], в

церемониальной заботе о черепе жертвенного быка у народов Индокитая [Семенов, 1966: 424].

Некоторые мотивы бычьих праздников проявляются в древнеегипетском обряде в честь бога плодородия Мина, покровительствующего размножения скота. Торжественную процессию в этот день возглавлял увенчанный золотой короной бык [МС, 1991: 366]. В «Библии» вкраплены сведения о проведении древними евреями праздника с плясками в честь золотого тельца. Игры с «быком» дошли до нас в настенных росписях крито-микенской культуры (3–2 тыс. до н.э.), в афинских буффонадах в Древней Греции, во время которых убивали быка, из его шкуры, набив сеном, изготовляли чучело и совершалось торжественное ритуальное поедание мяса жертвенного животного [Семенов, 1966: 424], в ночных оргиастических потехах в честь бога Вакха с разрыванием на части живого быка и поеданием его сырого мяса у римлян.

Составные части древних бычьих праздников присутствуют в календарных обычаях и обрядах финно-угорских, славянских, романских, германских и др. народов Европы. Так, у вепсов проводилось торжество в честь коровы [Винокурова, 2007: 33, 38]. Красноуфимские удмурты (Свердловская обл.) на крупных общественных молениях жертвовали верховному богу Инмару телят на специальных молельных местах; обрядовое мясо съедали сообща. Мелкие кости жертвы сжигали на костре, крупные – вешали на деревья [Садиков, Никонорова, 2009: 282]. У орловских, чердынских и соликамских пермяков ритуал жертвоприношения быка в Ильин день совершал старейший мужчина, либо «колдун», даже в тех случаях, когда быка заклали у церкви или часовни. Убивали быка специальным длинным ножом («священным ножом»). Кровью жертвы мазали глаза и лбы присутствующих. Мясо варили тут же в специальных медных котлах, хранящихся в часовне [Макашина, 1982: 92]. Пережитки бычьих праздников преломляются в осетинском обряде «Галыргавдан хуыцаубон» («День приношения быков») [Чибиров, 1983: 97–98]. Несомненно, к тотемическому празднику быка относится религиозно-магическая практика молодых лакских мужчин Дагестана принести ежегодно после окончания сельскохозяйственных работ в жертву быка. Они вскладчину покупали бычка, резали его, варили и съедали, не повредив ни одной косточки. Кости заворачивали в шкуру животного и закапывали в землю или хранили в сухих пещерах. Население верило, что после этих действ каждому из них будет обеспечено здоровье и благополучие, увеличится плодородие земли и поголовье скота [Гамидова, 2011: 200]. Следы аналогичных обрядовых действий просматриваются в ритуалах убиения и поедания быка у сванов (Грузия) [Семенов, 1966: 426].

К отголоскам древнейших обрядов жертвоприношения с целью причащения тотемом принадлежит использование ритуального печенья в форме животных, в том числе «коровок» и «бычков». В Архангельской и Московской губерниях, а также в среднерусских и южнорусских областях такие фигурки ставились на окна, посылались в подарок родным, использовались для одаривания колядующих, раздавались пастухам, нищим, священникам. Поляки и лужичане раздавали их детям, кормили ими скот, чтобы «он лучше плодился» [Афанасьев, 1982: 159].

Далекими предшественниками бычьих праздников являлись, по оценке Ю.И. Семенова, верхнепалеолитические захоронения бычьих голов в пещере Схул (Палестина) [Семенов, 1966: 426]. Игры с быком людей в бычьих масках запечатлены на рельефах из Чатал Хююка (Анатолия, Юж. Турция) (7 тыс. до н.э.) [Антонова, 1990: 64]. Видимо, со схожими обрядами было связано бережное отношение к черепам и рогам быков у трипольцев (Саботиновка II, Южное Побужье, конец 5 тыс. до н.э.) и ритуальное захоронение черепа коровы у окуневских племен Южной Сибири (Сыда II, Минусинская котловина, 2-ая пол. 2 тыс. до н.э.) [Вадецкая, 1983: 93].

Очевидно, в прошлом эти и другие обряды сопровождались обережными церемониями, «очищения» их участников (быка) ритуальным священным огнем и жертвоприношениями быку, как покровителю, прародителю, богу. Это подтверждается, на наш взгляд, обычаем мазания лиц участников игры «Угез йөзөгө» сажей, символом огня.

Таким образом, в старинных башкирских обрядах жертвоприношения коров и быков, в обряде «Баш ите ашау» и в народной игре «Угез йөзөгө» прослеживаются отголоски тотемических бычьих праздников с ритуалами умилостивления, воскрешения, возрождения и размножения жертвенного животного. По всей видимости, в отдельных сюжетах игры «Угез йөзөгө» дошли до наших дней отголоски древнейших воззрений о духе-патроне инициаций (первопредке, полубоге) в облике быка и отдельные элементы инициационных обрядов молодежи у предков башкир.

#### Литература

- 1. Антонова Е.В. Обряды и верования первобытных земледельцев Востока. М.: Наука, 1990.-285 с.
- 2. Афанасьев А.Н. Древо жизни. Избранные статьи. М.: Современник, 1982. 464 с.
- 3. Башҡорттарҙың дини һәм мистик легенда, риүәйәттәре / Төҙ., баш һүҙ, ҡушымта һәм аңлат. авт. Ф.Ф. Ғайсина. Өфө: БР ММ РУМУ, 2013. 143 б.
- 4. Башкорт халык ижады (далее БХИ): Йола фольклоры / Төз., башһүз һәм аңлат. авт. Ә.М. Сөләймәнов, Р.Ә. Солтангәрәева. Өфө: Китап, 1995. Т. 1. 560 с.
- 5. БХИ: Эпос / Төҙ., аңлат. биреүсе М.М. Сәғитов, Б.Б. Байымов. Өфө: Китап, 1999. Т. 4.-400~б.
  - 6. Башкорт халык уйындары / Төз. Г.Р. Хөсәйенова. Өфө: Ғилем, 2006. 72 б.
- 7. Бикбулатов Н.В., Фатыхова Ф.Ф. Семейный быт башкир XIX–XX вв. М.: Наука, 1991. 189 с.
- 8. Вадецкая Э.Б. Проблема интерпретации окуневских изваяний // Пластика и рисунки древних культур. (Первобытное искусство). Новосибирск: Наука, 1983. С. 86–97.
- 9. Винокурова И.Ю. Животные в традиционном мировоззрении вепсов (опыт реконструкции): Автореферат дис. .. д.и.н. СПб., 2007. 44 с.
- 10. Гамидова С.У. Коллективное поедание домашнего животного в обрядовой жизни дагестанцев (XIX в.) // IX Конгресс этнографов и антропологов России: Тез. докл. Петрозаводск: Карел. НЦ РАН, 2011. С. 200.
- 11. Грязнов М.П. Бык в обрядах и культах древних скотоводов // Проблемы археологии Европы и Северной Америки. М.: Наука, 1977. С. 80–88.
- 12. Кисилев С.В. Древняя история Южной Сибири. М.: Изд-во АН СССР, 1951. 642 с.
- 13. Мажитов Н.А., Султанова А.Н. История Башкортостана с древнейших времен до XVI века. Уфа: Китап, 1994. 360 с.
- 14. Макашина Т.С. Ильин день и Илья-пророк в народных представлениях и фольклоре восточных славян // Обряды и обрядовый фольклор. М.: Наука, 1982. С. 83–100.
- 15. Мифологический словарь / Гл. ред. Е.М. Мелетинский. М.: Сов. энц., 1991. 736 с.
- 16. Нагаева Л.И. Башкирские народные праздники, обряды и обычаи. Уфа: Китап, 1999. 160 с.
  - 17. Полевые материалы автора. 2010 г.
- 18. Руденко С.И. Башкиры. Историко-этнографические очерки. Уфа: Китап,  $2006.-373~\mathrm{c}.$
- 19. Рухи мираς: Свердловск башкорттарының фольклоры / Төз. Ф.А. Нәзершина, Г.Р. Хөсәйенова, Г.В. Юлдыбаева, Ф.Ф. Ғайсина. Өфө: Эш. дин., 2008. 260 б.
- 20. Садиков Р.Р., Никонорова Е.Е. Красноуфимские удмурты: история и этнокультурные характеристики // Вестник НГУ. Серия: История. Филология. 2009. Т. 8. Вып. 5. С. 275—283.
- 21. Салмин А.К. Система верований чувашей. Чебоксары: Изд-во Чуваш. ГИГН 2004. 208 с.

- 22. Салмин А.К. Традиционные обряды и верования чувашей. СПб.: Наука, 2010. 240 с.
  - 23. Семенов Ю.И. Как возникло человечество. M.: Hayka, 1966. 576 с.
- 24. Сөләймәнов Ә.М. Башҡорт халҡының им-том һәм мөз<br/>зәти йола фольклоры // Башҡорт фольклоры. Өфө, 1995. II сы<br/>ғ. 204 б.
- 25. Сөләймәнов Ә. Әкиәттә хәкикәт (Башкорт халкының көнкүреш әкиәттәренең жанр составы, сюжет төрлөлөгө, тормош ерлеге). Өфө: Китап, 1997. 400 б.
  - 26. Сөләймәнов Ә.М. Бала-сағаның уйын фольклоры. Өфө: Китап, 2007. 344 б.
- 27. Тулвинские татары и башкиры. Этнографические очерки и тексты / Отв. ред. А.В. Черных. Пермь: Перм. кн. изд-во, 2004. 456 с.
  - 28. Фрэзер Дж. Дж. Фольклор в Ветхом завете. М.: Политиздат, 1985. 512 с.
- 29. Хисамитдинова Ф.Г. Мифологический словарь башкирского языка. М.: Наука, 2010.-452 с.
- 30. Һамар, Һарытау өлкәhе башҡорттарының рухи хазинаhы / Төз. Р.Ә. Солтангәрәева, Г.В. Юлдыбаева, Ф.Ф. Ғайсина, Л.К. Сәлмәнова, Г.Р. Батыршина; яуаплы ред. Р.Ә. Солтангәрәева, З.И. Яйҡарова. Өфө: Эш. дин., 2008. 284 б.
- 31. Чибиров Л.А. Аграрные истоки культа животных у осетин // Советская этнография. 1983. № 1. C. 94–101.
- 32. Экспедиция материалдары-2005: Яңауыл районы / Төз. Г.Р. Хөсәйенова, Р.Ә. Солтангәрәева, Г.В. Юлдыбаева, А.М. Хәкимйәнова, Л.К. Сәлмәнова, Ф.Ф. Ғайсина. Өфө: РФА ӨҒҮ ТТӘИ, 2009. 264 б.
- 33. Экспедиция материалдары-2006: Борай районы. (Материалдар həм тикшеренеүзәр) / Төз. Г.Р. Хөсәйенова, Р.Ә. Солтангәрәева, Г.В. Юлдыбаева, Г.М. Әхмэтшина, Ф.Ф. Ғайсина, А.С. Сәлмәнов. Өфө: Эш. дин., 2008. 240 б.
- 34. Экспедиция материалдары-2017: Стәрлебаш районы. (Материалдар һәм тикшеренеүзәр) / Төз. Г.В. Юлдыбаева, Ф.Ф. Ғайсина, А.М. Хәкимйәнова. Өфө: РФА ӨФТҮ ТТӘИ, 2018. 352 б.

© Илимбетова А.Ф., 2024

УДК 1:316

**Иткулова Л.А.,** д. филос. н., зав. каф., УУНИТ, г. Уфа, Россия

# ФОЛЬКЛОРНОЕ НАСЛЕДИЕ БАШКИР: MUPOBO33PEHЧЕСКИЙ ACIIEKT FOLK HERITAGE OF THE BASHKIRS: WORLDVIEW ASPECT

**Аннотация.** В данной статье речь идет о мировоззренческом аспекте башкирского фольклора, для которого характерно разнообразие жанров, зафиксированных текстов. Обосновывается тезис о том, что мировоззренческий аспект фольклора и фольклорного сознания играет большую роль в понимании специфики фольклора как способа познания мира и миропонимания.

**Abstract.** This article deals with the ideological aspect of Bashkir folklore, which is characterized by a variety of genres and recorded texts. The thesis is substantiated that the ideological aspect of folklore and folklore consciousness plays a big role in understanding the specifics of folklore as a way of knowing the world and understanding the world.

**Ключевые слова:** фольклор, фольклорное наследие, башкирский фольклор, архетипы, мировоззрение, ценности.

**Key words:** folklore, folk heritage, Bashkir folklore, archetypes, worldview, values.

Феномен фольклора является одним из уникальных явлений культуры человечества. Фольклор сложился в глубокой древности, но, несмотря на это, сохраняет свою актуальность и в современном мире. Секрет «долголетия» фольклора объясняется тем, что он и сегодня

отвечает потребностям людей в мировоззренческих ориентирах. Конечно, в наши дни, к сожалению, многие виды фольклора ушли из повседневной жизни человека. Это связано с изменением традиционного уклада жизни носителей фольклора, с процессами урбанизации, унификации, отчуждения людей от своих духовных корней. Но всё же и сегодня фольклор является важным способом сохранения этнокультурной идентичности и самоидентификации в условиях глобализации. Поэтому решение вопросов изучения, воссоздания, актуализации и трансляции памятников фольклора вносят значительный вклад в дело сохранения нематериального культурного наследия народов мира.

Предметом анализа данной работы является мировоззренческий аспект фольклорного наследия на основе анализа устно-поэтического творчества башкирского народа. Мировоззрение как способ духовно-практического познания и освоения мира тесно связано с фольклором как видом духовной культуры. Фольклор отражает архаическую картину мира, структуру мироздания, экзистенциальные ценности, обеспечивающие полноту бытия человека в мире.

В современных исследованиях фольклора прослеживаются различные подходы к пониманию сущности этого феномена. Отечественные ученые-фольклористы под понятием «фольклор» подразумевают «духовное творчество, и даже уже, только словесное, поэтическое творчество» [Пропп, 1976: 18]. В западной научной традиции к фольклору помимо произведений устного народного или крестьянского творчества относят также обряды, ритуалы и т.д. «В 1999 году на конференции ЮНЕСКО вместо понятия «фольклор» было введено понятие «нематериальное культурное наследие», которое было более широким и богатым по содержанию понятием» [Иткулова, 2021: 123]. Данное понятие, на наш взгляд, позволяет устранить разницу в исследовательских дискурсах, которая установилась в различных научных сообществах.

Будучи продуктом коллективного бессознательного, фольклор является хранилищем художественных образов, которые являются реализацией архетипов коллективного бессознательного. Фольклорное наследие башкир отличается богатством памятников устного народного творчества и жанровым многообразием. Поэтому оно представляет собой богатый источник для изучения духовной культуры народа. «Источником этнокультурных архетипов этноса являются такие творения фольклора, как миф, эпос, сказка, песня, предания и легенды. Устное народное творчество у башкир сохранилось во всём богатстве и разнообразии, что даёт богатый материал для философского осмысления фольклорного сознания этноса» [Иткулова, 2021: 173]. Башкирский фольклор благодаря многолетней Л.Г. Барага, Кирей Мэргэна, Н.Т. Зарипова, А.М. исследовательской деятельности Сулейманова, С.А. Галина, Ф.А. Надршиной, Р.А. Султангареевой и др. получило достойное отражение в академическом своде, в которым представлены отдельные тома по эпосу, различным видам сказки, преданиям, легендам, народным песням, поговоркам и т.д. Обнаруженные во время фольклорных экспедиций, и опубликованные ими фольклорные тексты представляют собой богатейший источник для философского, антропологического анализа мировоззренческих идей устно-поэтического творчества башкирского народа.

Социокультурные корни башкирского фольклора проявляются через афористические и иррациональные формы философии. В этом контексте природа часто рассматривается как нечто аналогичное духу человека или его сознанию. Произведения фольклора прививали нравственные ценности, нацеленные на сохранение благополучия сообщества. «Фольклор моделирует образ архетипического человека, возникший в результате обобщения разных характеров, а также стереотипов поведения» [Иткулова, 2021: 96]. Таким образом, значение фольклора фиксируется и в сфере сохранения культурной идентичности, воспитания подрастающего поколения и мировоззренческого освоения действительности.

Фольклорные произведения отражают полный спектр духовной культуры народа, его менталитет и историческую судьбу. Как подчеркивает А.М. Сулейманов, «культурная ценность сказочного фольклора – в слиянии особенного, самобытного и общечеловеческого» [Сулейманов, 1994: 3]. Очевидно, что эти слова применимы к фольклору в целом.

Фольклорные произведения содержат ключевую информацию для этнического сообщества, обеспечивая эффективную внутреннюю коммуникацию. Они доносят до современных людей важнейшую информацию об архаическом мировоззрении, носители которого принадлежали к дописьменной культуре. Благодаря им мы можем исследовать первоначала духовной жизни наших далеких предков. «Духовное содержание коллективного сознания, заключенное в устно-поэтическом творчестве, приобретает форму концептов, являющихся одновременно знаком и ценностью, выражающих существенные для коллективного сознания архетипы» [Петрова, 2015: 152]. Эти архетипы объективируются в фольклоре разных народов в уникальных сюжетах и художественных образах, которые приобретают своеобразную этническую окраску.

Фольклор отражает реальность через художественные архетипы, выражая свою двойственную природу: основанное на мифологии, но выражаемое схожими с литературой формами. В то же время фольклор существенно отличается как от мифа, так и от литературы. Например, в сказке утрачивается священный характер мифологических сюжетов, вместо этого акцент делается на личную судьбу героев [Мелетинский, 1976: 265]. В отличие от мифических персонажей, сказочные герои не являются полубогами или демиургами, а обычные люди, поэтому их роли и задачи существенно различаются.

Это проявляется в том, как фольклор сохраняет архаические мифологические образы, отражающие древние обычаи и обряды. Фольклор и литература принадлежат к сфере поэтического творчества. Зачастую миф, фольклор и литература работают со схожими образами, реализующими те или иные архетипы. Хронологически литература вырастает из мифа и фольклора, как это происходило в древних цивилизациях. «Уже в сказках, легендах, преданиях и других творениях фольклорного сознания обнаруживается, что светлое и темное начала могут уживаться в одном человеке, то есть фиксируется амбивалентная природа человека» [Иткулова, 2021: 158]. Тема выбора и принятия правильного решения красной нитью проходит через всю историю духовности. Данный выбор не является исключительно рациональным, так как детерминируется установками коллективного бессознательного, продуктом которого является и фольклор. Ведь чаще всего поступки определяются стереотипами поведения, которые не рефлексируются воспринимаются как естественные. Солидарность, взаимовыручка, сострадание – это ценности коллективистского общества, направленные на объединение и взаимопомощь. Эти ценности функционируют в этнических сообществах, объединяя их членов вокруг значимых мировоззренческих идей.

Для мироздания характерна гармония на этическом и эстетическом уровнях, что позволяет оценивать те или иные феномены с этой перспективы. Мироздание представляется как арена борьбы сил зла и добра. То, что препятствует благополучию человека может оцениваться как торжества сил зла или хаоса. Нарушение человеком социальных норм автоматически ставит его на сторону зла. Таким образом, нарушение норм поведения даже одним человеком может изменить баланс сил. Поэтому, человек несет ответственность не только за свой повседневный мир, но и за все мироздание. Функция героев сказки или проведение особых ритуалов состоит в восстановление в мире равновесия. Таким образом, в архаических представлениях осознается существование в мире зла, направленного против гармонии мироздания и благополучия человека. Основная мировоззренческая идея фольклора состоит в том, что научить человека преодолевать зло.

Этот выбор не является исключительно рациональным, поскольку основывается на бессознательных установках поведения, которые формируются, в том числе, через фольклорные произведения. Однако чаще всего нравственные поступки человека происходят автоматически, опираясь на механизмы стереотипов поведения, которые не осознаются, а воспринимаются как естественные. Взаимопомощь, дружба, сострадание — это коллективистские ценности, цель которых заключается в объединении и солидарности людей. Эти ценности также функционируют в этническом сообществе, объединяя людей вокруг значимых для них социокультурных идей.

Анализ мировоззренческого аспекта башкирского фольклора позволят нам сделать вывод о том, что фольклор — это уникальный способ познания действительности. Фольклорные тексты представляют собой воплощение особого фольклорного сознания. Как правильно отмечает И.А. Голованов, «фольклорное сознание во многих своих фрагментах выходит за пределы фольклора, смыкаясь с обыденным языковым сознанием (языковой картиной мира) и образуя интегральный феномен коллективного народного сознания» [Голованов, 2009: 44].

Таким образом, фольклор как воплощение фольклорного сознания даёт широкую картину мировоззренческих представлений, морально-эстетических ценностей народа. Он представляет собой живое поэтическое творчество, постоянно эволюционирующее и не застывшее в каноне. В этом смысле фольклор выражает тенденцию философии становиться формой культуры. Мировоззренческие идеи фольклора определяют круг вопросов, рассматриваемых философией.

#### Литература

- 1. Голованов И.А. Фольклорное сознание как особый тип художественного освоения действительности //Вестник Челябинского государственного университета. 2009. № 22 (160). Филология. Искусствоведение. Вып. 33. С. 43–47.
- 2. Иткулова Л.А. Мировоззрение башкирского этноса: философскоантропологический анализ. Уфа: РИЦ БашГУ, 2021. 222 с.
  - 3. Мелетинский Е.М. Поэтика мифа. M., 1976. 407 с.
- 4. Мировоззрение башкирского этноса: философско-антропологический анализ: монография. Уфа: РИЦ БашГУ, 2021. 222 с.
- 5. Петрова В.В. Язык, фольклор и мировоззрение как концептуальные основания этнофилософии// Историческая и социально-образовательная мысль. 2015. Т. 7. № 7-2. С. 151-154.
  - 6. Пропп В.Я. Фольклор и действительность: избранные статьи. М., 1976. 327 с.
- 7. Сулейманов А.М. Башкирские народные бытовые сказки: сюжетный репертуар и поэтика. М.: Наука. 1994. 224 с.

© Иткулова Л.А., 2024

УДК 37.373

Каскинова Г.Н., к. филол. н., БФ УУНиТ, г. Бирск, Россия Каскынова Ғ.Н., филол. ф.к., доцент, ӨФһТУ БФ, Бөрө к., Рәсәй

## ТЕМА ВОСПИТАНИЯ В БАШКИРСКИХ ПОСЛОВИЦАХ, ПОГОВОРКАХ И ЗАГАДКАХ

### БАШКОРТ МӘКӘЛ-ӘЙТЕМДӘРЗӘ, ЙОМАКТАРЗА ТӘРБИӘ ТЕМАЬЫ

**Аннотация**. В статье рассматриваются башкирские пословицы, поговорки и загадки как средство народной педагогики на примере учебников "Уроки жизни" Марьям Буракаевой.

**Ключевые слова:** Башкирские пословицы и поговорки, загадки, Марьям Буракаева, школьный учебник "Уроки жизни", башкирское народное творчество.

Башкорт фольклорында боронғолар һүзе, ата-бабалар һүзе тип тә аталып йөрөтөлгән мәкәлдәр — халкыбыззың үз тормош тәжрибәһен, фәлсәфәүи һәм әхлак караштарын тос, мәғәнәле, тапкыр итеп тапшырыусы образлы һүззәр ул.

Халкыбыззың ауыз-тел ижады мәкәл һәм әйтемдәргә бик бай. Күп томлы "Башкорт халык ижады"ның ике китаптан торған X томына меңәрләгән мәкәл һәм әйтемдәр, уларзың башкортса-урысса-инглизсә мәғәнәләш варианттары индерелеуе шуны раслай.

Мәкәлдәрҙе әйтемдәрҙән нисек айырырға? Беҙҙеңсә, мәкәлдең ярым шиғри әҫәр булыуын истә калдырыу мөһим. Шиғри һөйләм өсөн хас булған аллитерация, ассонанс күренеше, ритмлылық, музыкаль яңғыраш, рифмалар уға ла хас.

Әйтем төшөнсәhен асыклап үтәйек. Әйтемдәр шулай ук өгөт-нәсихәт күндереү рухындағы тезмә әçәр. Улар поэтикаhы менән кобайырзарға якынырак килә: тапкыр һүззәрҙе шиғыр юлдарына тезә, йыш кына якшы менән яманды каршы куйып һөйләй.

Языусы, дәреслектәр авторы Мәрйәм Буракаеваның педагогик хезмәттәрендә афористик жанрзарзың ни рәүешле кулланылыуын карап үтәйек. 4-се класс өсөн "Тормош һабактары" дәреслегенең 1-се басмаһында [Буракаева, 2003] мәкәл төшөнсәһе укыусы күңеленә "ябайзан катмарлыға" принцибына ярашлы рәүештә һеңдерелә башлай: ".ә.ә. – һүз аскысы" тигән мәкәлдә тәүге һүззең һузынкы хәрефтәре генә куйылып, м, к, л тартынкыларын укыусы үзе тултырып язырға тейеш була. Шул рәүешле бала үзләштерәләсәк төшөнсәне үзе асыклай. "Кәңәшле йыйын таркалмас", "Яңғыз кеше яу булмас" мәкәлдәре лә ошо принциптан укыусылар тарафынан әйттерелә.

Татыулык, дуслык тураһындағы мәкәлдәрҙе укырға ғына кушмай дәреслек авторҙары, мәғәнәһенә төшөнөп, хәтерҙә калдырырға күрһәтмә лә бирә. Дәреслектә түбәндәге мәкәлдәр тәҡдим ителгән:

Татыулыкка тау за кызыккан.

Дусы күпте яу алмай.

Дус – дустың көзгөһө.

Fәйепһез дус эзләгән дусһыз калыр.

Яңы дусым бар, тип, искеләрен ташлама.

Якшы булһаң, яңғыз калмасһың.

Кырмыскалар зур түгел – Күмәкләшеп тау өйә.

Мәкәлдәрҙең әһәмиәте хакында: "Кеше күрке – йөҙ, // Йөҙҙѳң күрке – күҙ, // Уйҙың күрке – тел, // Телдең күрке – һүҙ" йәки "Әйтем – һүҙҙең биҙәге, // Мәҡәл – һүҙҙең еләге", йәиһә "Мәҡәл әйткән – юл өйрәткән" мәкәлдәрен укыусылар күсереп ала, мәкәлдең әһәмиәтен аңлата.

6-сы класс өсөн "Башкорт мәзәниәте (Тормош һабактары)" [Буракаева, 2009] дәреслегендәге "Башкорт халкының ауыз-тел ижады" бүлегендә мәкәлдәрзә, һынамыштарза күзәтеүсәнлек айырым тема буларак тәкдим ителә. Халкыбыззың күзәтеүсәнлеге сағыштырыузарға, телмәрзе бизәкләүгә генә кайтып калмауы, уның иç китмәле канатлы мәкәлдәре булыуы һәм бының нескә күзәтеүсәнлектән, һынай белеүзән килеүе һызык өстөнә алына.

6-сы класс укыусылары йорт-ил, йәшәү мәғәнәһе тураһында мәкәлдәр менән танышып кына калмай, "ни өсөн шулай әйтелде икән?" тип уйлана. "Ұлемдән оят көслө", "Яман йөрөмдән якшы үлем якшы" тигән мәкәлдәрҙең береһен һайлап хикәйә яҙырға, был мәкәлдәрҙән сығып, "халкыбыҙ беренсе урынға намысты куйған" тигән һығымта яһарға өйрәнә.

hыр бирмәү тураһындағы мәкәлдәр кешелек бәсеңде төшөрмәүгә өйрәтһә, үлемһезлек төшөнсәһенең ысын асылы якшы ат, якшы исемде аңлатыуын асып һала ("Балаға калдырған иң зур байлык – якшы исем").

7-се класс дәреслегендә [Бураҡаева, 2007] "Халҡыбыззың ижадын байҡап сыҡҡандан һуң, уның, ысынлап та, шиғри йөрәкле булыуын, күңеле һәр саҡ рухи азатлыҡҡа ынтылып тороуын тоябыз" тигән ғәжәп хаҡ фекер төп лейтмотив булып үтә.

И.Д. Буракаев, М.С. Буракаева, М.Б. Юлмөхәмәтовтарзың 10-сы класс өсөн "Башкорт мәзәниәте (Тормош һабактары)" [Буракаева, 2001] дәреслеге үз-ара мөнәсәбәттәр мәсьәләһен яктыртыуға королған. "Дуçлык һәм мөхәббәт" бүлегендәге "Эш бөттө, иптәшлек китте" ише мәкәлдәр нигезендә иптәшлектең донъя көтөү мохтажлығынан килеп сығыуы, иптәшең

менән йылы мөнәсәбәтте һаҡларға кәрәклеге, иптәшлек һәм дуслык төшөнсәләренең айырмаһы аңлатыла. Дуслык тураһында "Дуска баш булмайзар, иш булалар", "Дуска дус бул, йөк булма", "Айырылмас дусыңа кайырылмас һүз әйтмә" тигән ғәжәп дөрөс мәкәлдәр тәкдим ителә.

"Ғаилә" бүлеге ғаилә киммәттәре менән таныштырыузы тыуған ил, донъя төшөнсәһен бала күңеленә һалыу менән бергә алып бара. Мәçәлән, "Атайыңдың ғына улы булма, илеңдең дә улы бул", "Күңеле киңдең донъяһы киң".

Ғаилә ҡороуға бәйле мәҡәлдәр уңышлы һайлап алынған. Улар үз милләтең вәкиле менән ғаилә ҡороузың әһәмиәтен төшөндөрә: "Ҡаз менән ҡаз йөзөр, өйрәк менән өйрәк йөзөр". Ғаилә ҡорғас, һәр кемдең үз шөғөлө булырға тейешлеген "Ир — келәт, ҡатын — йозаҡ", ҡатын-ҡыззың тәьмин ителеүе ир-егет хәстәрлегенә ҡайтып ҡалыуын "Ир хәстәрле булһа, ҡатын таçтарлы була" ише мәҡәлдәр еткерә.

Мәкәлдәрҙе әйтемдәрҙән нисек айырыу тураһында әйтеп үткәйнек. Әйтемдең вазифаһы – акыл өйрәтеү, кәңәш биреү. Киләсәктә ғаилә корасак йәш кыҙҙар "Ир кешегә бер йылмайып караһаң, кар өстөнән яланаяк йүгерә" тигән әйтемде күңеленә һалып куйһа, бер ҙә артык булмас.

Халкыбыззың акыл һандығынан һәр ситуацияға карата мәкәл табырға мөмкин. Укыусыларзың хәтерендә калдырыу өсөн дәреслектә улар калын хәрефтәр менән бирелә:

Якшы ғәзәт әзәм итер,

Яман ғәҙәт әрәм итер.

"Тәрбиә" бүлеге. Халҡыбыз тәрбиә мәсьәләһендә һәр осрак өсөн файзаланырлық, вакыт һынауын үткән, тос фекер, тәрән акыл тупланған мәкәл-әйтемдәрен калдырған. Ғаилә корор йәштәргә: "Күлдең йәме кама менән, // Өйзөң йәме бала менән", – тигән хәкикәтте лә күңелдәренә һалып куйыу мөһим.

Төшөнкөлөккә бирелеүзең хилаф икәнен дә мәкәл ярзамында искәртә Мәрйәм Сабирйән кызы үз дәреслегендә: "Ауырыуға дауа бар, дәртһезгә дауа юк"; "Билдәһез эштә тәүәккәллек коткара"; "Вайымһыззың эше алымһыз".

"Күңеле көрзөң киләсәге зур, // Күңеле көрзөң өмөтө зур" кеүек мәкәл рухи ныклык тәрбиәләү өсөн кулайлы.

Ғаилә корғас, бала тыуа. Бала-сағалы, туғанлы булыузың өстөнлөклө яктарын укыусы күңеленә еткереү юлында "Туғанлының һүзе өскә сығыр"; "Туғандарың − кулың менән аяғың" мәкәлдәре ярзам итер. Ир бала тәрбиәләүгә, кыз бала тәрбиәләүгә тәғәйен мәкәлдәрзе лә барлап сыккан авторзар "Тормош һабактары"нда: "Егет булһа, ебеп тормас, // Ебеп торһа, егет булмас", "Якшы катын − өй йәме".

"Рух" бүлегендә этнопсихология тураһында төшөнсә бирелә. Был бүлектәге мәкәлдәр туғанлық, дуслық төшөнсәһенә нигезләнгән: "Ағай-эне менән аш татлы"; "Ата-инәһен һөймәгән қыз яман, // Кан-кәрзәшен белмәгән ул яман".

Татыулыктың зур әһәмиәткә икәненә "Ашты бергә бешерһәң, ҡуйы була"; "Донъя киң тип таралма, таралған тарыны тауык сүпләй"; малға якшы мөнәсәбәт кәрәклекте "Атты сыбырткы менән кыумайзар, // Һоло менән кыуалар", "Аты барзың – канаты бар, // Һыйыры барзың һыйы бар" кеүек мәкәлдәр ипләп кенә күңелгә һеңдерә.

9-сы класс өсөн дәреслектең [Буракаева, 2004] "Юбилейзар" бүлеге күренекле сәнғәт эшмәкәрзәренә, республикабыззың танылған шәхестәренә арналған. Ғәзәттә, билдәле кешеләрзең тормошо ус төбөндә кеүек була. Дандың ағы ла, караһы ла ғәм халыкка тиз арала таралып өлгөрә. "Алтынға тут төшмәй"; "Дан килер зә китер, якшы исем атанан улға етер"; "Кешенең хөрмәте үз кулында" мәкәлдәре ошо осракты күз уңында тотоп оста һайланған.

Сәләмәт ризык "Ит – иткә, майы – елеккә, һурпаһы – биткә"; "Сәләмәт тәндә – якшы акыл" мәкәлдәрендә сәләмәт ризыктың файзаһы төшөндөрөлә. "Бал менән дауалау" бүлеге менән танышкандан һуң «Етмеш төрлө ауырыуға ерзең етмеш төрлө дауаһы бар» тигән мәкәлде исем итеп инша язырға кушыла. Әйткәндәй, ошо характерзағы язма эштәр үтелгән материалды нығытыуза мөһим роль уйнай.

"Сит илдәрҙә һәм республикаларҙа, өлкәләрҙә йәшәүсе милләттәштәребеҙ" тип аталған бүлектә "Кан тартмаһа, йән тарта" мәкәлен ҡулланып, ҡан туған булмаһа ла йән туған, рухи туған, тигән фекер үткәрелгән.

"Башкортостан – күп милләтле республика" бүлегендәге "Кырмыçка ояһына таяк тыкма" мәкәле милләт-ара татыулыкка сакырып торғандай.

"Кала башҡорттары" тип аталған бүлектә "Туған телең – иң зур болоң" мәкәле үтә лә актуаль яңғырай.

"Башҡортостан халыҡтары" бүлегенә "Вак балык көтөүе менән йөрөй"; "Береккән һыу Изел булған, таралған һыу тамсы булған", "Халыҡтарзың аралашыуы"нда "Кеше йырын да йырла, үзеңдекен дә онотма"; "Кешене кәзерләмәгән, үзе лә кәзер күрмәгән"; "Кешегә баш эйгәнсе, ҡулыңды бир" мәкәлдәре ғәжәп осталық, кинәйә менән һайлап алынған.

Йәйге каникулдарза ял лагерзарында төрлө спорт ярыштарынан һуң балаларзы "Күп бәрәкәт күп хәрәкәт менән"; концерттар, милли уйын мәлдәрендә кумызсы, курайсы йәки бүтән инструменттарза уйнаған малай-кыззарзы "Кумыз бейемәй, моңо бейетә" йәиһә "Курайы юктың өнө юк, өнө юктың көнө юк" кеүек мәкәлдәр әйтеп дәртләндереп ебәреү, мәкәлдәрзе күңелдәренә һеңдерер, киләсәктә урынлы итеп кулланыуға килтерер.

Парлашып торорға йәки командаларға бүленергә кәрәк булғанда "Юғалған мәкәлдәр" уйынын уйнатыу балаларзың бергәләп кәңәшләшеүенә, тиз арала танышып-аралашып китеүенә булышлык итер. Мәкәлдең 1-се яртыны бирелгән, 1 минут эсендә уның 2-се яртынын табығыз, тигән тәү карамакка үтә ябай заданиеның әһәмиәте зур.

Төзөлөшө йәһәтенән мәкәл менән әйтемдәргә якын торған йомак ситләтеп йә образлы әйтелгән күсмә мәғәнәле поэтик жанрзарзың береһе. Йомактарға алогизм (һүззәрзең логик мәғәнәһен юрамал бутап биреү), лаконизм (аз һүз менән кыска һәм тапкыр итеп әйтеп биреү осталығы) хас. Был жанрзың нигезен ассоциация тәшкил итә. Әйткәндәй, был кинәйәле жанрға табу (тыйыу) хас булған, йомакты көндөз коймағандар. Филология фәндәре докторы Фәнүзә Нәзершина Ишембай районы Кинйәбулат ауылында 72 йәшлек Ханнанова Маһикамалдан "Көндөз йомак койошһаң, кешенең күзе һукырая, имеш" [Башкорт халык ижады, 2007: 8] тигән тыйыузы язып теркәгән. Йомактың магик көсөнә лә ышанғандар. "Табышмакты көндөз әйтһәң, бүре осрай, имеш", тигән фекерзе билдәле фольклорсы Нәки Исәнбәт язып алған [Исәнбәт, 1959: 14]. Вакытка бәйле тыйыузар славян халыктарында ла, хатта Африка кеүек башка континенттарза һәм географик киңлектәрзә йәшәүсе халыктарза ла осрай икән.

Йомакты йәшерен көстәргә магик йоғонто яһау ниәтенән әйткәндәр. Айыузы тайыш табан, урман хужаһы, куянды сонтор койрок, шеш колак тип кинәйәләп атау шунан килеп

Кешене якынданырак белеү, баһалау ихтыяжы тыуғанда йомак әйтешкәндәр. Улар "Серле төйөнсөк", "Бағлантаз менән хан кызы" кеүек әкиәттәрзә генә түгел, боронғо әзәбиәт үрнәктәрендә һаҡланып калған. Мәсәлән, XIX быуатта бик популяр булған "Мәликә китабы"нда Мәликәнең үзенә кейәү булырға дәғүә иткән Ғәбделхәлим атлы егет менән акыл һынашында [Кунафин, 2010: 110] түбәндәге мәсьәлә-йомак бар:

- Кайны ағастың ун ике шахы (ботағы) бар? Һәр шахында утыз япрак. Һәр япрағының ике йөзө бар: бер йөзө ақ, бер йөзө қара?
- Ул ағас бер йылдыр. Ун ике ботағы ун ике айзыр, утыз япрағы утыз көн торор. Бер йөзөнөң ағы көн, бер йөзөнөң караһы кис торор.
  - Гилемме йә малмы афзал (кәҙерлерәк)?
- *Fилем афзал торор. Шуның өсөн: гилем икән, һиңә дус торор, мал икән, һиңә дошман торор.* 
  - Өс нәмә өс нәмәһеҙ һистер. Ул ни төрөр?
- $\partial \gamma \gamma$  әле: хуб (матур) hорайзыр, акылы юк hистер; икенсене: малы бар, ғилеме юк hистер; өсөнсөнө: байзыр, хәйере юк hистер.

"Башҡорт мәҙәниәте (Тормош һабаҡтары)"ның VII синыф өсөн дәреслегендә [Бураҡаева, 2007] "Балалар уйындары" тип аталған ҡушымтала зирәклекте һынау өсөн "Бер

ағаста 6 ботак, ботак һайын 8 сәтләүек. Бөтәһе нисә сәтләүек?" кеүек балаларзың йәш үзенсәлектәренә бәйле мәсьәлә-йомак тәҡдим ителә.

Филология фәндәре докторы Ф.А. Нәзершина 1989 йылда Дәүләкән районы Иçке Мерәç ауылында туй вакытында козалар менән йомак әйтешеү вакиғанын язып алған [Башкорт халык ижады, 2007: 9].

Ә балаларзың үз-ара йомак әйтешеүе – ғәзәти хәл. Өс тапкыр яуапты таба алмаған балаға үзенә күрә "яза" уйлап тапкандар: башына сирткәндәр, был үзенә күрә яза булған.

Йомактарзың объекттары итеп кеше күз алдындағы ғәзәти әйберзәрзән алып күк есемдәренә тиклем күренештәрзе һайлап алған. Өй, йорт каралтылары "Озон бабай һузылып яткан, // Балалары тезелеп яткан" (Өрлөк), йәки без ӨФһТУ-ның Бөрө филиалы студенттары менән 2016 йылда Курған өлкәһендә язып алған "Атаһы буйына яткан, балдары – айкыры" (Түбәнең үрзеге һәм такталары, информант Әлмирә Мирзағәли кызы Мөлөкова – Г.К.) кеүек йомактарза сағылыш тапкан.

Йомактарза ассонанс һәм аллитерация кулланыу күренешен өйрәнеү кызыклы. А һәм h өндәренең кабатланышына иғтибар итәйек:

Ағизелдә асау айғыр

Урал аша кешнәйзер,

Һаҡмарҙағы һары бейә

Тау һыртынан төшмәйзер

(күк күкрәү, йәшен йәшнәү).

Йэки

Һаҡмарҙағы һары бейә

Урал аша кешнәйзер (яуабы шул ук –  $\Gamma$ . K. ).

Бөгөн күп тыйыузарзың актуаллеге юкка сыккан заманда балалар менән дәрестә генә түгел, тәнәфестәрзә, уйын, йәйге ял мәлдәрендә йомак әйтешеу мөмкинлеге бар.

Балалар менән эш процесында һәр бер ситуацияға ҡарата ҡулайлы йомактарзы табырға мөмкин. "Йүгеректән йүгерек ни йүгерек?" (Уй) йомағын әйтеп, баланы фантазиянын ҡыззырып ебәрһәк, ук атышыу конкурсына "Айыры-айыры күрке бар, башында ак бүрке бар" (Ук), музыкаль инструменттарға карата "Кырза үскән бер бала ел искәндә моң һала" (Курай), тәбиғәттә саҡта, мәсәлән, һыу ингәндә "һаз ситендә йәшел һаҡсы, һарыса етһә һарғая" (Камыш), иртәнсәк "Ай бирзе, ҡояш алды" (Ысык), күк есемдәренә бәйле "Вак кыналыр үззәре, // Йылтырайзыр күззәре" йәки "Тәтәйбикә тәңкәләрен // Тимгел-тимгел һипкәндәр, // Төндә карап үткәндәр, // Таңда йыйып киткәндәр"

(Йондоззар) кеүек йомактар эзер.

Үсемлектәр донъяны, мәсәлән, камыш, күрән, томбойок, курай h.б. туранында йомактар за бихисап беззә.

Башкорт катын-кызының бизәүес әйберзәрен стилләштереү, кейем-һалымын тергезеү – бөгөн көнүзәк мәсьәлә. Фольклорза ошо йүнәлештә әллә күпме йомактар бар. Уларзы кулланыу рухыбыззы байытыр, зиһенебеззе үткерләр. Халкыбыз "Хан егете билендә затлы билбау күренә", тип йөзөккә, "Бохарзан алған билбауым // Билемә килеп етмәне", тип беләзеккә, "Артыма йәбешкән Алтынбикә // Бәрелә лә һуғыла" йәки "Кара урмандың остарын // Тәңкә менән сукланым", тип сулпы, сәсмауға, "Кәкре кайын башында // Каңкый этәс ултыра. // Канатынан кан тама, // Күрһәм, йөрәгем яна" тип кашмауға иғтибар иттергән. Алка тураһында йомак иһә – образлылықтың камил өлгөһө!

Ишетмеш ишек ишелгән,

Ишегем төбө тишелгэн,

Тишегенә бау такккан,

Ике тамсы һыу аккан.

Түшелдерек тураһында халык "Сытыр-мытыр, // Калай ҡутыр" йәки "Сытыр-мытыр, // Кругом ҡутыр", ҡушъяулык хакында "Корғаны ҡоролған, // Уртаһы боролған", ҡолаҡсын тураһында "Колаҡлы ябалак ҡыштан һаҡлай", тип әйтһә, камзулдың "Биле бормалы, // Сите укалы, // Эсе юхалы" (йәғни эсендә хужабикәһе барлығы  $- \Gamma$ . К) булыуы алғы планға сыҡҡан.

Камзул каптырманы ла иғтибарныз калмаған. "Әбейемдең капканына // Бабайым барып асылынды" кеуек ассоциация оста тотоп алынған.

Рухи тәрбиә биреү процесында мәкәл, әйтемдәрҙе йомактарҙы киң кулланыу балаларҙың күзәтеүсәнлеген арттырыр, зиһенен үстерер, хәтерен якшыртыр. Рухи байлығыбызҙы куллана беләйек!

#### Әҙәбиәт

- 1. Башкорт халык ижады. Йомактар. Өфө: Китап, 2007. 9-сы т. 416 б.
- 2. Башкорт халык ижады.. Мәкәлдәр hәм әйтемдәр. Өфө: Китап, 2006. 10-сы т. 1-се кит. 544 б.
- 3. Башкорт халык ижады.: мәкәлдәр һәм әйтемдәр. Өфө: Китап, 2019. 10 т. 2-се кит. 440 б.
- 4. Буракаев И. Д., Буракаева М. С., Юлмөхэмэтов М. Б. Тормош һабактары (Башкорт мэзэниэте): 4-се синыф өсөн дэреслек. 1-се басма. Өфө: Китап, 2003. 152 б.
- 5. Буракаев И. Д., Буракаева М. С., Юлмөхэмэтов М. Б. Тормош һабактары (Башкорт мэзэниэте). Дөйөм белем биреү учреждениеларының 4-се класы өсөн дәреслек. Үзгэртелгэн 3-сө басма. Өфө: Китап, 2012. 128 б.
- 6. Буракаев И.Д. h.б. Тормош hабактары: 5-се класс өсөн дәреслек. Өфө: Башкортостан «Китап» нәшриәте, 1994. 64 б.
- 7. Буракаев И.Д., Буракаева М.С., Юлмөхэмэтов М.Б. Башкорт мэзэниэте (Тормош һабактары): 5-се синыф өсөн дэреслек (Тулыландырылған икенсе басмаһы. Өфө: Башкортостан «Китап» нәшриәте, 1996. 144 б.
- 8. Буракаев И.Д., Буракаева М.С., Юлмөхэмэтов М.Б. Башкорт мэзэниэте (Тормош һабактары): 5-се синыф өсөн дәреслек (Тулыландырылған икенсе басмаһы. Өфө: Китап, 1996. 144 б.
- 9. Буракаев И.Д., Буракаева М.С., Юлмөхэмэтов М.Б. Башкорт мэзэниэте (Тормош һабактары): VI класс өсөн дэреслек. 4-се басма. Өфө: Китап, 2009. 192 б.
- 10. Буракаев И.Д., Буракаева М.С., Юлмөхэмэтов М.Б. Башкорт мэзэниэте (Тормош һабактары): VII синыф өсөн дэреслек. Өфө: Китап, 2007. 208 б.
- 11. Буракаев И.Д., Буракаева М.С., Юлмөхэмэтов М.Б. Башкорт мэзэниэте (Тормош һабактары): ІХ синыф өсөн дәреслек. 1-се баçма. Өфө: Башкортостан «Китап» нәшриәте, 2004. 176 бт.
- 12. Буракаев И.Д., Буракаева М.С., Юлмөхэмэтов М.Б. Башкорт мэзэниэте (Тормош һабактары): 10 синыф өсөн дәреслек. 1-се басма. Өфө: Башкортостан "Китап" нэшриэте, 2001. 184 б.
- 13. Буракаева М.С. Юғары класс укыусылары өсөн эстетик тәрбиә биреү буйынса кулланма: Тормош һабақтары. Өфө: Китап, 2011. 200 б.
- 14. Исәнбәт, Нәкый. Татар халык мәкальләре: 3 томда / Н. Исәнбәт; [кереш сүз язучы Н. Исәнбәт]. Казан: Татар. кит нәшр., 1959. Т. 3. 1967. 1014 б.
  - 15. Кунафин F.C. XIX быуат башкорт эзэбиэте. Өфө: Китап, 2010. 408 б.

© Каскинова Г.Н., 2024

УДК 81'35

Кетенчиев М.Б.,

д. филол. н., профессор, зав. каф., КБГУ им. Х.М. Бербекова, г. Нальчик, Россия

### НАЗВАНИЯ НАСЕКОМЫХ В КАРАЧАЕВО-БАЛКАРСКОМ ЯЗЫКЕ

#### NAMES OF INSECTS IN THE KARACHAY-BALKAR LANGUAGE

**Аннотация**: Статья посвящена лексике карачаево-балкарского языка. В ней лексикосемантическому анализу подвергаются номинации насекомых, определены основные когнитивные характеристики, присущие для них. Рассмотрены некоторые вопросы, связанные с отражением зоонимов в поэтическом тексте С. Шахмурзаева, адресованного детям. Выявлены некоторые их этнокультуные особенности.

**Abstract**: The article is devoted to the vocabulary of the Karachay-Balkar language. In it, insect nominations are subjected to lexical and semantic analysis, and the main cognitive characteristics inherent in them are determined. Some issues related to the reflection of zoonyms in S. Shakhmurzaev's poetic text addressed to children are considered. Some of their ethnocultural features are revealed.

**Ключевые слова**: карачаево-балкарский язык, паремии, поэзия, лексика, номинации насекомых, семантика, этнокультурное значение.

**Keywords**: Karachay-Balkar language, paremia, poetry, vocabulary, insect nominations, semantics, ethnocultural significance.

В карачаево-балкарском языкознании изучению различных аспектов лексики, отражающей фауну, традиционно уделяется большое внимание, как в монографических исследованиях, так и в многочисленных научно-теоретических статьях. Тем не менее, многие вопросы, выходящие на проблемы этимологического анализа зоонимов лингвокультурологической интерпретации, все еще остаются вне поля зрения лингвистов. Исходя из этого, нами в данной статье предпринимается попытка рассмотреть номинации насекомых в карачаево-балкарском языке и их этнокультурную значимость. С этой целью к анализу привлекается фактологический материал, наличествующий в сборнике произведений известного балкарского поэта С. Шахмурзаева «Эхо» [Шахмурзаев, 2002], которому в целом присущ просветительский характер. При этом актуализируются и паремии, вбирающие в свой состав названия насекомых. Исследуемые зоолексемы выстраиваются в алфавитном порядке. Обратимся к ним.

**Гебенек** «бабочка». Данное слово относится к тюркизмам. Известный тюрколог С.Я. Байчоров, опираясь на данные тюркских языков и исследования академика В.И. Абаева, приходит к выводу, что оно примыкает к таким тюркским названиям бабочки, как *käläbäk*, *käbäläk*, *käpäläk* [Байчоров, 2009: 68].

В карачаево-балкарском пословично-поговорочном фонде в основном актуализируется широкий ареал распространения бабочки: Гебенек жер жерге къонакъды «Бабочка повсеместная гостья». С другой стороны, отмечается ее падкость к освещению: Жанмагъан чыракъгъа гебенек кесин урмайды «На негорящую лампу бабочка себя не бросает»; Ёлюр гебенек кесин отма атар «Бабочка, которая хочет умереть, в огонь бросается»; Ёлюр гёбелекге кесин лампа жарыкъгъа ургъанча «Словно бабочка, которая хочет умереть, бросается на свет лампы». Такого рода паремические высказывания характеризуются многообразием в плане синтаксической парадигматики [Кетенчиев, 2014].

Согласно поэтическому тексту С. Шахмурзаева, для бабочки присущи следующие когнитивные характеристики:

- 1. Бабочки яркие: *Къоланкъанат боладыла* «Пестрокрылыми бывают»; *Аламатлыкъ оюулулла*, // *Тюрлю-тюрлю бояулулла* «Чудесно узорчатые, // Различно красочные».
- 2. Бабочки обитают среди растений: *Кырдыклагъа къонадыла* «На травы садятся»; *Хансдан хансха учадыла* «От растения к растению летают».
  - 3. Бабочка не издает звука: Жырламайды, тауушсузду «Не поет, беззвучен».
- 4. Бабочки являются кормом для птиц: Чыпчыкъла да къууадыла, // Къуууп, сюрюп тутадыла, // Тутханларын бууадыла, // Мычымайын жутадыла «Птицы тоже их гоняют, // Погнав, нагнав ловят, // Кого ловят, душат, // Незамедлительно глотают». Такие образные характеристики свидетельствуют в пользу творческой индивидуальности поэта [Узденова, 2008].

**Къамажакъ** «жук». Известный тюрколог М.А. Хабичев считает его собственным карачаево-балкарским словом. К этому выводу он приходит при сравнивании данной лексемы с другими тюркскими словами типа *къонгызакъ/къонгуз* «жук» [Хабичев, 1980: 38].

Согласно ассоциативному мышлению вышеназванного автора, от жуков нет ни пользы, ни вреда, они характеризуются многообразием в природе: *Хата, хайыр этмейбиз* «Ни вреда, ни пользы не приносим»; *Тюрлю-тюрлю болабыз* «Разные-разные мы бываем». Такие насекомые живут и питаются на свалках, а с приходом холодов впадают в спячку: *Кирли жерле жаныбыз, // Зауукъ этип тоябыз* «Грязные места для нас отрада, // С удовольствием наедаемся»; *Къышхы сууукъ жетгенде, // Биз ашауну къоябыз* «Зимние холода как настанут, // Мы питаться прекращаем».

**Къумурсха** «муравей». Наиболее архаичной формой данного слова признается қымырсаға. Оно производно от глагола *қымырса*- «ползать, копошиться (о насекомых)» [Этимологический словарь тюркских языков, 2000: 140]. В литературном же языке употребительна лексема *гумулжук* «муравей».

В карачаево-балкарской лингвокультуре муравей воспринимается как маленькое, но сильное и трудолюбивое насекомое, о чем свидетельствуют следующие паремии: Къумурсха арый билмез «Муравей устали не знает»; Къумурсханы кеси — гитче, кючю — уллу «Муравей сам маленький, а сила его велика»; Къумурсха кеси тенгли къоргъашинни кётюрюр «Муравей поднимет свинец размером с себя»; Къумурсхала жыйылсала, пилни да жыгъарла «Собравшись вместе, муравьи и слона повалят». Он охраняет свое жилище: Къумурсха да кеси тёбесин къоруулайды «Муравей тоже свой муравейник охраняет». Они релевантны для репрезентации такой важной сферы, как деятельность [Кетенчиев, 2010].

Трудолюбие муравья отмечает и С. Шахмурзаев, рисуя его образ: *Къумурсхала ишчидиле* «Муравьи трудолюбивы»; *Ишсиз, кючсюз олтурмазла* «Без дела сидеть не будут»; *Къышха уя къурайдыла* «На зиму сооружают гнезда». Исходя из таких характеристик этих насекомых, автор пафосно призывает читателя брать с них пример. Экспрессивные высказывания пронизывают весь текст стихотворения, посвященного муравьям: *Тергеу алчы къумурсхадан!* «Расчету учись-ка у муравья!»; *Сагъыш этии къумурсхадан!* «Думать научись-ка у муравья!»; *Билим алчы къумурсхадан!* «Возьми-ка знания у муравья!»; *Оюм алчы къумурхадан!* «Разум возьми-ка у муравья!». На подобные образы обращают внимание и литературоведы, исследуя истоки формирования балкарской поэзии [Бауаев, 2016].

**Мача** «саранча». Слово саранча является тюркизмом и признается аффиксальным образованием от имени прилагательного *сары* «желтый». По всей видимости, в карачаевобалкарском языке имеет место элиминация его корневой части и трансформация аффиксальной в слово *мача*.

С. Шахмурзаевым саранче дается отрицательная характеристика. Она летает, достигает многих мест, в том числе и пашен [Ахматова и др., 2017], уничтожает посевы и ненасытна: Мача учар, // Мача чабар // Жерлеге, // Аулакълада // Сабанлагъа, // Эллеге «Саранач полетит, // Саранча нападет // На земли, // На равнинах // Пашни, // Села»; Мача тонар, // Зат къоймаз, // Мача ашар, // Ашап къачар, // Бир тоймаз «Саранча обворует, // Ничего не оставит, // Саранча съест, // Съев, убежит, // Не насытится».

Сенгирчке «кузнечик». Данное слово подвергается варьированию в различных тюркских языках: казахский язык — шегіртке, киргизский язык — чегиртке, татарский язык — чикертко, турецкий язык — çekirge и т.п. Думается, что это слово в карачаево-балкарском языке имеет основу сенгил «пружина» (от этого слова образовался глагол сенгилде-«качаться, колебаться, пружинить»). Кузнечик, как правило, передвигается подпрыгивая, а при этом пружинит.

- У С. Шахмурзаева обнаруживается авторский образ кузнечика, структурированию чего способствуют следующие его характеристики:
- 1. Период активной жизни: Сенгирчкеле чыгьад жайгьы кюнледе «Кузнечики появляются в летние дни».
- 2. Образ жизни: *Бир кёрюне, бир ташагъа бугъады, // Кёк ханслада сырыйнасын согъады* «То появляется, то прячется, // В зеленой траве играет в свирель».

*Ургъуй* «комар». Эта лексема производна от глагола *ур*- «бить, разить». В основе данной номинации лежит указание на укус комара, который бьет и протыкает своим жалом

другое живое существо. Аффикс -гъу, с помощью которого образовано название комара, и его варианты представлены в целом ряде отглагольных имен существительных карачаевобалкарского языка: ачыткы «закваска (для теста)», бычкы «пила», кюлкю «смех», къайгъы «тревога, волнение, переживание, беспокойство», тургъу/дуркъу «загон; ток, гумно», уютку «закваска (для молока)», чалгъы «коса», чанчкы «вилка» и др.

Комар изображается как распространитель болезней, живущий в местах с большой влажностью: Безгек ууну жаяма «Лихорадки яд распространяю»; Кёп болады ургъуйла // Батмакъ, къамиш суулада «Много бывает комаров // В заболоченных камышовых водах». Укус его является болезненным как для людей, так и для животных: Къапхан жерим кёбеди «Укуса место опухает»; Адамлагъа, маллагъа // Къыйынлыкъла салама «Людям, скотине // несчастья доставляю». Иначе говоря, комары наводят страх на весь животный мир, на что указывают и лингвисты, изучающие эмоции страха на материале тюркских языков [Ахматова и др., 2002].

**Метеке** «улитка (садовая)». Это название улитки сопряжено с ее схожестью с козлом «теке» в части головы — наличие рожек, или рогов как у козла. Различают и *хыртлы метеке* «улитка (луговая, лесная)»: *хыртлы* «шероховатая» + метеке «улитка».

Имеют место следующие пословицы с компонентом метеке: *Метеке кеси къабындан жийиргеннгенлей* «Словно улитка, брезгующая своей раковиной»; *Метеке къабына киргенлей* «Словно улитка, в свою раковину зашедшая». Они употребительны по отношению к человеку, презирающему что-либо к нему близкое или к тому лицу, который сторонится публичности. Некоторые лингвисты такие сравнительные конструкции интерпретируют как фразеологизированные конструкции [Улаков, Хуболов, 2014а; Улаков, Хуболов, 2014б].

- С. Шахмурзаев структурирует образ улитки для детей-школьников, исходя из таких ее характеристик, как:
  - а) слизистость тела: Шытылыды метеке «Слизистая улитка»;
  - б) беззвучность: Таууш-маууш этмейди «Звуков не произносит»;
- в) безвредность:  $\mathit{Мирзеy}$ ,  $\mathit{бахча}$   $\mathit{терекге}$  //  $\mathit{Зараh}$ ,  $\mathit{хата}$  э $\mathit{тмейдu}$  «Зерну, садовым деревьям // Вреда не наносит»;
- г) боязливость: *Барып тийсенг, метеке // Чокъуракъда бугъады* «Подойдя если тронешь, улитка // В раковине прячется»;
- д) устройство жилья: *Акъ сюекден юйчюгю* «Из белой кости ее домик»; *Къаялада, ташлада // Уячыгъын къурайды* «На скалах, камнях // Строит свое гнездышко».

Несколько различающуюся характеристику у поэта получает и луговая улитка, которая отличается шероховатостью и питается травянистыми растениями: *Хыртлы, тюклю бир къуртду* «Шероховатый, волосатый какой-то червь»; *Чапыракълада отлайды* «На листьях пасется».

**Чибин** «муха». Это слово представлено в целом ряде тюркских языков в различных фонетических вариантах: в алтайском языке — *чымыл*, в казахском языке — *шыбын*, в киргизском языке — *чымын*, в кумыкском языке — *жибин*, в татарском языке — *чебен* и т.д. В основе рассматриваемой лексемы, по всей видимости, лежит слово, обозначающее действие (укус) мухи — *чим* «щипок», *чимди* «щипать». На основе этой лексемы образовано название *бал чибин* «пчела (букв медовая муха)», исходя из того, что пчела дает мед.

Мухи, как явствует из данных паремий, являются спутниками в жизнедеятельности человека и доставляют неудобства всем живым существам: *Чибинлеге аралып, къарт ийнекни эслемезсе* «Уставившись на мух, старую корову не заметишь»; *Чубур малны чибин ашар* «Короткохвостую скотину мухи изведут». Отмечены и различные условия, важные как для человека, так и для самих мух: *Жабылгьан ауузгьа чибин къонмаз* «В закрытый рот муха не сядет»; *Ашыкъгьан чибин сютее тюшер* «Спешащая муха в молоко попадет».

Более скрупулезную характеристику в пословицах и поговорках получают пчелы, которые приносят пользу человеку в силу производимого продукта: Чибини барны балы да бар «У кого есть пчелы, у того и мед есть»; Бал чибинни ургъаны ачы, балы татлы «У пчелы укус горек, мед сладок»; Жангыз чибин бал жыймаз «Одинокая пчела мед не соберет»; Бал

болса, чибин табылыр «Будет мед, пчела найдется»; Адамы болгъан мал этер, чибини болгъан бал этер «У кого люди есть, тот скотиной обзаведется, у кого пчелы есть, тот мед будет собирать»; Бал ашаргъа сюе эсенг, бал чибинни къапханына тёз «Если хочешь есть мед, терпи укус пчелы». Представленные паремии отличаются этнокультурной значимостью [Кетенчиев, Акамов, 2021].

Согласно картине мира С. Шахмурзаева, базирующейся на представлениях народа, мухи водятся там, где много грязи, мусора: *Кир жерледе учады* «В грязных местах летает». По этой причине муха разносит различные болезни, от которых страдает скот, умирают даже люди: *Адамлагъа, маллагъа // Ауруу, талау чачады* «Для людей, скота // Болезни, сибирскую язву распространяет»; *Адамланы жоялла* «Людей уничтожают». В силу этих причин к мухам отношение отрицательное: *Чибинлени жокъ этек, // Ахшы болур бизлеге* «Если мух уничтожим, хорошо будет для нас».

Пчелы же получают положительную характеристику, поскольку они трудолюбивы, добывают сладкий мед, чем и приносят пользу: Эмип, балла аладыла, // Ишчидиле бал чибинле «Высосав (нектар), мед получают, // Трудолюбивые пчелы»; Хайырлылла бал чибинле «Полезны пчелы». Для них присущи также организованность и чувство коллективизма: Низамлылла бал чибинле «Порядок соблюдают пчелы»; Бирлешгенлей ишлейдиле «Объединившись работают»; Бир командир саладыла, // Ол айтханлай барадыла «Одного командира назначают, // Как он скажет, так и делают».

**Чилле къурт** «шелкопряд». Первый компонент этого слова является заимствованием из персидского языка — *чилле* «шелк», второй же компонент традиционно сопоставляют с монгольским *qorqai* «жучок, червяк, все маленькие животные вообще» [Этимологический словарь тюркских языков, 2000: 168].

Шелкопряд интерпретируется как приносящее пользу для хозяйства существо: *Чилле жибек дарийле // Беред халкъгъа чилле къурт* «Нежные шелковые ткани // Дает народу шелкопряд». Это достигается благодаря гнездованию и питанию листьями тутового дерева: *Тут терекни чапырагъы // Ашы болад къуртланы* «Тутового дерева листья // Служат едой для червей»; *Чилле уя этеди* «Вьет гнездо из шелка».

Как видно из проанализированного выше фактологического материала, номинации насекомых в карачаево-балкарском языке характеризуются многообразием. Они имеют определенные различия в лексико-семантическом отношении, представлены в поэтическом тексте как значимые элементы, способствующие в определенном контексте созданию ярких литературных образов, истоки которых можно найти в устном народном творчестве, в частности в паремиях, отражающих этнокультурные сведения относительно насекомых, релевантных для жизнедеятельности социума.

#### Литература

- 1. Ахматова М.А., Салчак А. Я., Чертыкова М. Д. Средства выражения эмоции страха в тюркских языках (на примере тувинского, карачаево-балкарского и хакасского языков) // Новые исследования Тувы. -2022. -№ 2. -C. 224-238.
- 2. Ахматова М.А., Текуев М.М., Додуева А.Т. Функционирование пространственных послеложных имен в карачаево-балкарском нартском эпосе // Актуальные проблемы филологии и педагогической лингвистики. 2017. № 4 (28). С. 142-150.
- 3. Байчоров С.Я. Аланский язык предков карачаево-балкарцев (лексикология). Карачаевск: Карачаевский институт-музей эпиграфики, 2009. 288 с.
- 4. Бауаев К.К. Апперцептивная специфика балкарской поэзии и ее истоки. Нальчик: Кабардино-Балкарский государственный университет им. Х.М. Бербекова, 2016. 177 с.
- 5. Кетенчиев М.Б. Вербализация деятельности в карачаево-балкарском языке // Актуальные проблемы филологии и педагогической лингвистики. 2010. № 12. С. 311-315.

- 6. Кетенчиев М.Б. Парадигмы простого предложения по синтаксическим наклонениям в карачаево-балкарском языке // Актуальные проблемы филологии и педагогической лингвистики. -2014.- № 16.- C. 392-396.
- 7. Кетенчиев М.Б., Акамов А.Т. Концепт кёз / гёз («глаз») в карачаево-балкарской и кумыкской национальных картинах мира // Электронный журнал «Кавказология». 2021. 1. С. 158-170.
- 8. Узденова Ф.Т. Творческая индивидуальность и национально-художественное своеобразие современной балкарской поэзии // Вестник Пятигорского государственного лингвистического университета.  $-2008.- \mathbb{N} 2.08$  4. -0.208 6. С. 208-211.
- 9. Улаков М.З., Хуболов С.М. Семантически двукомпонентные предложения с предикатами, выраженными именными фразеологизмами, в карачаево-балкарском языке // Вестник Дагестанского научного центра РАН. 2014а. № 52. С. 113-116.
- 10. Улаков М.З., Хуболов С.М. Управляемые фразеологизмы как репрезентаторы объекта в карачаево-балкарском языке // Известия Кабардино-Балкарского научного центра PAH.-20146.-N o 5 (61). С. 240-244.
- 11. Хабичев М.А. Взаимовлияние языков Западного Кавказа. Черкесск: Карачаево-Черкесское отделение Ставропольского книжного издательства, 1980. 151 с.
  - 12. Шахмурзаев С.О. Эхо: стихотворения, поэма. Нальчик: Эльбрус, 2002. 208 с.
- 13. Этимологический словарь тюркских языков: Общетюркские и межтюркские основы на букву «K» / отв. ред. Г.Ф. Благова. М.: Индрик, 2000. 264 с.

© Кетенчиев М.Б., 2024

УДК 82(091)

**Каюмова Г.Ф.,** к. филол. н., ИФМК, К(П)ФУ, г. Казань, Россия

#### МИФИЧЕСКИЕ ПЕРСОНАЖИ В ТАТАРСКОЙ ДЕТСКОЙ ЛИТЕРАТУРЕ

#### MYTHICAL CHARACTERS IN TATAR CHILDREN'S LITERATURE

**Аннотация.** На материале произведений видных детских писателей и драматургов раскрывается значение обращения к мифическим образам. Как наиболее значимые называются образы сказочно-мифических персонажей Убырлы и Шурале, а также образы мифических богатырей рода Алып. Эти персонажи способтвуют мягкому раскрытию перед ребенком нравственных проблем современного общества, воспитывают национальное самосознание, уважение к родной культуре.

**Abstract.** On the material of the works of prominent children's writers and playwrights, the significance of the appeal to mythical images is revealed. As the most significant images are called fairy-tale and mythical characters Ubyrly and Shurale, as well as images of mythical heroes of the Alyp family. These characters contribute to the soft disclosure of the moral problems of modern society to the child, foster national consciousness, respect for their native culture.

**Ключевые слова:** детская литература, Убырлы, Шурале, Алып, Г.Тукай, мифический образ, фольклорныек мотивы.

**Key word:** children's literature, Uberly, Shurale, Alyp, G. Tukay, a mythical image.

Татарская детская литература — богатая литература, имеющая давние традиции. Она начинает формироваться во второй половине XIX века в рамках просветительского дидактизма. Как отмечает Ф.Ибрагимова, "татарская детская литература имеет стадии подъёма и падения. Стадии подъёма относятся к началу XX века, к 30-ым годам и к современной литературе» [Ибрагимова, 2004:302]. Действительно, начиная со второй половины 80-х годов активно пополняются списки писателей, чьё основное творчество адресовано детям и подросткам. Здесь можно отметить такие имена как Ф.Яруллин, Ш.Галеев, Р.Миннуллин, Т.Миннуллин, Г.Гильманов, Р.Башар и др. Одной из особенностей

современной татарской литературы для детей является активное обращение к мифическим образам. Примечательно, что каждый поэт, писатель имеет свои особенности обращения к таким героям. Так, в драме Ф.Яруллина «Ак яфрак» («Белый листок») Убырлы, с одной стороны, выступает как мифический-сказочный персонаж, прекрасно владеющий мастерством колдовства. С другой стороны, в драме это — уже пожилая женщина, переживающая за будущее своих дочерей-лентяек. Несмотря на то, что героями пьесысказки являются сказочные персонажи Убырлы, ее дочери, домовой, заколдованные джигиты, в их характеристике можно угадать простых людей. Так, Йокыбану и Жилбик» — типичные современные девушки на выданье, стремящиеся добиться всего за счёт других. Они не признают значимость духовной пищи, предпочитая думать: «Если ты не голоден и хорошо одет, к чему ещё какая-то духовная пища?» [Яруллин, 2008:299]. Ф.Яруллин выступает здесь гуманистом и не наказывает ленивых дочерей, а помогает им встать на путь исправления благодаря силе любви.

Один из самых распространённых мифический персонаж в детских произведениях – Шурале. Шурале представляет собой антропоморфное мифическое существо татарских и некоторых других тюркских сказок, персонификация духа леса. Обычно описывается как низкорослое, горбатое существо с длинными тонкими пальцами, длинными ногами, бородой и небольшим рогом на лбу. В татарской литературе этот образ получил распространение благодаря известнейшей сказке-поэме Г.Тукая «Шурале», поэтому и в детской литературе Шурале и Тукай могут быть героями одного и того же произведения. Как пример, можно представить пьесу Т.Миннуллина «Әйт әле, күбәләк» («Скажи-ка, бабочка»). Драматург Т.Миннулин собрал в одной пьесе всех героев детских произведений Тукая: Бабочку, Соловья, Ласточку, Акбая, Шурале. Однако главными персонажами являются Апуш и Тукай. Всему этому миру добра и света противопоставлен образ Черной птицы Каракош. Каракош не может победить Тукая, так как на его стороне все остальные, они и помогают Апушу не стать жертвой Каракош. Отметим, что Каракош не ставит целью уничтожить Апуша-Тукая, его цель – поселить страх в его сердце, заставить его слагать стихи, восхваляя безграничную черную власть. Ни один из героев – ни Бабочка, ни Шурале, ни Тукай, ни другие не стали последователями Каракош.

Интересен образ Шурале в данной пьесе. Он представлен не только как национальный символ, но скорее как символ творчества Тукая, как символ простого народа, чьи интересы всегда защищал поэт. Многие качества Шурале, называемые в пьесе, в том числе такие как «Шурале никогда не стареет», «Шурале никогда не лжёт», «Шурале не помнит прошлых обид» во многом соотносимы и с самим Тукаем. Интересные его слова-обращения уже ко взрослому поэту: «Я тебе не буду мешать. Я буду стоять там. Если захочешь перенестись мыслями куда-то вдаль, просто обопрись на меня. Мы, Шурале — существа, придуманные людьми, если будешь опираться на нас, сможешь завоевать народную любовь» [Миңнуллин, 2010].

Шурале — частый персонаж сказок-пьес Г.Гильманова. Сказка-пьеса Г.Гильманова «Шүрэлелэр ни атлы?» ("Как называют Шурале?") имеет интертекстуальные связи с народными сказками и мифами о Шурале. Согласно мифам, Шурале и люди часто вступают в конфликт, этот конфликт выражается в двух сюжетах: либо история об обманутом Шурале с прищемлённым пальцем, либо история Шурале, который ночью катается на лошади и которого за это наказывают люди. В пьесе Г.Гильманова конфликт достигает такого предела, что весь род Шурале вынужден забыть свои истинные имена и называться Кембеле (Ктознает), Минтиле (Яглупец), Китмоннан (Идиотсюда), чтобы снова не быть обманутыми или обиженными со стороны людей. Однако сказка-пьеса имеет положительный финал: благодаря Тауфику, они понимают, что среди людей много добрых, милосердных личностей. Шурале знакомятся с людьми из окружения Тауфика с прекрасными душами и прекрасными именами: с дедушкой Рахмат (букв. Спасибо), с девушками Зифа (букв. Стройная), Нәфисе (букв. Красивая), Яшэр (букв. Живущая), Сылу (букв. Стройная), эта встреча меняет и их уже устоявшееся правила имянаречения, они тоже решают возвратиться к красивым именам.

Г.Гильманова можно смело назвать писателем-путеводителем в мир татарской мифологии, что отражается и в его творчестве для детей. Кроме Шурале действующими лицами в его произведениях могут быть настоящие татарские богатыри. Как пример, можно представить цикл произведений жанра кечкенокият (букв.: маленькаясказка). В сказке «Алпамыш ыруы» («Род Алпамышей») писатель знакомит читателя с историей, которая случилась с Алпамышем. Богатырь решил пройти через горы, что было строжайше запрещено. Здесь случилась его встреча с удивительными маленькими человечками, которые, увидев его, бросились врассыпную. Из любопытства Алпамыш положил одно двуногое существо в карман и понёс в свой родной край. Однако старейшина рода строгонастрого приказал Алпамышу отнсти это существо обратно. Вот после этого случая и появились татарские мифы и легенды о гигантах-богатырях из рода Алып.

Очевидно, обращение к мифическим персонажам можно назвать современной тенденцией в детской литературе. Она порождена, на наш взгляд, особенными общественными процессами. Как отмечает Э.Ф. Гумерова, «после распада Советского Союза и в итоге продолжительного экономического кризиса в стране вырастает поколение озлобленных детей и подростков, не владеющих культурным наследием. По этой причине писатели стараются воспитать новое поколение, устойчивое к различного рода, экономическим, социальным и политическим катаклизмам. В своих произведениях они стремятся добиться этого через разнообразные психологические приемы. Первоначальная задача при этом — исходя из возрастных особенностей аудитории, определить методы воздействия» [Гумерова, 2018:54]. Нам кажется, одним из таких методов является изображение мифических образов, которые являются частью национальной татарской культуры.

Итак, на примере творчества Ф.Яруллина, Т.Миннуллина, Г.Гильманова доказано, что в современной татарской детской литературе прослеживается тенденция обращения к мифическим образам. Иногда авторы проецируют на них собственное видение мира людей, нравственные проблемы общества (Ф.Яруллин), представляют их как оплот сохранения национальной культуры, национальной картины мира (Г.Гильманов), используют как символ (Т.Миннулли).

#### Литература

- 1. Балалар әдәбияты: хрестоматия / Төз. Ф. Ибраhимова. Казан: Мәгариф, 2004. 543 б.
- 2. Гумерова Э.Ф. Особенности художественного освоения мира детства в татарской прозе конца XX начала XXI века (на примере творчества Ф. Яруллина, Г. Гильманова, Р. Башара): дис. ... канд. филол. наук. Казань, 2018. 186 с.
- 3.  $\Gamma$ ыйльманов  $\Gamma$ . Көмеш тарак: пьесалар, шигырьлэр. Казан: Татар. кит. нэшр., 2000.-207 б.
- 4. Миңнуллин Т. Пьесалар. Казан: Татар.кит. нәшр., 2010. URL: https://tatkniga.ru/reader/default.php?baseurl=/reader/DataProvider/AjaxExample/83/ta/; дата обращения: 03.04. 2020.
  - Яруллин Ф. Пьесалар. Казан: Татар. кит. нәшр., 2008. 431 б.

© Каюмова Г.Ф., 2024

УДК 393:398.332.1(476)

Котович О.В.,

к. филол. н., доцент, БГУКИ, г. Минск, Республика Беларусь

### МЕНТАЛЬНОЕ ПОЛЕ БЕЛОРУССКОГО СВАДЕБНОГО КАРАВАЯ

#### MENTAL FIELD OF THE BELARUSIAN WEDDING LOAF

Аннотация. В статье рассматриваются мировоззренческие основы каравайного обряда, прежде всего пространственно-временной континуум, в котором время каравайного бытия является ядром свадебного торжества. Каравайное время органично встроено в многоуровневую структуру времени проведения свадьбы, вместе с тем каравай формирует вокруг себя свой континуум, содержание которого определяется макрокосмическим уровнем Исключительной особенностью каравайного миротворения неразрывная связь вербального и процессуального кодов. Мифосемантические горизонты каравайных песен пошагово формируют семиотический центр мира, в пространство которого будут вовлечены каравайницы-демиурги, сакральные локусы этнической ойкумены и мир деревенской общины, выстраивают последовательность их презентации в соответствии с народным идеалом целостности и совершенства. Особенностью каравайного миротворения является то, что и слово, и ритуал – все составляющие его ментального поля носят репрезентативный характер, а его глубинная мифосемантика так и остается тайной самих каравайниц.

Abstract. The article examines the ideological foundations of the loaf ceremony, primarily the space-time continuum, in which the time of loaf existence is the core of the wedding celebration. The loaf time is organically integrated into the multilevel structure of the wedding time, at the same time, the loaf forms its own continuum around itself, the content of which is determined by the macrocosmic level of conciliarity. An exceptional feature of loaf peacemaking is the inextricable connection of verbal and procedural codes. The mythosemantic horizons of loaf songs step by step form the semiotic center of the world, in the space of which the demiurge loaves, the sacred loci of the ethnic ecumene and the world of the village community will be involved, build a sequence of their presentation in accordance with the folk ideal of integrity and perfection. The peculiarity of the loaf peacemaking is that both the word and the ritual – all the components of its mental field are representative.

**Ключевые слова**: ритуал, каравай, свадьба, архетип, миротворение, ментальное поле, модель мира, песня.

**Keywords:** ritual, loaf, wedding, archetype, peacemaking, mental field, world model, song.

Введение. Ментальное поле каравайного обряда – это совокупность духовных ценностей и этнических поведенческих стереотипов, в русле которых сам ритуал приготовления и выпекания обрядового хлеба развертывается во времени и пространстве. миротворение предопределяло широкий круг ценностно-нормативных регламентаций и императивов, которые необходимо было учитывать при подготовке свадебного торжества, выбора количества и круга женщин-каравайниц, учитывая не только их мастерство, социальный статус, но и те особенности, которые опосредованы мифологическими представлениями наших предков. В мифологическом отношении круг приглашенных каравайниц представлял собой круг демиургов и культурных героев, которые должны были возвести мир каравая в соответствии с древним мифом-архетипом. Столь высокий статус каравайниц и сакрального процесса их миротворения инициировал необходимость собрать в мифологический центр мира – дом невесты или жениха – все многообразие окружающего мира. Собирание стихий первотворения и объектов окружающего мира было условием актуализации процесса трансформация бесформенного хаоса муки (перетертого зерна) в мироздание каравая.

**Основная часть**. Когда речь заходит о мировоззренческих основах каравайного обряда, то прежде всего имеется в виду процесс формирования пространственно-временного континуума, который возникает в ритуальном поле каравайниц, собравшихся для необычного акта миротворения. Важной составляющей системного анализа этого обряда является категория времени, которое проявляется на разных этапах «со-творения» каравая.

С одной стороны, время выпекания свадебного каравая встроено в многофакторную структуру времени проведения самой свадьбы (год: запрет жениться в високосный, первый год после смерти близкого родственника; фаза Месяца: жениться только на растущую Луну; жениться осенью, после сбора урожая, в период с 14.10 по 27.11., который в Беларуси

называется «Вялікая вясельніца» и др. благоприятные и неблагоприятные факторы времени). С другой стороны, каравайный обряд содержит в себе созидательный потенциал миротворения, который, в свою очередь, формирует вокруг себя сакральные время и пространство.

Но поскольку свадебное торжество как космогонический ритуал вписано в структуру генеалогического Древа Рода, время-бытие которого, очевидно, приближается к Абсолюту, то, конечно же, и сам каравай становится микромоделью мира Рода в его горизонтальных и вертикальных взаимоотношениях. В обобщенном символическом смысле семантика времени приготовления каравая также тяготеет к Вечности. Свадебный каравай — это модель мира и одновременно сам мир, континуум которого свернут в точку, т.е. в исходный космогонический миф.

Свадебный каравай (его процесс приготовления, выпекания, хранение, деление между участниками свадебного торжества) сфокусировал вокруг себя совокупность культурных установок и ценностных ориентаций народной культуры. В общественном сознании и фольклорном наследии он порождает целый ряд представлений и образов, которые неразрывно связаны с фундаментальными концептами этнокультурной традиции. В структуру одного сложного обряда (свадьбы) включён второй не менее сложный обряд (каравайный), который был не просто связан с развитием свадебных событий, а фактически дублировал их, но только в пространстве другого семантического кода. Третьим моделирующим началом или важнейшим смыслообразующим фактором актуализации мифаархетипа являлись многочисленные обрядовые песни, их метафорический язык, которые поясняли суть происходивших событий. Слово, ритуал и атрибут были вплетены в единую канву церемониала и в этой синкретической форме будто бы переносили присутствующих во времена первотворения и пространство Райского сада, в котором создавался союз новых Адама и Евы. Последним, в свою очередь, предстояло продолжить очередную ветвь человеческого Рода.



Обрядовый статус свадебного каравая был чрезвычайно высокий, если не сказать исключительный. Ментальное поле каравая столь притягательно, что исключались всякий прагматизм и обыденность по отношению к нему. В жизни человека, семьи и всего Рода он был самым главным обрядовым хлебом. Часть или точнее доля каравая в руках участника свадьбы — это символ сопричастности к многовековой истории своего Рода с одной стороны, и символ перспективы или контуры будущего с другой (именно поэтому кусочек свадебного каравая обязательно несли домой, для детей, которых согласно белорусскому обыч-ному (обычай) праву не было на этом семейно-родовом торжестве). Исключительность каравайного «миротворения» подтверждает и тот факт, что при повторном создании семьи сакральный хлеб не выпекался.

В крестьянской среде священное отношение сохранялось и к хлебу, выпекаемому в повседневной жизни, о чём говорит комплекс традиционных представлений, связанных с культурой его почитания и включения в многочисленные обрядовые контексты. Свод правил, регламентаций и запретов по отношению к хлебу имел высокую степень морально-этической напряженности, потому что включал сакральные аспекты бытия: священное отношение к деже́ (ёмкость, выполненная из дерева, в которой ставили тесто для хлеб, второй самый священный предмет в доме после икон в красном углу), вплоть до определения в народном календаре дня её чествования — «Дравяная страсць» (среда на последней, предпасхальной неделе); определение в каждой семье дня недели для выпекания хлеба; гендерного распределения обязанностей: женщина-хозяйка выпекала, а мужчина-хозяин был

наделен правом нарезать хлеб только в светлую часть суток («ноччу новага хлеба не пачынай»); комплекс правил этикета: не оставлять крошки на столе, доедать оставшийся кусочек; возвращать одолженный на праздник стол соседу только с кусочком хлеба и т.д.; хлеб — постоянный спутник человека в любой дальней дороге и один из маркёров присутствия души за поминальным столом (кусочек хлеба клали на рюмку водки) и т. д.

Необходимо отметить чрезвычайно важное поведенческо-процессуальное обстоятельство: повседневное выпекание и бытие хлеба сопровождалось культурой безмолвия, бессловесного сопровождения и требовало тишины. В связи с тем, что этот продукт питания имел характер ежедневного употребления (даже в самый строгий пост разрешалось есть хлеб с водой), поэтому его выпекание не сопровождалось исполнением специальных песен-гимнов. Включенность в сакральное поле семейной трапезы могло сопровождаться лишь короткими репликами-наставлениями: «доедай, а то силу утратишь», «не режь от себя – заболеешь»; «не режь с другой стороны – беду накличешь»; «не клади перевёрнутым на стол – к покойнику». Таким образом повседневное выпекание хлеба – ритуал, который имел сакральное значение и исполнялся людьми, знающими и соблюдающими широкий круг регламентаций до мельчайших подробностей.

В отличие от выпекания повседневного хлеба, тайны приготовления которого знала каждая хозяйка, выпекание свадебного каравая становилось сложнейшей процессуальной процедурой, осуществление которой приобретало коллективный характер. Родовое по социальному статусу событие могло быть воплощено в жизнь только при участии наиболее сведущих представителей Рода. При этом собирание разновозрастных участников социума имело четко очерченный круг функциональных обязанностей.

Интересен факт: в документах XIV в. уже имеются упоминания о таких свадебных чинах, как *каравайники*. В XIX—XX вв. для выпечки ритуального хлеба чаще всего приглашали замужних женщин, реже мужчин, иногда незамужних девушек, их называли *гуса́рніцамі* [Фядосік, 2001: 130].



Чтобы понять, какой смысл вкладывался в это родовое священнодейство, необходимо иметь в виду всё тот же классический принцип народной культуры «подобное вызывает (провоцирует или проецирует) подобное». Магия подобия широко практиковалась нашими предками как надёжное средство, позволявшее заглянуть далеко вперёд и по определённым приметам, известным самым опытным членам деревенского сообщества, предсказать будущее новой семьи [Котович, 2012: 183-187]. Именно поэтому к каждому новому этапу подготовки и выпекания каравая относились с надлежащей ответственностью: «Особенно много хлопот было с караваем. Каравай пекли не абыкаких дровах, не в абы-какой печке, не с абы-какого теста. Тут всё должно было быть на высшем уровне: вода лучшая, мука лучшая, яйца лучшие. Веник, которым выметут печь в этот день, был самый лучший» [Вяселле, 1978: 5591.

Общий для многих обрядовых событий мотив собирания участников торжества, в котором кроме идеи собирания-соборности присутствует отсылка на функциональную обусловленность приглашения тех или иных односельчан подробно рассматривала С.М. Толстая. В белорусской традиционной культуре мотив приглашения-собирания участников праздничного застолья также представляет обязательную составляющую архитектоники целого ряда обрядов: накануне свадьбы сосватанные жених и невеста обходили деревню и приглашали людей на семейное торжество); на Русальной неделе одна из женщин, у которой случился «выкидыш», шла по деревне и приглашала других женщин, столкнувшихся с подобной бедой памянуць скідышаў; подростки бегали по отдаленным хуторам и

приглашали участников обрекального союза женщин или мужчин на празднование Варваровской или Никольской свечи. Фото 3. Этот же мотив присутствовал в волшебных сказках — Баба Яга собирает всё «народонаселение» леса, чтобы держать совет [Катовіч, 2013]. Идея соборности находит самое глубокое воплощение в новогодних обходах колядников, но особенная детализиция этого мотива присутствует в гимнических песнях белорусских волочёбников: «Паджыда́е ён святы́х свя́тачкаў, // Святы́х свя́тачкаў — веліко́днічкаў. // Пе́ршае свя́та — свято́ Вялі́чка, // Друго́е свя́та — свято́ Ю́р'я, // Трэ́цяе свято́ — свято́га Міколу. // Усе святы́я пазбіра́ліся» [Паэзія беларускага..., 1992: 197].

При всем разнообразии традиционных практик мотив собирания получает тождественное развитие: кто-то из участников наделялся функцией собирателя, а все приглашенные ранжировались по возрасту, социальному статусу и, соответственно, обрядовой роли, в том числе и в каравайном ритуале: «Караваю, караваю,// Вясе́лле зачына́ю,// Дружы́начку сабіра́ю. // Умная-разумная, // Слаўная, багатая» [Вяселле, 1981: 60]. Следовательно, приготовление свадебного каравая есть демиургическое деяние, от которого во многом будет зависеть судьба молодых людей, продолжительность их совместного времени проживания.

Чаще всего в приготовлении свадебного каравая принимали участие 3, 5, 7, 12-15 (но обязательное нечётное количество) наиболее близких в родственном отношении женщин-каравайниц, среди каравайниц назначали старшую, или главную. Чаще всего ею была крёстная мать жениха или невесты, которая и руководила всем процессом: «Мы Бога прасілі, // Як пад хрэст насілі, // А цяпер Бога про́сім, Як каравай ме́сім, // Сыдзі́, Божа, з неба, // Цяпе́р ты нам трэ́ба... » [Вяселле, 1978: 344].



Песенная метафорическая лестница следующего фрагмента каравайной песни расставляет приоритеты так: «Удайся, каравай, удайся. // Чаму яму не ўдацца?// Багатая ўчыняла, // Прыго́жая кача́ла, // Чэрэва́тая мясі́ла, //  $\Gamma$ уба́тая сажа́ла, // A кра́сная ды харо́шая //  $reve{\mathsf{y}}$ печ загляда́ла. // Расці́, расці́, карава́й...» [Палескае вяселле, 1984: 86]. На первое место ставят богатую каравайницу, которой поручено прыгатаваць рошчыну (магия «подобного»: богатая замесит – каравай будет богатым); на второе - красивую, она раскатывала тесто и создавала эстетику будущего каравая; затем речь идет о *чэрэва́тай* – беременной, чтобы тем молодым способность самым передать деторождения; губатая в печь сажала, чтобы каравай поднялся до таких размеров, что приходилось из устья печи (как губы человека) кирпич вынимать.

Перечисление завершалось указанием на *прыгожую* и *харошую*, т. е. на красивую и кроткого нрава каравайницу, чтобы молодые жили в мире и согласии. Суммарный итог взаимодействия – каравай удался на славу и радость всем присутствующим. Таким образом, код метафорической синтагматики самым тесным образом встроен в процессуальнособытийную фабулу – качественные характеристики каравайниц напрямую транслируются и переплетается с функциональной направленностью этих характеристик, что должно привести к ожидаемому результату.

Категорически запрещалось приглашать для участия в выполнении ритуала женщинвдов или бездетных, а также тех, чей брак по разным причинам оказался неудачным. Считалось, что их несчастливая судьба может оказать негативное влияние на судьбу молодой семьи: «Глядзе́лі, каб сама́ ста́ршая каравайніца была не ўдава́, не разлу́чніца — пака́звала

пры́клад у сяме́йным жыцці́»; «Ура́нні малада́я ішла́ зваць жо́нак, толькі такі́х, у які́х у сям'і лад» [Вяселле, 1978: 85, 559].

В богатом наследии белорусских каравайных песен исключительное место занимают тексты, в которых «вселенную» свадебного каравая творят представители мира Поднебесья (Сам Бог, Богородица, Ангелы), а также небесные светила — Солнце, Месяц, Зо́ранька (Венера): «Ва саду го́лля віся́ць, // Сам Бог каравай ме́сіць, // Прачы́стая ваду но́сіць, // Ане́лы муку́ сы́плюць,// А па́нна Ма́р 'я кача́е, // Месяц у печ саджа́е, // Зо́ранька заклада́е, // Со́нейка запяка́е» [Вяселле, 1981: 100].

Особое обращение-приглашение в каравайных песнях к участию в священнодействе в пространстве дома было к небесным светилам — сначала к Солнцу, а затем к Месяцу: «Спусці́ся з неба, // Ты цяпе́р нам трэ́ба. // Сядзь сабе́ ды на по́куці, // Будзь нам ды на по́мачы. // Пасвяці́, месяц, з гаю, // К на́шаму ды караваю. // Пасвяці́ я́сненька, // Каб было ві́дненька...» [Палескае вяселле, 1984: 95]. Каравайницы приглашали Солнце занять почетное место в красном углу дома (бел. на по́куці) и благословить приготовление родового хлеба. Заметим, что в красном углу было место главы семьи, которое на время свадебного торжества он уступил молодым.

Чтобы понять символическую значимость красного угла как центра мира антропокосма, обратимся к его моделированию в сакральной поэтике белорусских заговоров. Сначала определяется Центр Мира (это может быть локация родника, местонахождения камня – Алатыря или пространство храма – Алтаря, что фактически одно и то же), а затем знахарь констатировал факт сошествия с Небес и прибытия в центр храмового пространства – Алтаря – Сына Божьего и Божьей Матери. В центре космического пространства оказываются главные небожители, но, что крайне важно отметить, алтарное пространство сочетает в себе мужское и женское начала. Оно имеет полюсарное разведение, но при этом принципиально неделимо в центре. Поэтому в свадебной песне каравайницы одновременно обращались за помощью к обоим светилам. Луну просили «пасвяціць ясненька» (речь идет о полнолунии), чтобы каравай удался на славу (был полный).

Н. Ф. Сумцов пишет о том, что у белорусов, украинцев, поляков и дом, и каравай нередко украшали солярными знаками (солнце — символ хозяина (жениха), месяц — хозяйки (невесты): «Свадебный хлеб в древности был символом месяца или солнца, смотря по тому, какое из этих светил представлялось мужским началом; иногда в свадебном хлебе заключалась мысль о браке месяца с солнцем, иногда мысль о браке солнца и земли... Во многих местах Малой и Белой России коровай знаменут собой всё небесное семейство: солнце — мужа, луна — жену и звёзды — детей месяца и солнца, причём главное место отводится солнцу, получающему значение мужского творческого начала в природе» [Сумцов, 1996: 112–113].

Кроме того, каравайные песни раскрывают обязательное условие всех семейнородовых обрядов белорусов – принцип толоки. Свадьба – явление общеродовое, поэтому в ней задействован широкий круг людей, каждый из которых выполняет свою роль: «Сабіра́йся, род, к роду, // А стары́я мужы́ на пара́ду, // Маладыя маладзіцы к караваю, // Красныя дзе́вачкі, ка са́ду, // А старыя мужы ра́ду ра́дзіць, // Маладыя маладзіцы каравай мясіць, // Красныя дзевачкі песні пець» [Вяселле, 1981: 89]. Каравайная толока собрала в центре мифологического мира приготовления ритуального хлеба представителей Рода. Мир Поднебесья оказывается не дистанцированным в разных формах времени (в континууме Абсолюта и земной цикличности), а находится в пространственновременном континууме усадьбы родителей невесты и жениха. Прежде чем начать процесс каравайного миротворения, старшая каравайница отправлялась в сад (Райский сад) зеллечка (цветы, приворотные растения) собирать и цвет-каліну ламаць: «Першая каравайніца // ... Па падса́ддзю хадзіла, // Цвет-каліну лама́ла, // Каравай кве́ціла". Таким образом, когда ритуальный хлеб будет готов, каравайницы «достроят» его мир основными атрибутами райского сада. Кроме того, мир Райского сада на каравае будет дополнен миром животных и

миром птиц. Гармония Райского сада целиком будет повторена-возобновлена в Райском саду свадебного каравая.

Невольно вознивает вопрос: так кто же печёт каравай? Боги Поднебесья, Творец, Солнце, звёзды... или умелые руки женщин-каравайниц? Конечно же, каравай выпекали в обычной белорусской хате наши мудрые женщины, однако на помощь они призывали все Небесные силы, стоявшие у истоков выпекания первого каравая и некогда передавшие традицию нашим далёким предкам. Несколько строк народной свадебной песни, а за ними — тайна создания картины мироздания, в которой жених и невеста приравнены в своей исторической миссии к первым жителям Земли: «— А скуль да нас наступа́еш, // Наш святы́ караваю? //— Ям есць ад бога надо́лій // Чэ́раз анёлць засла́ны... » (русск.: Откуда ты к нам приходишь, наш святой каравай? Я наделён Богом долей, через ангелов отправлен) [Вяселле, 1981: 137].

Архетипический контур архитектоники каравая и количество приглашенных каравайниц обуславливалось функционально-смысловым содержанием. Числовой код не только определяет общее количество участников, но и выстраивает последовательность их презентации в соответствии с народным идеалом целостности и совершенства. Каждая метафора содержит адресную направленность. Их общее количество имеет исчерпывающий характер и гарантирует возведение каравая в соответствии с исходным мифом-архетипом.

Таким образом, миф-архетип, воспроизводимый в форме обрядовой песни, и ритуал как воплощение демиургического творения свидетельствуют о том, что мир каравайного созидания мог быть актуализирован только при условии исключительной по своим масштабам соборности. Дом жениха или невесты, в котором выпекали каравай, становился центром мироздания, в котором богини-каравайницы, наделенные соответствующими характеристиками, собирали сакральные локусы окружающей природы, приносили с собой необходимые «первоэлемнты» сотворения каравайной Вселенной, приглашая при этом в качестве главной созидательной составляющей представителей сферы Поднебесья. Вся эта макрокосмическая целостность указывает на то, что пара молодых продолжателей Рода становится нерушимой частью этого мира.

#### Литература

- 1. Вяселле: Абрад / уклад., уступ. арт. і камент. К.А. Цвіркі (Бел. нар. творчасць). Мінск : Навука і тэхніка, 1978. 640 с.
- 2. Вяселле. Песні ў шасці кнігах / склад. Л. А. Малаш; муз дадат. З. Я. Мажэйка; рэд. М. Я. Грынблат, А. С. Фядосік (Бел. нар. творчасць). Мінск : Навука і тэхніка, 1981. Кн. 2. 831 с.
- 3. Катовіч А. В. Мікольская "Свяча" феномен абрадавай практыкі беларусаў (в. Чарапы Шклоўскага раёна Магілёўскай вобласці) / Аксана Катовіч, Янка Крук. Мінск : Інбелкульт, 2013. 93 с.
- 4. Котович О. В. Белорусская свадьба в пространстве традиционной культуры / О. Котович, Я. Крук. Минск : Адукацыя і выхаванне, 2012. 848 с.
- 5. Палескае вяселле / уклад. і рэд. В. А. Захаравай. Мінск : Універсітэцкае, 1984. 303 с.
- 6. Паэзія беларускага земляробчага календара / уклад., сістэм. тэкстаў, уступ. арт. і камент. А. С. Ліса; рэдкал.: А. С. Фядосік (гал. рэд.) [і інш.]. Мінск : Навука і тэхніка, 1992. 613 с.
- 7. Сумцов Н. Ф. Символика славянских обрядов : Избранные труды / Н. Ф. Сумцов. М. : Издательская фирма "Восточная литература" РАН, 1996. 296 с.
- 8. Фядосік А.С. Функцыянальнасць і семантыка абрадаў, жанравыя і мастацкія своеасаблівасці паэзіі асноўных этапаў вяселля / А. С. Фядосік // Сямейна—абрадавая паэзія. Народны тэатр / А. С. Фядосік [і інш.]; навук. рэд. К. П. Кабашнікаў. Мінск : Беларус. навука, 2001. С. 107 272.

д. филол. н., профессор, г. Минск, Республика Беларусь

# КОНЦЕПТ ПОМИНОВЕНИЯ ПРЕДКОВ В ТРАДИЦИОННОМ КАЛЕНДАРЕ БЕЛОРУСОВ: СЕМИОТИЧЕСКИЙ СТАТУС РИТУАЛЬНОЙ ПРАКТИКИ «ОСЕННИЕ ДЕДЫ»

## THE CONCEPT OF REMEMBERING ANCESTORS IN THE TRADITIONAL CALENDAR OF BELARUSIANS: SEMIOTIC STATUS OF THE RITUAL PRACTICE "AUTUMN GRANDFATHERS"

В статье впервые рассматриваются концептуальные основания Аннотация. конвергенции времени мира живых и мира умерших в пространстве ритуально-обрядового поминального комплекса «Осенние Деды». Эта мифоритуальная практика неоднократно становилась объектом фольклорно-этнографического исследования, однако в центре внимания были в основном ее структурно-функциональные особенности. Мы рассматриваем феномен позднеосеннего поминовения предков в контексте типологических схождений с поминовениями весеннего сегмента народного календаря. Раскрывается несколько принципиально важных детерминаций. Прежде всего, речь идет о том, что весенняя Радуница и Осенние Деды составляют важнейшую смысловую линию традиционного земледельческого календаря: весной живые шли к предкам за благословлением, а осенью умерших представителей Рода приглашали в дом за семейный стол в знак благодарности. Впервые в когнитивной парадигме рассматривается такая важная составляющая обрядовой архитектоники, как традиционное застолье. Модуль поминального стола, который находился в пространстве балки-матицы, являлся воплощением конвергенции времени Дольнего мира и мира инобытия. Высказывается идея, что балка-матица как осевая структура родового космоса удерживала МИР от опрокидывания в хаос в дни зимнего солнцеворота.

Abstrat. For the first time, the article examines the conceptual foundations of the convergence of the time of the world of the living and the world of the dead in the space of the ritual and ceremonial memorial complex "Autumn Grandfathers". This mythological practice has repeatedly become the object of folklore and ethnographic research, but the focus was mainly on its structural and functional features. We consider the phenomenon of late autumn commemoration of ancestors in the context of typological similarities with commemorations of the spring segment of the national calendar. Several fundamentally important determinations are revealed. First of all, we are talking about the fact that the spring Radunitsa and Autumn Grandfathers make up the most important semantic line of the traditional agricultural calendar: in the spring, the living went to their ancestors for a blessing, and in the autumn, the deceased representatives of the Family were invited to the house at the family table as a sign of gratitude. For the first time in the cognitive paradigm, such an important component of ceremonial architectonics as a traditional feast is considered. The module of the memorial table, which was located in the space of the beam-matrix, was the embodiment of the convergence of the time of the Underworld and the world of otherness. The idea is expressed that the beam-matrix as the axial structure of the ancestral cosmos kept the WORLD from tipping over into chaos during the winter solstice.

**Ключевые слова:** народный календарь, ритуально-обрядовый комплекс, Осенние Деды, Радуница, Коляды, конвергенция времени, поминальное застолье, ритуальный диалог.

**Keywords:** folk calendar, ritual and ceremonial complex, Autumn Grandfathers, Radunitsa, Kolyady, convergence of time, memorial feast, ritual dialogue.

**Введение.** В традиционном календаре белорусов концепт поминовения предков является базовой компонентой идеологии формирования целостной модели традиционного

календаря и практически всех его ритуальных практик. Столь важный семиотический статус почитания предков обусловлен прежде всего оседлым образом жизни этноса и спецификой его ключевой сферы жизнедеятельности — земледелием. Но поскольку настоящими хозяевами земли считались умершие предки, то ритуальный диалог с ними стал смыслообразующим фактором всего круга миротворения народного календаря. Вероятно, это случилось потому, что в отличие от всех остальных календарных обрядов, в которых поминовение предков имело прагматический характер, в неделимом по сути своей поминальном комплексе Радуница (вторник на второй неделе после Пасхи) — Осенние Деды (Дмитриевские — суббота накануне 8 ноября, Михайловские — суббота накануне 21 ноября) была заложена концептуальная идея почитания предков перед началом цикла земледельческих работ и по его завершению.

мировоззренческих представлениях белорусов существуют два наиболее распространенных собирательных понятия, определяющих две формы или два кластера поминовения – родители и деды. В некотором смысле они тождественны, но чаще всего к кластеру родители относят тех умерших представителей Рода, которых поминают в дни родительских суббот (обычно накануне больших праздников) и которые входят в пространство временного континуума живой памяти их наследников. Собирательный образ поминовения предков и его мифосемантическое и мифоритуальное воплощение в сакральном хронониме Дзяды присутствует в системе календарной событийности белорусов несколько раз в году: от четырех и до шести в разных регионах Беларуси [Шарая, 2002: 147]. Однако в процессе формирования социокультурных детерминант календарной событийности сложилось так, что именно Осенние Деды стали считаться наиболее значимыми, структурно развернутыми и наполненными глубинными мифосемантическими смыслами. На наш статус Осенних Дедов определяется социокультурный общей мироустройства и той мировоззренческой доминантой, в основе которой идеологическая бинарная оппозиция (жизнь / смерть) и на которой возводится сосуществование мира живых и мира предков.



Основная часть. Для того чтобы понять исключительную роль Осенних Дедов пространстве традиционного календаря, необходимо не точечное, монокулярное видение этого ритуального события, а включение его в обобщенную систему календарной событийности, которая связывала между собой все три уровня мифопоэтической картины мира. С этой целью следует обратить внимание на существование трехуровневой модели встречи весны развертывания природно-космического универсума в его пошаговой последовательности, нашедшей отражение в ритуально-обрядовых практиках этого сегмента календаря и сакральных вербальных текстах. Верхний Мир – птицы возвращаются з вы-Раю (русск. юг) (первые знаки пробуждения природы), вол бушуе, вясну чуе (оживление Дольнего мира человека), а св. Юрий (6.05) открывает землю (хтонический мир) и выпускает росу.

Завершение лета и приход осени становились зеркальным отображением весенней событийности: урожай собран, природа в очередной раз готовится ко сну. Поэтапное затихание-замирание-свертывание природы также промаркировано в календаре соответствующими временными метками. После Петра (12. 06) птицы перестают петь: «Прыйшоў Пятрок, апаў лісток, прыйшоў Ілля – апала два, прыйшоў Спас – пайшло лета ад

нас»; на Покров (14.10) первый снег покрывает землю, после чего чапа́ць (русск. трогать, т.е. копать, рыть, что-то строить) её запрещалось вплоть до Радуницы. Из сакральных народных текстов, пословиц и поговорок, выразительно просматривается та же трехуровневая модель свертывания мира (птицы улетают в вы-Рай, деревья потеряли листву (души предков поэтому должны были тоже улететь у вы-Рай), на Воздвиженье (27.09) хтонический мир перемещается под землю. После актуализации всех этих календарных ритуальных маркеров завершающим этапом, безусловно, выступает необходимость отблагодарить предков за заботу о собранном урожае и благосостоянии семьи. Эту роль выполняло поминовение предков на Осенние Деды.

Зеркальное отражение процессов свертывания мира в символическую точку бытия — Дом – требовало актуализации соответствующей ритуальной практики. Если на Радуницу живые отправлялись навестить умерших на кладбище, то на Осенние Деды души умерших следовало пригласить к себе домой [Крук, 2011: 40]. Это календарное празднование можно без преувеличения назвать Днем Национальной памяти, Днем Родового Вече, Днем Родового Единения. В этот день происходило ни с чем не сравнимое единение Времени Вечности как воплощение трансцендентной составляющей Родового Древа и Вечного Настоящего времени бытия. Белорусская лексема Су-Свет (Вселенная) как нельзя лучше отражает характер событийности вселенского масштаба. В сакральной точке родового миробытия – ДОМЕ – сходились два СВЕТА, два МИРА - мир предков и мир живых. Временной осью этого Сусвету оказывалась потолочная балка-матица, на которой были вырезаны-вписаны имена ушедших в мир инобытия, тех, кто в разное время проживал в этом доме. Принципиально важное значение в этом контексте имеет социокультурный регулятив: Деды не устраивали в новом доме до тех пор, пока кто-нибудь из домочадцев не умрет, т.е. пока в пространство родовой балки – матицы – не будет вписано первое имя ушедшего родственника [Federowski, 1897: 221].

Поэтому жертвоприношение как совместная трапеза людей и богов, живых и умерших как нельзя лучше проявляется как раз в контексте обрядовой событийности Осенних Дедов. В структуре календарных поминовений этот аспект моделируется следующим образом: если на Радуницу приглашение умерших принять участие в совместной надмогильной трапезе носило символический характер, потому что на каждой могиле был сформирован индивидуальный стол Памяти и оставлено персональное жертвоприношение, то Осенние Деды стали тем событийным катализатором, когда время живых и время предков объединилось за одним поминальным столом, становясь воочию символом единения и родовой соборности. Участники этой вечерней трапезы рассаживались за столом так, чтобы между ними было небольшое пространство (не прикасаясь плечом к плечу) – место для приглашенных душ предков. Всё, что подавалось на стол, одинаково рас-кладывалось по тарелкам живым и одновременно от-кладывалось (т.е. от себя) для «званых гостей»: два мира сходились, но при этом их пространство маркировалось параллельно, взаимопроникновения не происходило. Характерной чертой трапезы становились консолидация, со-трапезничание, сопричастность, солидарность. Поминальным беседой-застольем руководил старший из присутствующих в доме мужчин.

Поминовение предков на Осенние Деды происходило в строгой соотнесенности с целым рядом регламентаций. Во-первых, принципиально поминальный характер застолья обусловлен смертью одного из членов семьи: семейная пара распалась (!), поэтому конфигурация стола напоминала посмертный коридор для души: стол ставили в один ряд, а те, кто пришел на поминки — муж и жена, шире — мужская и женская половина семьи садились за стол друг напротив друга. Супруги одновременно продвигались по "реке жизни", реке времени, коим считался сам поминальный стол. Как когда-то в храме в момент венчания они одновременно стали на рушник плечом к плечу, точно также, только повернувшись друг к другу лицом, они садились за поминальным столом. Именно этот принцип гендерной самодостаточности, значимости и одновременно равенства перед Богом был доведен до логического завершения в традиции почитания своих предков.

Домашний семейный стол лишь один раз в год изменял свою направленность по сторонам света. Когда он выполнял функцию поминального стола его ставили не вдоль главной силовой линии порог — красный угол, а поперек — непосредственно под первой потолочной балкой (что находилась ближе к красному углу), которая выполняла роль родовой «скрижали»: на ней вырезали имена умерших родственников.

Сохранились уникальные записи о традиции составления семейных хроник, опубликованные в белорусском журнале «Кры́віч» за 1927 год: «Из воспоминаний моего отца, услышанных от деда и старых людей его поколения, с днём Дедов был связан ещё один интересный обряд — вписывание и выписывание из семейной хроники членов семьи. Новорождённых вписывали, а умерших выписывали. Хроники эти велись на балках дома в красном углу. В своей Дисенщине я уже нигде не видел подобных записей, но мне довелось их увидеть весной 1914 года в Бельском повете, в селе Кленики (западная часть Гродненщины). В старых домах красный угол обычно был занят глубокими вырезами на его балках, текстом славянским, например, такого содержания: «Рдся. Рб.Бж. Микола л. 1881. 20 іюл.+ 1900. 5 март.», или сокращённо «Антон 1830. 10 мая + 1870. 2 авг.». Ещё живых семьянинов на стене имеются имена и даты рождения, а напротив них оставлено место для вписывания даты смерти. Вот же в день Дедов, по рассказам, приводили в дом грамотея, который подобные записи вырезал в красном углу, вписывая рожденных или умерших за прошедший год в этой семье» [Шарая, 2002: 68].

Так образом, балка-матица (бел. бэ́лька), которая отделяла сакральную часть красного угла (фактически это было пространство соборности самых почитаемых представителей Рода и Поднебесья) от остального внутреннего пространства дома, выполняла роль книги бытия – семейно-родовой хроники.

Bо-вторых, в ряде мест в Беларуси существовала традиция раздельного поминовения женской половины Рода — Бабы и мужской — Дзяды. В основе этой идеологемы лежала глубинная мифосемантическая поляризация мужского и женского начала, которая стала основополагающим фактором в формировании всех без исключения поминальных застолий.

B-третьих, Бабы́ отмечались в пятницу, а Дзяды́ — в субботу. Но поскольку в христианской традиции среда и пятница считаются постными днями, то и поминальная трапеза Бабы состояла исключительно из постных блюд.

B-четвёртых, количество блюд было обязательно нечетным: «На дзядо́ўскую вячэ́ру ко́лькасць стра́ў му́сіла быць заўсё́ды з лі́кам 5, 7, 9, 11..., каб то́лькі быў няпа́рны лік страў на стале́" [2, с. 164]. Главным среди всех поминальных яств была куцця́ (кану́н, сыта́, ко́ліва), которую обязательно готовили с большим количеством мака [Шарая, 2002: 154].

В-пятых, важный нюанс касается ритуальной сервировки: ее содержание достаточно четко отграничивало локусы живых и умерших. Когда на столе расставляли тарелки, то их ставили в два ряда в «шахматном порядке»: для живых — на самый край стола (не вторгаясь в проекцию пространства матицы), для умерших — чуть выдвинутые вперед, ближе к середине стола или к балке-матице. Этот же фундаментальный принцип разведения миров сохранялся и в том случае, когда домочадцы отливали или откладывали ритуальную часть блюда непосредственно на стол: не рядом с собой, а чуть впереди. Создавалась совершенно уникальная ситуация: с одной стороны, вписанные в матицу "гости"-души "смотрели" на живых как будто с Небес; а с другой — тарелки на столе предназначались и для тех, кто "вписан" в Книгу Памяти (семейную хронику), и для тех предков, которых позовут в гости специальным приглашением: они находились за пределами линейной "памяти" балки. В этом случае происходило уникальное сращивание — когерентное сосуществование двух миров в континууме ритуального застолья: волновое движение тарелок и амплитуда их частотности не нарушали ритм в пространстве всего стола.

Этот феномен схождения двух форм времени принципиально изменял семиотическиий статус матицы. Важнейший конструктивный элемент внутреннего пространства дома — балка-матица, удерживающая на своих плечах мир семьи, как будто выходила за границы внутреннего пространства дома (вправо и влево, на восток и на запад) и

"уходила" одним концом к своим корням, истокам Рода и одновременно (другим концом) в пространство Вечности, т.е. становилась полновесным символом родового Древа Жизни. Уникальность ситуации еще и в том, что две онтологические формы Времени – Вечность и линейность (форма стола) Дольнего Мира на некоторое время сливались в единое целое. Нам представляется, что балка-матица в контексте Осенних Дедов является воплощением уникальной формы времени, которая при всей кажущейся линейности как несущего элемента архитектоники домашнего Поднебесья И опять-таки последовательности ее хронологии как хроники Рода, обладала синергией Вечности. Но в таком случае семиотические метки (посмертное вписывание домочадца) на плоскости балки оказывались своеобразной печатью Гермеса, за которой скрывалась тайна жизни и смерти всех домочадцев. Этот контекст мифологемы матицы изменил статусность семейной трапезы. Ее дискурс приобретал координаты космизма, становился дорогой жизни, Млечным путем, по которому живые и мертвые шли навстречу друг другу. Процесс схождения превращался В социокультурный экзамен добра, нравственности ответственности. Именно поэтому в основе ценностной природы диалога с предками лежали многочисленные регламентации, ограничения и табу. В основе культуры Родовой памяти положено прежде всего соблюдение канона и уважительное отношение к Традиции. Это «встречное движение» начиналось на кладбище на Радуницу, а завершалось за поминальным столом в день Осенних Дедов. Ни с чем не сравнимый цикл пассионарности впрессован в сознание этноса и кодовые структуры ритуалов, в пространстве которых космос, антропокосм и анимакосм становились макрокосмом мира человека.

Завершающая часть ритуального универсума существовала непродолжительное время: души предков опять-таки специальной формулой выпроваживания отправляли в свой мир бытия. Однако в этом обрядовом универсуме благодаря соборности всех миров происходило зарождение новой реальности: ядро малых энергий уходящего года получит космическое ускорение, которое приведет к возникновению новой реальности Бытия. Какими характеристиками и параметрами будет наделена эта реальность, станет очевидным чуть позже. Новый цикл совместного Бытия и сопричастности друг к другу начнется новым этапом собирания Рода в Сочельник – в день Первой колядной Кутьи. Однако пространство от красного угла и до матицы с вписанными на ней именами умерших представителей Рода так и останется пространством сакральной Вечности, если хотите, фрагментом Абсолюта в экзистенциальном мире родового Древа Жизни. В таком случае совершенно по-иному следует воспринимать социальный и ритуальный статус хозяина семьи, который наделялся обычным правом садиться в торце стола (в зоне красного угла) на Осенние Деды и в день Первой колядной Кутьи. Конечно, он, являясь самым уважаемым членом семьи, одновременно считался демиургом – жрецом для основателей Рода.

Временная сочленённость и хронологическая последовательность двух неординарных событий в пространстве традиционного календаря – Осенние Деды и Первая колядная Кутья - наводят на мысль о необходимости некоторой сущностной корректировки в оценке макрокосмического состояния период зимнего солнцеворота. В В философскокультурологических исследованиях, как правило, речь идет о том, что в это время Мир оказывается в ситуации первотворения, когда порядок и гармония Вселенной готовы опрокинуться в первозданный Хаос. Однако сложнейший многоуровневый ритуальнообрядовый комплекс колядных празднований удерживает мир от опрокидывания в бездну небытия. То, что касается космогонической ситуации исчерпания ресурса миробытия в дни зимнего солнцестояния, это так. Но гарантом нового витка миротворения являются не столько колядные императивы, сколько мифологический дискурс Осенних Дедов. Именно в контексте схождения двух миров – предков и живых – Су-Свет (как модель сосуществования двух миров, двух Светаў (бел.)) закладывалась глубинная пассионарность колядного возрождения, рождалась концепция Бытия. На Осенние Деды происходила актуализация мифа первотворения, а колядное трехэтапное сакральное действо выполняло проективную функцию восстановления Мира во всех сферах его существования. Три колядные Кутьи были адресованы трем уровням мифопоэтической картины мира. Именно в пространстве Коляд соборная интенция трех миров – Горний мир Поднебесья, Дольний мир живых и Подземный мир инобытия, – просматривалась наиболее рельефно, структурно упорядоченной и визуализированной средствами различных культурных кодов. Своеобразным гарантом от опрокидывания мира в безвременность и бесформенность хаоса становилась балка-матица, удерживающая мир антропокосма, тем более что именно в ее сакральной зоне будет происходить собирание Рода (умерших и живых) в день Первой колядной Кутьи. Более того, балка-матица являлась символическим воплощением еще и осевого времени космоса – дня зимнего солнцестояния.

После того как сервировка стола завершилась, начиналась ритуально-событийная часть поминовения. Хозяин брал Громничную свечу, окручивал ее блином, поворачивался лицом к иконам и начинал читать молитву. В этот вечер она произносилась особенно торжественно, перерастая в последующий за ней реквием-приглашение предкам с просьбой принять участие в совместной обрядовой трапезе. В это время все домочадцы выстраивались вслед за хозяином в той последовательности (линейный вектор времени, срастающийся с Вечностью), в соответствии с которой рассядутся за столом по своим местам. Тексты гимнов-приглашений имели две формы воплощения и состояли из двух разностилистических частей, фокусировавших в себе совершенно различные пространственно-временные континуумы: время балки-матицы и Поднебесья. Одна из них была обращением к тем, кто в разное время жил в этом доме и чьи имена были вписаны родовую Книгу Памяти. Начиналось приглашение персональным поименованием, а заканчивалось обощенным обращением: "Алена, Іра, Мар'яна, Янка, Пятрок, Ганна, Тамаш, Хвядук, Тодар, Хвядора, Язук – усіх помнячых і няпомнячых, прыходзьце ўсе да гэтага стала" [Пахаванн, 1986: 164]. Завершающий фрагмент приглашения является подтверждением идеи, что балка-матица в контексте поминального стола получает символическое продолжение во времени, ее континуум устремляется к Вечности: «усіх помнячых і няпомнячых».

Другой тип приглашения имеет экзистенциально-обобщенный характер. Хозяин дома, произносящий сакральный текст приглашения, превращается в метафорическую фигуру основателя Рода, первопредка, демиурга, вседержителя, деяния которого в завершающемся году были направлены не только на улучшение благосостояния семьи, но прежде всего на необходимость собирания своего Рода и благодарения ему за соучастие в ежедневном диалоге с миром Поднебесья: «Святы́я дзяды́, завём вас, хадзі́це да нас, ляці́це да нас, чым то́лькі ха́та бага́та, што ёсць тут — я для вас ахвярава́ў. Прыхо́дзьце, дзяды́, радзі́целі, і стары́я, і немаўля́ты, і малыя. І тыя, каму́ не к ка́му ісці, і ты́я, хто ў гэ́тых мясці́нах жыва́ў, хле́ба-со́лі яда́ў, каб было́ чым ду́шу по́ўніць: год ад го́ду, век ад ве́ку» [Пахаванн, 1986: 175]. Эти слова звучат как реквием и гимн одновременно, торжественно и величественно. Это приглашение — сжатая до предела, до уровня древнейшего мифаархетипа история Рода, его культуры, нравственности, ментальности и общеэтнических ценностей (ка́му не к ка́му ісці́), но осознанных через призму национального космоса: год ад го́ду, век ад веку.

Еще одним воплощением времени единения и многопоколенной соборности является зерно, из которого готовят специальное блюдо — кашу-кутью — на Коляды, а также мак, из которого готовят кутью на Осенние Деды. Закрадывается сомнение, но невозможно не услышать в названии ключевого смыслосодержащего блюда поминального стола каша-кутья фундаментальной корневой тождественности со словом КУТ как воплощения самой сакральной части антропокосмического мироздания — ДОМА. Кутья потому и названа так, что определенное время находилась в пространстве Красного угла, кута, покуці (бел.). Именно в этой неисчислимости и кроется главный мифосемантический смысл ритуального поминовения. К столу приглашались даже те, кто остался за горизонтом Памяти, а также те, кого по разным причинам было некому помянуть. Этот аспект коллективной Памяти придает осеннему поминовению предков не просто семейно-родовой (т.е. в некотором роде линейный характер именования), а общенародный и даже общечеловеческий характер. И это

абсолютно оправдано, если принять за основу христианскую модель возникновения человечества из одной точки, вернее из одного «зернышка» – союза Адама и Евы.

Время проведения поминальных застолий ограничено ценностной природой структурирования суточного цикла. Как правило, они должны были завершаться до наступления полночи, которая разграничивала время двух миров — света и тьмы. К этому времени каждому из миров следовало оказаться в своем континууме бытия, сакральное действо заканчивалось актом выпроваживания "гостей" и установлением специальной границы между этими мирами. Хозяин открывал входную дверь и говорил: «Святы́я дзяды́! Елі і пілі́, ідзі́це да сябе́!» или «Кыша, кыша, душачкі! Каторая старша і бо́льша, то дзвяра́мі, а каторая ме́нша, то во́кнамі» [Пахаванн, 1986: 175]. После этого он закрывал дверь и приставлял к ней на всю ночь борону. Поминовение завершено, но стол убирать будут только назавтра утром.

Круговорот жизни земледельческого календаря завершен. На непродолжительное время диалог между живыми и умершими будет приостановлен. Мир инобытия погрузится в зимний сон, а мир человека будет сжат до параметров его жилища. И в этом ограниченном пространстве, которое по сути своей является храмом Рода Вседержителя, будет происходить что-то сверхъестественное. Диалог с предками перейдет в совершенно иную форму актуализации. Миф-архетип, который в контексте календарного времени обретает сакральные формы песни-гимна и обряда (рядиться, надевать наряды, строй и одновременно быть ряженым) становился беззвучным, бессловесным, обезличенным, чтобы не тревожить пространство накануне безвременья — с 18 по 23 декабря, а поэтому колядники приходили к живым в личинах-масках первопредков.

Таким образом, мифосемантические глубины ритуально-обрядового комплекса Осенние Деды можно понять только в непосредственной связи с идеологемой весеннего поминовения предков на Радуницу и собиранием мира живых и мира предков на Коляды. Если на Радуницу живые шли к предкам за благословением перед началом ответственных посевных работ, то осенью живые приглашали предков за семейный стол, чтобы отблагодарить их за хороший урожай. Особенностью домашнего поминовения был процесс конвергенции двух потоков времени — вечного настоящего (в проявленной части Рода) и вечного Поднебесного (непроявленного воплощения Рода в его демиургическом воплощении). Символическим локусом встречи двух миров —является балка-матица, выполняющая роль семейно-родовой хроники.

#### Литература

- 1. Крук І.І. Сімволіка беларускай народнай культуры / Я. Крук. Мінск : Беларусь, 2011.-430 с.
- 2. Пахаванні. Памінкі. Галашэнні / Акад. навук БССР, Ін-т мастацтвазнаўства, этнаграфіі і фальклору ; [рэдкал.: А. С. Фядосік (гал. рэд.) і інш.; уклад. тэкстаў, уступ. арт. і камент. У. А. Васілевіча ; арт., сістэматызацыя і камент. напеваў Т.Б. Варфаламеевай]. Мінск : Навука і тэхніка, 1986. 615 с.
- 3. Шарая О. Н. Ценностно-нормативная природа почитания предков / О. Н. Шарая; [Нац. акад. наук Беларуси, Ин-т искусствоведения, этнографии и фольклора им. К.Крапивы]. Мн. : Тэхналогія, 2002. 249 с.
  - 4. Federowski M. Lud bialoruski na Rusi Litewskej. Krakow, 1897, t. 1, s. 221.

©Крук И.И., 2024

УДК 821. 512. 141

**Кунафин Г.С.,** д.филол.н., профессор, УУНиТ, г.Уфа, Россия **Кунафин F.С.,** филол.ф.д., ӨФһТУ, Өфө к., Рәсәй

#### ИДЕЙНО-ТЕМАТИЧЕСКАЯ, ЖАНРОВО-СТИЛЕВАЯ ПРИРОДА, ХУДОЖЕСТВЕННЫЕ ОСОБЕННОСТИ ТВОРЧЕСТВА Г. СОКОРОЯ-КИЕКОВА

## **Ғ. СОКОРОЙ-КЕЙЕКОВ ИЖАДЫНЫҢ ИДЕЯ-ТЕМАТИК, ЖАНР-СТИЛЬ ТӘБИҒӘТЕ, ХУДОЖЕСТВО ҮЗЕНСӘЛЕКТӘРЕ**

Аннотация. Гали Сокорой (1826 – 1889) вступил на творческую арену во второй половине XIX века – в период формирования и развития капиталистических отношений в Башкортостане, когда в новых социально-экономических и общественно-политических условиях шел процесс деградации литературы религиозно-мистического, суфийского Идейно-эстетические "лабиринты" направления. этого периода нашли последовательное отражение в его творчестве. От романтических принципов реакционноконсервативного направления, воспевания идей суфизма в своем творчестве он постепенно пришел к довольно лояльному отношению к религии, принципам просветительского реализма, превращению в объект художественного изображения реальной действительности, актуальных проблем своего времени, хотя при этом не смог перешагнуть рамки нормативной поэтики.

**Ключевые слова:** суфийская литература, реакционно-консервативное направление романтизма, просветительский реализм, тематика и проблематика, жанрово-стилевая особенность.

Fэли Сокорой – эзэби ижад өлкәhендә ғәжәп әүземлек күрhәткән, XIX быуатта иң күп язған башкорт шағирзарының береһе [Харисов, 1973: 266]. Уны ижады Башкортостан вуздары программанына башлап ошо юлдарзың авторы тарафынан 1986, 1988 йылдарза индерелде [Кунафин, 1988; Кунафин, 2010 (1)], артабан уның тарафынан язылған вуз дәреслектәрендә сағылыш тапты [Кунафин, 2010 (1); Кунафин, 2010 (2)]. Ниһәйәт ул 2024 йылда башлап республиканың башорт мәктәптәренең класы өсөн тәғәйенләнгән дәреслектә урын алды [Кунафин, Изелбаев, 2024]. Әсәрзәренең шақтай өлөшө ун бер китабында донъя күрә, калғандары кульязма килеш тороп кала. Шағирға үзе исән сакта биш китабын ғына кулына тотоп һөйөнөргә яза. Ижад майзына ул 17 йәшендә аяк баçа. Танып ауылы мэзрэсэhендэге хэлфэhенэ бағышланған мәдхиәhе hәм әсәhе Гөлбәhәр вафат булыу айканлы язған мәрсиәһе уның тәуге әсәрзәре булып исәпләнә [Нәзерғолов, 1995: 7]. 1860 йылда шағирзың «Тәжүид» («Көръәнде дөрөс укыу жағизәләре») тигән беренсе китабы донъя күрә. Уның артынса «Дөрре Ғәли» («Ғәли ынйылары», 1873), «Шәмғ әз-зия» («Шәм яктыһы», 1883), «Замме нэзир» (Окшашын өстэү», 1888), «Мэдхе Казан» («Казанды мактау», 1889) тигэн йыйынтыктары басылып сыға. Шағир мәрхүм булғандан һуң "Дөрр әлкәлам"("Киммәтле (ынйы) һүззәр", 1900), "Тәрхиби, рамазан!" ("Хуш киләһең, рамазан айы!", 1903), "Васыяте Мөхәмәтғәли Сокорой" (1913) һәм башка бер нисә китабы донъя күрә. "Замме нәзир" һәм башка кайһы бер китаптары бер нисә тапкыр басыла. Айырым әçәрҙәре улы Ғарифулла Кейековтың "Ғайн әр-риза, йәки мәрхүм қарт хәҙрәт чишмәһе янында" ("Тулыһынса кәнәғәт булыу, йәки мәрхүм қарт хәзрәт чишмәһе янында" – Казан, 1900) тигән йыйнтығында урын ала [Кунафин, 2006: Кунафин, 2018: 119; Кунафин, 2018: 114; Кунафин, 2010 (2): 291-292].

F. Сокоройзоң шағир буларак формалашыуында хәл иткес ролде суфыйсыл, динимистик характерзағы әзәби ағым үтәй. Быға уның үрзә күрһәтелгән китаптарының исемдәре үк күпмелер дәрәжәлә ишаралап тора. Мәсәлән, ул үзенең «Замме нәзир» ("Шәм яктыһы") йыйынтығын суфый Сөләймән Бакырғанизың «Ахыр заман», «Дибажәи Фаиза» («Фаиза китабына инеш») китабын Аллаяр суфыйзың «Сөбәт әл-ғажизин» («Көсһөззәрзең ныклығы»), «Фәүзе нәкыс» («Кәмселекте еңеү») менән «Фәйзы нәкыс» («Кәмселектең муллығы») йыйынтыктарын ислам донъяһында киң таралған «Кырк фарыз» һәм көйләп укыла торған шиғри «Иман шарты» китаптарына эйәреү йә уларға аңлатма биреү рәүешендә барлыкка килтерә. Исемдәренән үк күренеүенсә, шағирзың был китаптарында дини өгөт-

нәсихәт, дини йолаларзы вәғәзләү, тәкүәлекте йырлау, исламды һәм уның күренекле эшмәкәрзәрен данлау мотивтары өстөнлөк итә. Уның "Тәжүид" («Көрьәнде дөрөс укыу кағизәләре»), "Тәрхиби рамазан!" ("Хуш киләһең, рамазан айы!"), "Ғәйнә хажийы", "Васыяте Мөхәмәтғәли Сокорой" тигән әсәрзәре лә дини-мистик мотивтар менән нык кына һуғарылған [Кунафин, 2010 (2): 292].

Шул ук вакытта Ғ.Сокорой дини-мистик караштар донъянына ғына мөкиббән киткән шағир түгел. Ул яңы ижтимағи-сәйәси шарттарза мәзәниәттә һәм әзәбиәттә күзәтелгән халыксан-демократик тенденцияларзы күпмелер тойомлаған. суфыйсыл кысанынан аша сығып, реаль тормошка, заман проблемаларына йөз борған һәм уларзы конкрет тарихи ерлектэ реалистик яктыртыуға етди ынтылыштар яһаған ижадсы ла. Үзенең "Шэмғ эз-зия", "Мәдхе Казан", "Манзумате Ғәлийә", "Фосуле әрбәғә" ("Йылдың дүрт мизгеле"), "Хажнамэ", "Әғләм әл-һади" ("Тура юлға күндереүсе етәкселәр") кеуек китаптарында йәки уларзағы айырым ижад емештәрендә ул йыш кына тормошка ер улы күзлегенән жарау, дини фанатизмды кире жағыу, идеалын хыялында тыуған "теге донъя" нан түгел, ә халықтың көндәлек тормошонан эзләү юғарылығына күтәрелә. Уның күңеле тулыһы менән халықты ағартыуға хезмәт итеусе, мәғрифәт нурзары сәсеусе шәхестәр яғында. Әйтәйек, Шиһабетдин Мәржәнизе ул иң элек «төрлө мәсьәләләр асып», «беззе дөрөс юлға hалыусы» фекер эйэhe, ғалим булғаны өсөн ололоклай[Кунафин, 2010 (2): 293]. Шәмсетдин Зэкигэ үзенең шиғриәттәге остазы булыузан бигерәк, донъяға күңел күзе менән баға белгән ысын гуманист, философ шағир булғаны өсөн дан йырлай [8, 294-се б.; 11, 36-сы б.]. Ә инде Стэрлебаш мэзрэсэһенең бөтэ тирэ-йүндэ танылған укыу йортона әүерелеүенэ ғэйэт зур өлөш индергән Ниғмәтулла һәм уның улы Харис Биктимеровтарзы ул кешеләрзең зиһенен байытыусы, күңелдәрен сафландырыусы, көндәлек тормошонда ярзам кулын һузып тороусы изгелек сығанақтары тип атай [Кунафин, 2010 (2): 294; Сокорой, 1995: 28-29]. Миçалға Ш.Мәржәнигә арналған мәдхиәнән шағирзың тел-стилен күз алдына килтереу өсөн үз нөсхәһендә һәм хәзерге башҡорт әзәби теленә тәржемәлә бер өзөк килтереп үтәйек:

Чөнанча сахибе шөһрәт, Шиһабетдин гали фекрәт,

Укыптыр сук фөнүн, хикмәт, һадилар кем безем саздыр...

Языптыр күп рисаилны, асып төрлүк мәсаилны,

Хафиздыр күп дәлаилны, һадилар кем безем саздыр

(Шундай шөһрәт, бөйөк фекер эйәһе булыптыр Шиһабетдин,

Укыптыр күп фәндәр, хикмәттәр, беззе тура юлға сығарыусы...

Языптыр күп мәкәләләрзе, асып төрлө мәсьәләләрзе,

Белептер күп дәлилдәрзе, беззе тура юлға сығарыусы).

Еэжэп күп, 400-лэпкэ еткэн, ошондай мәдхиә һәм мәрçиәләрендә, башка ижад емештәрендә шағир халык тормошона, кешеләргә иң элек *«якшы − яман», «белемле − назан», "иманлы − яуыз"* тигән әхлаки принциптарзан сығып күз һала, баһа бирә; уларзы дәрәжәле, бай булғаны өсөн түгел, ә укымышлы, эшһөйәр, ғәзел, мәрхәмәтле, "ғауам"ға ("халык"ка) аң-белем нурзарын таратыусы ярзамсыл, бай күңелле шәхес булыузары өсөн панлай.

Ғәли Сокоройзоң реаль донъя, халык язмышы һәм хәстәрзәре хакында уйларға һәм йырларға ынтылған шағир булыуы тарихи темаға арналған әçәрзәрендә айырыуса асык күренә. Шуларзың береһе − 864 шиғри юлдан торған, ысын мәғәнәһендә гражданлык һәм гуманизм рухы менән һуғарылған "Мәдхе Казан" әçәре. Казан йөзөндә шағир заманында мәзәни-иктисади йәһәттән сәскә аткан, Акһак Тимер илбаçарзары тарафынан емертелгән Болғар калаһының лайыклы алмашын, заман мәғрифәтенең һәм мәзәниәтенең үçеше символын күрә. Уны ул төзөк йорттары, мәзрәсәләре, манаралары күккә ашкан мәсеттәре менән балкып торған тышкы матурлығынан бигерәк, мәзәниәт, ғилем, һөнәрселек үзәге булған өсөн мәдехләй. Уныңса был кала иң элек:

Ләбиптәр (ғалимдар) күплеге менән, Әзиптәр күплеге менән, Табиптар күплеге менән

#### Тамам илгә ғаян саздыр (билдәлелер)

менән кәзерлелер [Башҡорт әҙәбиәте..., 2007: 219]. Шағир ошондай рухи-мәҙәни байлықтарҙы тыуҙырған цивилизация үҙәктәренә иғтибарлы һәм ихтирамлы булырға кәрәклекте һыҙыҡ өҫтөнә ала, уларҙы йыртҡыстарса юҡҡа сығарыуҙы, төрлө низағталаштарҙы, илбаçарлықты кәһәрләй, диндәш ҡан-кәрҙәштәрен гуманлыққа өндәй.

F. Сокоройзоң симпатияны hәр сак мәғрифәт, ижад әhелдәре, укымышлы кешеләр яғында. Уның «Шәмғ әз-зия» йыйынтығындағы мәдхиә, мәрсиәләрзә, мәсәлән, аң-белемгә, китаптарға, укымышлы кешеләргә хөрмәт менән карау идеяны кызыл еп булып үтә. Дөрөс, укымышлы кеше тигәндән, автор ғалим hәм әзипте лә, дин әhелен дә күз уңында тота. Ул ғилем өлкәhендә лә, дин эштәрендә лә күп нәмәләрзең айышына төшөнә алмаған назан муллаларзан, томаналарзан көлә [Кунафин, 2010 (1): 118-119].

Тормошка якынлығы, ысынбарлык күренештәрен реалистик юсыкта һынландырыуы, донъяуи идеяларзы сағылдырыуы йәһәтенән шағирзың кулъязма көйөнсә калған «Манзумате Ғәлийә» йыйынтығы айырылыбырак тора. Унда автор донъяны ябай хезмәт кешене, тәбиғәт балаһы буларак күзаллай. Был яктан йыйынтыктағы йыл мизгелдәрен тасуирлауға бағышланған «Фосуле әрбәғә» («Йылдың дүрт мизгеле») шиғырзар циклы бигерәк тә иғтибарға лайык. Тәбиғәт темаһына арналған был цикл — тәбиғәт менән кеше араһындағы бәйләнештәрзе күрһәтеп бирергә, тәбиғәттәге йәнле күренештәрзе, бер туктауһыз барған үзгәрештәрзе кешенең хәл-асылына, тормошона бәйләп аңлатырға ынтылған фәлсәфәүи уйланыузар, тыуған ерзең хозур тәбиғәтенә карата һөйөү, һокланыу хистәре менән һуғарылған лирик шиғриәттең матур бер өлгөһө. Кешенең ғүмер юлын шағир бына нисегерәк итеп йыл мизгелдәренең алмашыныуына тиңләп бирә:

Яз әйәме (көндәре) – егет улмак,

Көз әйәме – карый (карт) улмак,

Кыш әйәме – вафат улмак,

*Гүмерзең гишрәте (күңелле сағы) аззыр* [Башҡорт әзәбиәте..., 2007: 221].

Шағир йылдың һәр мизгелен, бигерәк тә яззы эске бер йылылық, күтәренкелек тойғоһо менән һүрәтләй. Ул был мизгелдә тәбиғәттә — "ерзә. һыуза, күктә" бөтә нәмә уяныуын, яңырыу кисереүен, "шатлық, ғишық йырын" йырлауын төрлө күренеш, деталдәр аша сағыу итеп күз алдына бастыра һәм, лирик сигенеүзәр яһап, кан-кәрзәштәрен язғы тәбиғәттән өлгө алырға, тормошта әүзем булырға, эшләп-эзләнеп һәм дәртләнеп йәшәргә, «язза хәстәрлек иткәндәрзең кышы рәхәттә», ә «уйнап-көлөп» вакыт узғарғандарзың «хәсрәттә» үтеүен һәр сақ истә тоторға өндәй, ялқаулықты һәм ғәмһезлекте тәнкитләй. "Хезмәткә шағир оло ихтирам менән қарай. Уның фекеренсә, хезмәт — йәшәү сығанағы ғына түгел, шатлық, илһам сығанағы ла. Әсәрзең был урынында И. Крыловтың (1769-1844) "Сиңерткә менән Қырмысқа" мәсәленең йөкмәткеһенә ауаздаш фекерзәр яңғырап китә" [Кунафин, 2010 (2): 299].

Реалистик картиналар, тормошсан идеялар Гәли Сокоройзоң 1872 йылда Мәккә һәм Мәзинәгә барып кайткас проза менән язылған «Нәсим әс-саба» («Таң еле») тигән сәйәхәтнамәһендә (уның кайһы бер варианттары "Хажнамә" тип аталған) тағы ла киңерәк урын ала. Автор сәфәре вакытында тап булған һәр нәмәгә, һәр күренешкә баһа бирергә, үз караш-мөнәсәбәтен белдерергә тырыша, кыуаныслы йәки борсоулы уйзарға бирелә, үзен хажға барыусы дин әһеле булыузан бигерәк, тормошка айык караусы, киң фекерле эзләнеүсән кеше итеп күрһәтә. Егерме бүлектән торған юлъязмаһына күтәренке рухтағы фәлсәфәүи лирик сигенеүзәрен, шиғырзарын да индереп ебәрә. Уларза ул һөйөклө Ватанын йыш искә ала, сит илдә солтан булғансы, үз ерендә олтан булып йәшәгәнең мең артык, тигән идеяны үткәрә. Языусы Рәсәй еренең киңлектәренә һоклана, унда бөтмәс-төкәнмәс байлык ятыуына кыуана, капиталистик мөнәсәбәттәр ерлегендә тыуған техник прогресс күренештәренә таң кала һәм әске бер ғорурлык менән: «Русия бик күп мәмләкәттән байырак, мәғмүрерәк (төзөгөрәк) вә мәшһүрерәк... Ундағы хикмәттәрзе вә киммәттәрзе һөйләп бөтөрәһе түгел», – тип белдерә [Башкорт әзәбиәте..., 2007: 244; Сокорой, 1995: 45]. Ошондай патриотик тойғонан сығып, ул хатта ислам диненең «изге төйәге» булған Якын

Көнсығыш һәм Төньяк Африка илдәрендәге етешһезлектәрҙе, насар "низамдарҙы" (тәртиптәрҙе) кыйыу тәнкит итә, үзен ысын мәғәнәһендә «бәләкәй йорттоң» — тыуып үскән еренең генә түгел, «оло йорттоң», уртак ватан Рәсәйҙең дә тоғро улы, патриотик рухлы гражданы итеп күрһәтә .

Кыскаhы, тәбиғи тормошсанлық, объективлық, халықсан ябай тел, образлылық хас булған «Хажнамә» әçәре XIX быуат башкорт публицистик прозаhының матур бер өлгөhө булды. Ул һалған реалистик башланғыс артабан М.Өмөтбаев һәм Р. Фәхретдинов ижадарында үçеш алды.

Шағирзың хаттарын да, hис hүзheз, XIX быуаттың икенсе яртыһындағы башкорт ижтимағи тормошона бәйле кайһы бер мәсьәләләрзе өйрәнергә булышлык итерзәй художестволы публицистиканың матур бер өлгөләре тип исәпләнергә мөмкин. Уларзың күбеһенә, әзәби әсәрзәрзәге кеүек, образлылык, эмоциональ-экспрессив һызаттар хас. Бына уның әрмелә хезмәт иткән улы Ғарифуллаға язған хатынан бәләкәй генә бер өзөк: "Акса ебәрергә ине. Әммә бер зә аксаға туйып булмай. Дөрөс, бакыр акса уңдан да, һулдан да яуып тора. Ләкин кейек-януар кеүек, сығыр ерен дә карап кына тора. Вә яныбызза бер сәгәт торорға риза булмайзыр..." [Нәзерғолов, 1995: 19], Шәхси характерзағы ғәзәти генә хатта шағир йәнләндереү алымы ярзамында әйтер фекерен бына нисегерәк йәнле, үтемле, тәьсирле яһай алған. Хаттарында ул тапкыр һүззәрзе, мәкәлдәрзе һәм әйтемдәрзе, хикмәтле хикәйәт сюжеттарын, үз шиғырзарын киң куллана. Уларзан тәрән борсолоулы уй-кисереш тә, ниндәйзер бер күңел йылылығы, эмоционаллек тә, нескә юмор за бөркөлөп тора.

Хаттарының йөкмәткеһенә килгәндә инде, уларза күпселектә шәхсигә карағанда, халыктың язмышы, кайғы-хәсрәте үзәккә куйыла. Тыуған ауылындағы, уның тирә-яғындағы аяныслы күренештәр хакында ул әсенеп, ауыр уйзарға бирелеп яза. Бигерәк тә уны тейешенсә белем, һөнәр ала алмаған йәш быуындың трагик хәле, киләсәге борсой. Халыктың ауыр һәм ғазаплы тормошта йәшәүен шағир ил эсендәге хужаһызлык, тәртипһезлек һәм назанлык, ялкаулык һәм битарафлык һөзөмтәһе итеп карай.

Гэли Сокоройзоң әçәрзәре араһында туранан-тура тарихи темаға арналған бер нисә шиғыры ла бар. Уларза һүз Башҡортостанда кантонлык системаһы бөтөрөлөүзең ыңғай һәм кире яктары хакында бара.Улар шағирзың туған халкы, тыуған ере язмышы, заманы проблемалары хакында етди уйланған фекер эйәһе, ғалим булыуын да күрһәтә. Быны уның дингә генә түгел, бәлки тарих, әзәбиәт, география һәм башка күп төрлө фән тармактарына ла бәйле бай мәғлүмәттәр туплаған «Ғөррәи ғалийә вә миръат әл-әһеллә» («Бөйөк календарь һәм халықтың көзгөһө») тигән календарь китабы, шәжәрә һәм тәуарих язмалары ла раслай.

F.Сокорой туған халкының килеп сығышы, этник составы, үткән тарихи юлы, ғилми һәм әзәби мирасы менән етди жызыжһына, бик күп ерле тарихи-әзәби сығанажтарзы өйрәнә, кайны берзәрен күсереп яза, үзенсә тулыландыра йә шәрехләй (аңлатма яһай), авторзары хакында мәғлүмәттәр бирә. Мәсәлән, Т.Ялсығоловтың кульязма рәуешендә йөрөгән «Тарихнамә-и Болғар» әсәренә яһаған шәрех-аңлатмаһының азағында ул авторзың тормошо һәм ижады хакында бай материал бирә, уға арналған мәрсиәһен урынлаштыра. 1853 йылда ул шиғри формала Ирәкте (Кара Табын) ырыуы башкорттарының шәжәрәһен яза. Был ғилми-әзәби сығанақ, бер яктан, Үсәргән ырыуының шиғри шәжәрәһе менән бер катарзан элек башкорттарза шәжәрәне тезмә формала ижад итеу традицияһының булыуын йәнә бер дәлилләүе, икенсе яктан, конкрет бер ырыузың тарихи язмышын һүрәтләү аша башкорт халкының тарихындағы һынылышлы һәм катмарлы мәлдәрзе шактай тулы күзалларға бульшлык итеүе менән әһәмиәтле. Сокорой уның бер нисә сәсмә вариантын да төзөй. Уларзың берене 1885 йылда Ш.Мәржәнизең "Мөстәфад әл-әхбар фи әхүәли Ҡазан вә Болғар" ("Казан һәм Болғар хәлдәре тураһында төрлө сығанақтарзан алынған хәбәрзәр") исемле китабында донъя күрэ. Был шэжэрэлэрзэ кара табындарзың (ирэктелэрзең) элегерэк Көнбайыш Себерзә, Тобол һәм Иртыш, һуңғарак Миәс йылғалары буйзарында көн итеүзәре, артабан донъя көтөү өсөн уңайлырак ерзәр эзләп хәзерге Башкортостандың Тәтешле, Яңауыл, Аскын һәм Балтас, Татарстандың Минзәлә һәм Актаныш, Пермь өлкәһенең Барзы райондары биләгән территорияларға килеп төпләнеүзәре, боронғо башкорттарзың ғөрөфғәзәттәре, көнкүреше, Казан ханлығы менән мөнәсәбәте, үз иректәре менән Рус дәүләтенә кушылыуы, крайза батша хөкүмәте үткәргән колониаль сәйәсәттең, социаль ғәзелһезлектәрзең ауыр эземтәләре истә калырлык реаль картиналарза сағылдырыла [Кунафин, 2010 (2): 302 – 303; Нәзерғолов, 1995: 13].

1885—1889 йылдарза язған «Тауарихе Болғария, йәки Тәкриби Ғари (гәрәпсә – сокор)» («Болғар тарихы, йәки Сокорзоң якынса аңлатмалары») тигән китабында Ғ.Сокорой, фольклор һәм язма тарихи-әзәби сығанактарға, шул исәптән үзенең кульязма һәм басма китаптарына ("Кафийәт әл-асар" ("Рифмалы әсәрзәр"), "Әғләм һади" ("Күренекле тура юлды күрһәтеүселәр"), «Замме нәзир» ("Шәм яктыһы"), «Дибажәи Фаиза» («Фаиза китабына инеш»), "Әғъяне мази" ("Үткән замандың аруйлы кешеләре"), "Жәмиғ әл-лиуа" ("Байрактар тупламаһы"), "Нәсим әс-саба" ("Таң еле") һ б.) таянып, Болғар дәүләтендә исламдың таралыу тарихын, Акһак Тимер яуына бәйле фажиғәле вакиғаларзы яктырта; Урал—Волга төбәгендәге укыу йорттары, күренекле дини эшмәкәрзәр, ғалимдар һәм языусылар (Ә.Карғалы, Т.Ялсығолов, Ғ.Усманов (Утыз Имәни), Һ.Салихов, Ғ.Курсауи, Ш. Мәржәни һ.б.) хакында мәғлүмәттәр бирә, уларзың айырым әсәрзәрен анализлай; Ер шарының географик төзөлөшөнә бәйле уй-фекерзәре менән уртаклаша; мулла-мөғәллимдәрзең күп яклы белемгә эйә булыуына өлгәшеү, ир-егеттәр менән бер рәттән катын-кыззарзы ла ғилембелемгә ылыктырыу, фән һәм мәзәниәтте үстереү мәсьәләләренә туктала.

Тәуарих, әзәби әçәр кеүек, образлы һәм ярайһы ук халыксан тел менән язылған. Унда ғәрәп, фарсы һүззәре сағыштырмаса аз осрай, әзәби башланғыс үзен шактай һиззерә: мәкәләйтемдәр, легенда-риүәйәттәр менән бер катарзан сағыштырыу, диалог, риторик өндәү, тасуирлау кеүек художестволы һынландырыу алымдары киң генә кулланыла [Надергулов, 2002: 75-78].

Ижадка башкорт эзэбиэте суфыйсылык идеологияны йогонтононан арынып бөтмэгэн вакытта килгэн Ғ. Сокорой. эсэрзэрендэ урта быуаттарза нығынған эзэби традициялар, форма-стиль калыптары кысаһынан ижадының азағынаса котолоп бөтә алманы. Заманына ауаздаш яңы идеялар күтәреп сыккан, ер кешеһе яҙмышы, уның проблемалары хакында реалистик юсыкта язған, рухи-мәзәни һәм әхлаки етешһезлектәрҙе каты тәнкитләгән, шул юлда хатта натуралистик яланғаслыкка барып еткеләгән булһа ла, ул нигеззә традицион поэтик формаларға, ижад алымдарына тоғро булып калды, әйтер уй-фекерзәрен, хистойғоларын йыш кына дини өйрәтмәләр менән нигезләп, "коршаулап" куйыузы хуп күрзе. Уның ижадында Көнсығыш әзәбиәтендә киң билдәле тәуарих, шәжәрә, касидә (поэмамәдех), житға (шиғри өзөмтәнән йә иһә мәғәнәүи яктан тығыз бәйләнмәгән бер-ике сторфанан торған кыска шиғыр), мәктүб (хат), сәйәхәтнамә (намә – языу, хат, китап), айырыуса мәрсиә һәм мәдхиә жанрзары урын ала. Шағирзың уз алдына уйланыу, борсолоуукенеу, һағышланыу рәуешендә тыузырылған шиғыр-монологтары, шиғыр-элегиялары ла улар рэтендэ. Был жанрзарға караған байтак поэтик әсәрзәр а-а; б-б; в-в... тәртибендә рифмалашкан ике юллы строфаларзан торған мәснәүи һәм а-а-б-а рәуешендәге дүрт юллык робағи жанрзары, строфалары а-а-а-б; в-в-в-б; г-г-г-б... формаһында килгән, башкорт шиғриәтендә бик һирәк осраған мөрабба ҡалыбы [Хөсәйенов, 2006: 109] менән язылған.

Уларзың күбененә, айырыуса мәдхиә hәм мәрсиәләргә башлыса юғары стиль, романтик алымдар менән эш итеү, хәл-вакиғаларзы hәм күренештәрзе автор үзе хыял иткән, күрергә теләгән сифаттар исәбенә идеаллаштырып, бермә-бер көсәйтеп, күпертеп, тезептезеп һүрәтләү, иске төрки, ғәрәп һәм фарсы һүззәрен мул кулланыу хас. Бында шағирзың языу манераһын, әсәрзәренең тел-стиль үзенсәлеген күрһәтеп үтеү өсөн "Хажнамә" тигән китғаһынан ике генә юлды ул нисек язған, шул килеш килтереп китәйек:

Бу жиһанның ғыйш-нүше, гыйззе, жаһы – бер хыял,

Күрмәдем бер гыйззәтен кем, булмая, ахыр, зәуал [Татар поэзиясе..., 1992: 337]

(Был йыһандың ашап-эсеп типтереуе, хөрмәте, байлығы – бер хыял,

Курмәнем бер хөрмәтен кем, булмай тороп, ахыры, юкка сығыу).

Әйткәндәй, Ғ.Сокоройзоң әсәрзәрен бына ошолай ғәрәп, фарсы һүззәре менән үтә сыбарланған иске төрки телендә языу менән мауығыуына күренекле татар мәғрифәтсе

ғалимы hәм языусыhы Кәйүм Насыри за иғтибар итә, уны «әçәрҙәрегеҙҙе ғәрәпсәләп мәшәҡәтләнәhегеҙ икән», тип шелтәләй.

Шағирзың формаль күрһәткестәргә зур иғтибар бүлеүе, улар артынан эйәреүе Көнсығыш әзәбиәтендә киң таралған акростих формаһына — поэтик юлдарзың тәүге хәрефтәрен вертикаль буйынса тезеп укығанда авторзың йә мәдехләнгән кешенең исемшәрифен барлыка килтереү формаһына йыш мөрәжәғәт итеүендә лә күренә. Мәсәлән, Ниғмәтулла Биктимеровка арналған мәдхиәлә шул юл менән хатта уның атаһы, йәшәгән урыны, шөғөл-кәсебе, шәжәрәһе хакында мәғлүмәттәр бирелә. "Мәдхе Казан" әсәрендә "мулла Мөхәмәтәғәли Сокорой" тигән һұззәр һигез тапкыр тезеп кабатлана. Ә бына "Кафийат әл-аçар" ("Рифмалы әсәрзәр") тигән йыйынтығында шағир әзәбиәт ғилемендә "телестих" тип йөрөтөлгән алымды куллана. Ундағы һәр шиғыр ғәрәп алфавитындағы хәрефтәргә ярашлы бер генә төрлө рифма менән бирелгән, йәғни беренсе шиғырзың һәр юлы "а" (әлиф), икенсеһенеке "б" (ба) һәм башка хәрефтәргә бөткән рифмаға королған. Ошондай рифма менән йыйынтыкта ғәрәп алфавитында нисә хәреф булһа, шул саклы етешәр юлдан торған шиғыр бирелә. Улар, идея-тематик йәһәттән үз-ара бәйләнеп, шиғри циклды хасил итә.

Әçәрҙәрҙе ошо рәүешле алдан королған формаль поэтик калыптар буйынса яҙыу, төрлө яһалма алымдар менән "биҙәргә" тырышыу, һүҙ уйнатыу, ғәрәп-фарсы һүҙҙәре менән мауығыу, шул рәүешле форманы йөкмәткегә карата беренсел итеп ебәреү, элбиттә, Ғ.Сокорой шиғриәтенең идея-художество сифатына зыян килтермәй калмаған. Шул вакытта уның һүҙ байлығын, шиғыр яҙыу осталғын, теҙмә, айырыуса сәсмә әсәрҙәрендә мәкәл, әйтем, риүәйәт, легендаларҙы, ғибрәтле йә көлкөлө хикәйәт сюжеттарын оста кулланыуын, Көнсығыш поэзияһы өсөн хас булған традицион образдар (кәлғә, сәрви (кипарис), бостан һ.б.) менән бер рәттән тыуған яғының гүзәл тәбиғәтенә, халкы тормошона бәйле образ-күренештәргә ("тук һыйырҙың мышнауы", "һыу йөзөн тотар боҙ", "тауҙар кеүек кар калканы", "гөл", "хозур бакса", "карлуғас", "күгәрсен", "мең төрлө йыр йырлар былбыл", "баяр", "фәкир мескен" һ. б.) мөрәжәғәт итеүен, халык күңеленә якын тормошсан атмосфераны тыуҙырыуын күрмәү мөмкин түгел.

Кыскаһы, шағир-ғалим Ғ. Сокорой суфыйсылык идеялары менән генә сикләнмәгән, дини фанатизмды кире каккан, аң-белемде, һөнәрҙе, әхлаки камиллыкты йырлаған шиғри әсәрҙәре, туған халкының тарихын, ғилми-әҙәби мирасын өйрәнгән хеҙмәттәре, фәннитехник прогресты данлаған публицистик яҙмалары, менән уның ижтимағи-тарихи, әхлаки-этик һәм художестволы эстетик аңын, патриотик тойғоһон үстереугә ярайһы өлөш индерҙе.

#### Әзәбиәт

- 1. Башкорт әзәбиәте антологияны. Ике томда. Т. 2. X1X быуат.— Өфө: Китап, 2007.-388 б.
- 2. Кунафин Г.С. Культура Башкортостана и башкирская литература X1X начала XX века. Уфа: 2006. 280 с.
- 3. Кунафин Г.С. Культура Башкортостана X1X начала XX века. Уфа: Башк. энцикл., 2018. 304 с.
- 4. Кунафин Ғ.С., Изелбаев М.Х. Башҡорт эзәбиәте. 9-сы класс өсөн дәреслек. Өфө: Китап, 2024. 296 б.
- 5. Кунафин Ғ.С. Революцияға тиклемге башкорт эзэбиәте. Программа. Филолгия факультеты студенттары өсөн. Өфө: БДУ, 1986. –18 б.
- 6. Кунафин Ғ.С. Революцияға тиклемге башҡорт эзәбиәте. Программа. Икенсе кисэк. X1X-XX быуат башы эзәбиәте.Филолгия факультеты студенттары өсөн.— Өфө: БДУ,1988.— 38 б.
- 7. Кунафин Ғ.С. Башҡорт әҙәбиәте тарихы. Икенсе кисәк. X1X быуаттың икенсе яртыһындағы әҙәбиәт. Башҡортостан Республикаһы юғары укыу йорттарының филология факультеттары өсөн дәреслек. Өфө: БДУ-ның РНБ, 2010. 228 б.

- 8. Кунафин Ғ.С. X1X быуат башҡорт әҙәбиәте. Башҡортостанды юғары һәм махсус урта укыу йорттарының филология факультеттары студенттары өсөн дәреслек. Өфө: Китап, 2010.-408 б.
- 9. Надергулов М.Х. Историко-функциональные жанры башкирской литературы. Уфа: Китап, 2002. 192 с.
- 10. Нәзерғолов М. Х. Ижадында заман эззәре // Ғәли Сокорой. Шәм яктыһы.Шиғырзар, сәсмә әçәрзәр, тарихи язмалар, хаттар. Өфө: Башкортостан "Китап" нәшриәте, 1995. -3 23-сө биттәр.
- 11. Сокорой Ғ. Шәм яктыһы. Шиғырзар, сәсмә әçәрзәр, тарихи язмалар, хаттар / Төзөүсе, баш һүз языусы, аңлатмалар биреүсе М. Нәзерғолов. Өфө: Китап, 1995. 96 б.
- 12. Татар поэзиясе антологиясе. 1-се китап. Казан: Татарстан китап нәшрияты, 1992.-544 б.
- 13. Харисов А.И. Литературное наследие башкирского народа. XVIII XIX вв. Уфа: Башк. кн. изд-во, 1973. 312 с.
  - 14. Хөсәйенов Ғ.Б. Әҙәбиәт ғилеме һүҙлеге. Өфө: Китап, 2006. 248 б.

© Кунафин Г.С., 2024

УДК 398(=512.111)

**Леонтьев А.П.,** к. ист.н . доцент, ЧГИГН, г. Чебоксары, Россия

# О СЮЖЕТИКЕ В ЧУВАШСКОЙ НАРОДНОЙ ЛИРИКЕ

### ABOUT THE STORY IN CHUVASH FOLK LYRICS

Анномация. Актуальность данной работы очевидна, поскольку в ней рассматривается категория сюжетики народной лирики и этот вопрос до сегодняшнего дня оставался вне поля зрения чувашских фольклористов. Автор выдвигает аргументы, чтобы доказать наличие в устной лирике особой сюжетики, которая отличается от сюжета в классическом его понятии. Образцы анализированных текстов взяты из Научного архива Чувашского государственного института гуманитарных наук и изданных книг.

**Abstract.** The relevance of this work is obvious, since it examines the category of the plot of folk lyrics and this issue has remained out of the field of view of Chuvash folklorists until today. The author puts forward arguments to prove the presence of a special plot in the oral lyrics, which differs from the plot in its classical concept. Samples of the analyzed texts are taken from the Scientific Archive of the Chuvash State Institute of Humanities and published books.

*Ключевые слова:* чувашский фольклор, устная лирика, сюжет, фабула, нефабульные мотивы.

**Keywords**: Chuvash folklore, oral lyrics, plot, plot, non-plot motifs.

В работе намеренно не анализируется сюжетика обрядовой поэзии (свадебные, рекрутские и др.) и поэзии эпической (исторические песни, пеиты), так как в этом случае была бы лишь затронута проблематика (в самом слове «затронута» наличествует понятие «поверхностность», отсутствие глубины, основательности), требующая масштабного и многовекторного исследования. Между тем вынуждены констатировать: чувашская фольклористика до сих пор не решила даже вопрос разграничения жанров устного народного творчества.

Под чувашской народной (или необрядовой, бытовой, неприуроченной, устной) лирикой в нашей классификации подразумеваются две группы жанров: 1) песни молодежи и взрослого населения: хороводные; игровые; посиделочные; девичьего пива (девичьей пирушки); частушки; повседневные; пирушечные (гостевые); 2) песни разных социально-профессиональных групп и трудовые песни. (Нет необходимости в данной работе перечислять входящие в эти группы виды устной лирики.)

Один из родоначальников чувашской научной фольклористики, собиратель образцов устного народного творчества, составитель 17-томного «Словаря чувашского языка» Н.И. Ашмарин так пишет о чуваше, который «весь является в своей песне: местная природа, так гармонирующая с его унылым характером, своеобразные формы общественных отношений, незначительная сфера привязанностей, выработавшаяся под влиянием исторических условий, и несложный кругозор, тонкая наблюдательность, улавливающая все мелочи, выливаются у него иногда в унылой и протяжной, иногда же в живой, дико-веселой песне. *Чувашская песня представляет чрезвычайное разнообразие в сюжетах* (курсив наш. – А.Л.). Материал берется отовсюду; самая незначительная, на наш взгляд, даже ничтожная вещь притягивает его внимание и является в его напевах; к самым обыденным явлениям он относится внимательно и повествует о них, как о чем-то таком, что он видит впервые, и что имеет для него весь интерес новизны» [Ашмарин, 1892: 42-43].

Любое обыденное явление и событие жизни в народной лирике – в той ли иной степени переживание, то есть эмоционально окрашенное специфическое психическое состояние, выражающееся в наличии каких-нибудь впечатлений, ощущений или чувств, испытываемых лирическим героем по какому-либо поводу. Также любое психическое состояние зиждется на мотивах, во многих случаях разбросанных, друг с другом не связанных, образующих элементы сюжетики. В одной из сиротских песен лирический герой свое психическое состояние выражает в следующих, на первый взгляд, невзаимосвязанных клубках мотивов: «Чупрам антам аната, / Лартам кайрам кимете. / Малалла пахрам — анне сук, / Каялла пахрам — анне сук. / Макартам алари ача пек, / Авкалантам хура сёлен пек = Бегом спустился я вниз [к берегу], / Сел и уплыл на лодке. / Вперед глянул – матушки нет, / Назад глянул – матушки нет. / Плакал я словно грудной ребенок, / Извивался я словно черная змея». Здесь элемент экспозиции – спуск лирического героя к реке, элемент завязки – уплытие на лодке, элемент кульминации – осознание сиротой своего одиночества, элемент развязки – выражение чувства безысходности. Однако развязка имеет развитие. Во второй строфе песни сирота наблюдает, как «Ула хурсем шыва кёрессё, / Урам шура пултар теессё = Пестрые гуси купаются, / Хотят, чтобы лапки белые были», и размышляет о людской несправедливости и жестокосердии: «Пире сынсем пит сиессё, / Илемлёхрен тухтар теессё = О нас люди шибко сплетничают, / Хотят, чтобы мы безобразными были». Третья строфа – завершение развязки: лирический герой вновь оказывается в своей деревне и, смирившись с судьбой и принимая ее как она есть, мысленно обращается к однодеревенцам, так безжалостно и равнодушно относящимся к участи сироты: «Урамарсем тавар, сулар хура, / Эпё утманнине кам утас? / Саманисем йывар, этем усал, / Эпир йёменнине кам йёрес? = Улицы ваши узкие, дорога ваша черная, / Если не мне ходить, кому ходить? / Времена тяжкие, человек злой, / Если не мне плакать, кому плакать?» [Чаваш халах..., 2013: 107-108].

Как раз о таких текстах говорят, что «в лирике нет конкретизированных фабул, но есть лирический, то есть психологический, сюжет, нефабульные мотивы» [Томашевский, 2003: 230].

«Сюжет» в переводе с французского означает «предмет», а по замечанию С.И. Кормилова — «образ событий или цепь событий» [Словарь литературоведческих...]. Поскольку фольклористы и музыковеды, в том числе и чувашские, часто употребляют термины «песенный сюжет», «сюжетность», необходимо выяснить: есть ли в чувашских лирических песнях вообще сюжет или же в основе их лежит какой-нибудь один небольшой эпизод, в котором почти невозможно увидеть безусловно обязательные элементы эпического сюжета — завязку, кульминацию и развязку? И.И. Одюков утверждает, что «чувашские песни бывают и сюжетными, и бессюжетными, ...сюжетных особенно много в исторических песнях, в песнях удельных крестьян, переселенцев, каторжан, ссыльных, рабочих, в трудовых, солдатских, гостевых (пирушечных), свадебных, масленичных, хороводных, посиделочных, детских песнях» [Песни низовых..., 1981: 364]. Как видим, здесь все жанры перемешаны, так как автор не ставил задачу выявить особенности сюжетики в тех или иных жанрах, он лишь констатирует факт. В книге «Чаваш халах юррисем» И.И. Одюков насчитал

60 сюжетных, 100 бессюжетных песен [Песни низовых..., 1981: 364]. (Нужно сказать, что нам неведомо, по каким признакам они систематизированы).

Исследователь главным образом приводит жанры необрядовой лирики. Действительно, абсолютно ничего замысловатого не видим в этих словах уяв / вайа юрри хороводной песни: «Атьар, хёрсем, сулпалан, / Пёрер курка пылпалан. / Чарса чаранман хёрсене / Пыл хыптарса чарапар, / Пылпа та чаранмасан / Сара каччапа чарапар, / Сара каччата та чаранмасан / Чён пушата чаратар = Пойдемте, девчата, по дорожке, / С одним ковшом медовухи. / Угомонив, не угомоняющихся девчат, / Медовухой угощая, угомоним, / Медовухой угощая да если не угомонятся, / Пригожим парнем угомоним, / Пригожим парнем да если не угомонятся, / Ременным кнутом угомоним» [НА ЧГИГН. Отд. І. Ед. хр. 25: л. 14]. Здесь и предметы, неотделимые от лирических героев – дорога, ковш, медовуха, ременной кнут, и образ событий – интерпретация действительности в рамках хоровода, и цепь событий – чередование возможных акций в развитии. Перед глазами возникает простая картина-сюжетика: идущие на хоровод девчата с парнями, кто-то с собой несет медовуху, вокруг шум, гомон, задорный смех, и вот, шутя, подружка предлагает чересчур разухабистым девчатам угощаться медовухой, чтобы они угомонились; «угрожает»: если не примут медовуху, она позовет на помощь парней; а ременной кнут, конечно же, ради красного словца, на хоровод не принято ходить с кнутом или саламатом нагайкой, здесь разудалое веселье и неугомонный смех, а прежде всего – песни, пляски, игры, шутки...

Очевидно, и Н.И. Ашмарин, и И.И. Одюков под понятиями «сюжет», «сюжетность», «сюжетика» понимали особую их композиционную форму, а не ту, которая свойственна повествовательным произведениям, будь они в народной поэзии или в художественной литературе. Тут весьма кстати точка зрения академика А.Н. Веселовского. В неопубликованной при жизни незавершенной работе им отмечено, что «'сюжетность' требует ближайшего определения», что «надо наперед условиться, что разуметь под сюжетом, отличить мотив от сюжета как комплекса мотивов» [Веселовский, 2003: 6]. Здесь многозначное понятие «мотив» – простейшая составная часть сюжета. «Простейший род мотива, – продолжает исследователь, – может быть выражен формулой **a** + **b**: злая старуха не любит красавицу – и задает ей опасную для жизни задачу. Каждая часть формулы способна видоизмениться, особенно подлежит приращению **b**: задач может быть две, три (любимое народное число) и более: по пути богатыря будет встреча, но их может быть и несколько» [Веселовский, 2003: 7].

И так формируется сюжетика.

Поясним указанную формулу на примере из переселенческого фольклора чувашей: «Ыра пурнас шыраса / Килсе лекрем Тереке = В поисках счастливой жизни / Оказался я в Турции», где  $\mathbf{a}$  — первая строка,  $\mathbf{b}$  — вторая. Далее — комплекс мотивов — чередование  $\mathbf{b}$ : «Эх, юлташам. юлташам, / Атя, кунтан тарар. / Эпир каяс сул синче / Чёрё тамак пур. / Чёрё тамак леш енче / Хура тинёс пур. / Хура тинёс леш енче / Сём вармансем пур. / Сём вармансен леш енче / Сесен хирсем пур. / Сесен хирен варринче / Таван ялам пур = Эх, товарищ, товарищ, / Давай, отсюда убежим. / Нам предстоящей на дороге / Сущий ад есть. / За сущим адом / Черное море есть. / За черным морем / Дремучие леса есть. / За дремучими лесами / Степи есть. / Посреди степи / Родная деревня есть» [Штокмар, 1951: 84]. В результате: а + b-двенадцатикратный по числу строк. В этой песне, организованной принципом цепочного построения, первая часть формулы указывает месторасположение лирического героя и причину (мотив) нахождения его в чужбине. Дальше этот мотив, по Веселовскому, «вырастает в сюжет», приращается, «развивая тот или другой из своих членов». Очевидно, что здесь сюжетика не такая, как в жанрах обрядовой или эпической поэзии (например, исторические песни). Не приходится говорить и о полноценных завязке, кульминации, развязке. Однако они присутствуют в воображении бедолаги-переселенца: на обратном пути домой он окажется в «сущем аду», вынужден будет переплыть море, пробираться сквозь чащобы и только после этого может добраться в привычную ему среду – в степь, где расположена его малая родина.

В бытовой лирике именно в текстах, организованных принципом цепочного построения песни, наиболее наглядно вырисовывается сюжетика, притом даже в виде фабульных мотивов – в причинно-следственной, хронологической последовательности. Сущность организации поэтического материала в песнях, основанных на этом принципе, выражается в том, что отдельные картины песни связываются между собой «цепочно»: последний образ первой картины песни является первым образом второй картины, последний образ второй картины – первым образом третьей и т. д. Так вся песня постепенно от одной картины при помощи ее последнего образа «цепочно» переходит к следующей, пока не дойдет до самой важной картины, выражающей основное содержание песни. В песне «Чи-чи, касия = Чи-чи, синица», полный вариант которой записан Н.В. Никольским в начале прошлого века, всего восемнадцать картин-мотивов, вот некоторые из них: «Чи-чи, касия, / Äста каян, кăсия? < Кантăр вăрри симашкăн. < Йа хоси корсассăн? < Тарса хопарăп хыр тарне. < Йа хыраму выссассан? < Хыр йекелли симаспа-и? < ... Йа уру хусалсан? < Тимёрсе кайăп, сыптарăп. < Йа тимёрçи çок полсан? < Тапăп, тапăп та / Тап айнех кёрсе вилёп. <Чи-чи, кăсия! /  $\check{A}$ çта каян, кăсия? < Мăн кĕт $\ddot{y}$  пăхма каятăп. < ... Мăн кĕт $\ddot{y}$ , пăхсан, мĕн парать? < Хора тихине парап тет... = Чи-чи, синица, / Куда отправляешься, синица? < Поклевать семена конопли. < Если хозяин увидит? < Убегу и взберусь на вершину сосны. < Если проголодаешься? < Неужели не могу питаться сосновыми шишками? < Если лапка сломается? < Пойду в кузницу, срастить попрошу. < Если кузнеца не будет? < Буду пинать, пинать да / Попаду прям в ловушку да погибну». Дальше – вторая фабула приключений синицы: «...< Чи-чи, синица, / Куда отправляешься, синица? < Большое стадо пасти отправляюсь. < Если пасти будешь, большое стадо что даст? < Обещает, что черного жеребенка даст...» [НА ЧГИГН. Отд. І. Ед. хр. 144: л. 140–141].

Один из вариантов этой песни «расшифровал» еще в 1853 г. в своей книге «Чувашские разговоры и сказки» первый чувашский писатель, фольклорист и этнограф С.М. Михайлов. Оказывается, каждая строка-мотив текста имеет прямое отношение к человеку. В переведенном на русский язык тексте чижик (в чувашском тексте касая «синица»), по Михайлову, — «повадившийся в конопель человек, находящий удовольствие в любовных связях», «сгорение ноги (в тексте Никольского — сломанная лапка. — А.Л.) — брошение людьми», «отсутствие кузнеца — непринятие на работу», «скакание на одной ноге (у Никольского синица может попасть в ловушку и погибнуть. — А.Л.) — крайняя бедность и прошение милостыни» [Михайлов, 2004: 377–378]. Вполне сюжетная песня со специфическими для лирики элементами, в частности, с активным проявлением контаминации (лат. contaminatio — смешение).

И в русском фольклоре «количество песенных сюжетов необозримо, — считает М.П. Штокмар, — его трудно учесть потому, что отдельные сюжеты постоянно контаминируются, новые тексты могут возникать из частей старых известных» [Штокмар, 1951: 162]. То есть исследователь под контаминацией понимает лишь появление новой формы текста песни, а не сюжета. «Однако это суждение не только спорно, но и просто неверно, — возражает Т.М. Акимова. — В преобладающем большинстве мы легко можем определить по первым стихам, или по лирическому вступлению, о какой песне идет речь. ...Казалось бы, о сюжете и сюжетном указателе лирических песен трудно говорить, потому что главное их содержание заключается в эмоциональном строе, который создается в такой же мере лирическим вступлением, как и собственно повествовательной частью, рассказывающей о внешних событиях. И все же в народной лирической песне сюжет всегда есть, как бы он ни был мал и слаборазвит» [Акимова, 1965: 9-10].

С этим утверждением не соглашается С.Г. Лазутин. Он полагает, во-первых, что значительное число народных лирических песен не имеет никакой повествовательности, и, во-вторых, повествовательность большинства песен не может быть названа сюжетом. «Если мы возьмем какую-нибудь типичную лирическую песню и сравним ее, например, со сказкой или былиной, то убедимся в том, что их повествовательность очень различна. В сказке и в былине повествование всегда образует сюжет, в котором отражаются какие-то события или

действия и который, как правило, имеет свою завязку, кульминацию и развязку. Ничего этого нет в лирической песне. В основе повествования лирической песни, как правило, лежит какой-нибудь один небольшой эпизод, в котором почти невозможно нашупать обязательные элементы эпического сюжета — завязку, кульминацию и развязку. Применительно к народной лирической песне, пожалуй, было бы точнее говорить не о сюжетах, а о сюжетных ситуациях или о повествовательности» [Лазутин, 1989: 51].

Л.И. Тимофеев также подчеркивает, что по сравнению с эпосом и драмой «лирика не связана с сюжетностью, как конструктивным признаком, хотя не исключает в частных случаях простейшей сюжетной организации, пунктирно намеченной событийной линии» [Тимофеев, 1967: 210].

Итак, о сюжете традиционных лирических песен можно говорить только условно? В них, как правило, нет сюжета в том смысле и значении, которые мы вкладываем в этот термин применительно к эпическим произведениям (например, мифические сказания о героях, топонимические и исторические предания)? Однако если мы не можем говорить о сюжете лирических песен, то мы можем и должны говорить о своеобразной повествовательности, которую мы находим почти в каждой народной лирической песне. Когда мы пользуемся термином «сюжет», подразумеваем понятия «сюжетные ситуации», «элементы сюжета», «повествовательность», тем более, последнее понятие неразрывно связано с понятием «сюжет».

В хороводной сюжетной песне «Эпир вун иккён пёр таван та... = Мы вдвенадцатером родные да...» повествуется о том, как лирические герои двенадцатью сохами степь вспахали, пшеницу сеяли; она уродилась замечательно и ее отправили в Казань и заполучили деньги; они оказались у свата [в виде калыма], сватова дочь оказалась у лирических героев; после такой развязки разворачивается вторая часть сюжета: некий обыватель интересуется: «— Хата хёрне мён ёслеттерой работу поручили сватовой дочери?» Лирические герои отвечают: «— Касна салма кастартамар = — Заставили резать резаные салма». Обыватель продолжает расспросы: «— Касна салма каса пёлмесен? = — Если резаные салма не умеет резать?» — «— Вун ик юплё чён пушапа / Хыптарапар, сунтарапар = Ременным кнутом с двенадцатью концами / Выпорем, накажем» [НА ЧГИГН. Отд. І. Ед. хр. 5: л. 81-82].

Таких сюжетов в хороводном репертуаре не так много, мало их и среди посиделочных песен и в других жанрах необрядовой лирики. Да мы и не утверждаем о многочисленности в них сюжетов. Однако тексты с явной сюжетикой, несомненно, встречаются, чему свидетельство — повествовательно-монологическая шуточная песня пивоваров «Урапа йёрне сёл акрам ерипе = На следах телеги овес сеял я не спеша» (каждая строка заканчивается эпифорой ерипе): лирический герой овес сеет, на стригунке возит, на нёбе смачивает, на макушке головы высушивает, на пряслене мелет, в пахтанице варит пиво, по одной дороге едет, черную свинью встречает, захотел было заколоть ее и съесть, однако не оказалось ножа-оглобли, захотел было угощаться, однако не оказалось посуды, заехал в дремучий лес, ильм срубил и лыжи смастерил, черемуху срубил и посох сделал; приехал домой — матушки его нет, вошел в дом — ведь нет жены. С кем же спать этой ночью? — вопрошает пивовар [Чаваш халах..., 2013: 51].

В тексте присутствуют все элементы сюжета, рассказывающего нам о горе-пивоваре, который попадает в разные ситуации и в результате остается и без матери, и без жены. Понятно, что песня шуточная, слушатель (читатель) может и порассуждать: а куда же подевались мать и жена этого несуразного мужика? Небось, заняты его поисками. А на самом деле приведенный текст — всего лишь песня-забалтывание. Чуваши славятся пивоварением, у каждого — свои секреты. Вот и представьте: приходит начинающий пивовар к опытному и заводит беседу о тайнах мастерства, и тот приступает нести околесицу в виде вышеприведенной песни...

Повествование в полной мере охватывает тексты обрядовой поэзии (например, свадебные песни) и эпической лирики (например, исторические песни, пеиты). Тем не менее, как мы заметили, некоторым видам народной лирики не чуждо повествование. В одной *ака*-

суха юрри «в песне пахарей-сеятелей» рассказывается о том, как за большой рощей с громким шумом [хлеба] сеют, за небольшой же рощей со свистом боронуют, шестидесятилетние старики ходят с коробом с семенами, двенадцатилетние ребятишки резвятся рядом с лошадьми [Штокмар, 1951: 19]. В 15-строфной песне «Ута ёсё – йывар ёс = Сенокос – труд тяжелый» повествуется об одновременно нелегкой и веселой поре сенокоса [Штокмар, 1951: 45]. Многие песни переселенцев повествовательные, т.е. имеют явные признаки сюжетности, например, текст «Сён сёр кокли — сён кокаль = Пирог новых земель новый пирог». Здесь в начале (завязка) сведения о том, что в деревне всем хватает и воды, и земли, но матери не хватает воды, а отцу – земли, и поэтому семья отправляется на новые земли; вот лирический герой начинает переживать (кульминация): хоть семья и уезжает на новые земли, чтобы поесть пирога с ягодами, но «Куссуль юхать, чон хурланать = Слезы текут, душа горюет», «Епле уйарлса каяс-ши? = Как же расстаться и уехать?» В высшей степени душещипательная лирическая песня, но без развязки. Что ожидает переселенцев в Сибири? Неизвестно. Лирический герой лишь знает, что «Сёпёр варман хоранла, / Хорантан хоранташ полас çок, / Пирён хоранташсем юлассё = Сибирский лес (тайга) березовый, / Из березы родня не получится, / Наша родня остается» [Штокмар, 1951: 84–86].

Повествовательные песни — довольно распространенная форма в чувашской народной поэзии. Однако, по определению Г.Н. Поспелова, произведения, включающие в себя повествование (сюжет), являются лирическими только в том случае, если они отвечают особым требованиям. «Требования эти таковы: во-первых, сюжет, раскрывающий конфликтные действия персонажей, должен быть очень неразвитым (с небольшим количеством слабо развитых эпизодов), а отсюда и все произведение должно быть довольно коротким; во-вторых, художественная речь, воспроизводящая неразвитый сюжет произведения, должна быть эмоционально-экспрессивной, т.е. в своем интонационном строе — ритмической, стихотворной; в-третьих, и это особенно важно, образы произведения должны иметь в своей предметности иносказательное, символическое значение» [Поспелов, 1976: 169]. Такие ситуации мы особенно явно увидели в разобранных нами выше текстах.

Один из специфических признаков народной лирики – малый объем, где невозможно развернуться полноценному сюжету. Цель устной лирики – достичь эмоционально впечатлительной передачи ситуаций, мыслей и переживаний, поэтому изложение отличается краткостью и сжатостью, как в вышеприведенной, так и в этой улах юрри «посиделочной песне»: «Вармана та карам та – çатрака, / Оя та тохрам та – çил-таман, / Яла та кетем  $me - йыт \ caccu, / Олаха та кётём <math>me - хёр \ căмахё. / Пирён \ ахаль те телей <math>\ cok = B \ nec \ да$ ходила да – хворост, / В поле да вышла да – метель, / В деревню да вошла да – собачий лай, / На посиделки да вошла да – девичьи пересуды. / У нас и так счастья нет» [Штокмар, 1951: 169]. Первые четыре строки – отдельные картины-явления – совершенно не связаны меж собой, последняя строка тем более никак не претендует на некое умозаключение, основанное на предыдущих посылах. Тем не менее, это законченная песня. Лирический герой глубоко несчастен, ему кажется, что все увиденное им – против него: хворост – символ отсутствия живительности, старости; метель – символ разрушения космического порядка бытия, то есть привычного мироустройства, это еще символ духовного распутья или тупика; лай собаки тоже не к добру, в чувашских быличках Арсюри (у русских Леший, у башкир и татар Шурале) является человеку, помимо прочего, в виде собаки, в нее превращаются колдуны; от людских пересудов тоже житья нет. Вот и получается, что кругом – тоска и отчаяние. Таким образом, малый формат лирической песни содержит в себе глубокий философский смысл. То, что за такой строфой следует, в принципе может мыслиться как новая песня либо как новый раздел песни, бесконечный в своем развертывании [Кондратьев, 2007: 7].

В первой своей, в вышепроцитированной нами работе о чувашской народной поэзии Н.И. Ашмарин замечает, что «чувашские песни не отличаются пространностью, весьма часто это – коротенькие, несложные отрывки, в которые облекаются как бы случайно сложившиеся думы и наблюдения. Самая распространенная стихотворная форма — четверостишия, которых чрезвычайно много и которые очень легко составляются по-чувашски». Далее —

своего рода «открытие», до того времени никем из исследователей чувашской народной лирики незамеченное и очень важное, суть которого в том, что значительная часть песен состоит из двух частей, дающих как бы сравнение двух явлений, причем основная мысль, обыкновенно касающаяся различных сторон людских отношений, некоторым образом поясняется аналогией, взятой из природы» [Ашмарин, 1892: 44-45]. Намеренно упуская образцы Н.И. Ашмарина, приводим свои: «Ситмёл сеске ймёнче / Сырла сески илемлё. / Тахар ял хёрё хушшинче / Пуркел хёрё илемлё. / Пурт умёнчи хурансенён / Илемлё иккен таррисем. / Сака вайари каччасенён / Илемлё иккен пёввисем» = Среди семидесяти цветков / Ягод цветочки красивые. / Среди девчат девяти деревень / Бюрганская девушка пригожая. = Перед избой у берез / Красивые, оказывается, верхушки. / В этом хороводе у парней / Красивые, оказывается, станы» (из хороводной песни) [НА ЧГИГН. Отд. І. Ед. хр. 18: л. 5]. Здесь перед нами две картины-сюжетики: в первом четверостишии с красотой цветков ягод сравнивается пригожесть девушки, во втором — парный параллелизм: «березы — парни», «верхушки берез — станы парней».

«Композиционный параллелизм довольно часто применяется и в традиционных песнях башкир, — отмечает А.М. Хакимьянова. — ...Обычно природная часть параллелизма выступает в роли своеобразного зачина песен и предсказывает основную мысль, поясняющую картину человеческих чувств, подготавливает слушателя к восприятию главной мысли: «Две черемухи рядышком растут, / Нагимакай, краса, кудрявая моя, / Листья их на ветру дрожат. / Две девицы делятся секретом, / Нагимакай, краса, кудрявая моя, / Душу егета они бередят» [Хакимьянова, 2019: 28-29].

Главным свойством композиционного строения классической чувашской народной песни, в том числе, безусловно, и рассматриваемых нами лирических песен, чувашский музыковед М.Г. Кондратьев считает краткосюжетность, что мы видели в вышеприведенных образцах. Важно, подчеркивает музыковед, что среди народов Поволжья именно чуваши сохраняют традицию краткосюжетных песен в наиболее полном и чистом виде [Лазутин, 1989: 63]. Под «краткосюжетностью» исследователь подразумевает тексты с малым объемом. «Говоря об идейно-тематическом содержании, следует особое внимание обратить на особенность сюжетики, рельефно выраженных в песнях типа «анатри» (низовых чувашей. — А.Л.), — полагает исследователь. — Имеется в виду афористическая лаконичность законченных сюжетов, по своему объему не превышающих одну небольшую строфу (наиболее часто двухстиховую с повторением второго стиха) [Песни низовых чувашей, 1981: 7].

Такого рода сюжетность не принадлежит исключительно чувашскому фольклору, что мы заметили в образце башкирской устной лирики. Она присуща песням многих народов, например, из числа ближайших соседей чувашей, — татарам и марийцам. М. Бакиров отмечает, что татарские лирические песни по композиционному строению делятся на короткие (однокуплетные) и на длинные, состоящие из нескольких куплетов-строф; последние называются еще и условным термином — «сюжетные песни». Короткая песня (синонимы — монострофическая песня, лирическое четверостишие) — это самостоятельно функционирующая строфа, которая исполняется на разные мелодии. Они очень емкие и многозначные по содержанию, обладают большой обобщающей силой [Бакиров, 2012: 238]. Русские же песни, пишет В.Я. Пропп, «кроме хороводных, игровых и плясовых, не делятся на строфы. Текст не показывает строф, но их покажет мерно повторяющийся напев» [Пропп, 1976: 38].

И.И. Одюков замечает: «По композиции песни бывают разные. Во всех группах больше всего — друг с другом не связанные четырехстрочные куплеты (строфы), есть куплеты, где строк больше» [Одюков, 2008: 361]. Действительно, чередующиеся строки как бы не имеют друг к другу никакого отношения, то есть не входят в единый «сюжет». Это особенно заметно в хороводных и посиделочных песнях. В тексте хороводной песни «Икё хура лаша ўстертём... = Двух вороных лошадей взрастил я...» всего двенадцать строф, причем количество строк в них не одинаково: есть 4-, 5-, 6- и 7-строчные строфы, и

каждая из них представляет собой особое композиционное и тематическое «кольцо». Например, первая строфа: «Икё хура лаша ўстертём, / Хашё маттуррине пёлмерём. / Икё сар хёре тус турам, / Хашё лайаххине пёлмерём = Двух вороных лошадей взрастил я, / Которая славнее, не узнал я. / С двумя раскрасавицами подружился я, / Которая лучше, не узнал я». Третья строфа: «Пуян картиш витёр тухна чух / Пуян хёрё юлчё кус хёссе. / Эпирех те йна илес сук, / Илсен те унпа савйнас сук = Когда выходил из двора богатея, / Дочь богатея осталась, подмигивая. / Нам-то ее [замуж] не взять, / Если даже возьмем, с ней не наслаждаться». В шестой, девятой, одиннадцатой строфах повествуется вновь о лошадях: «Ут какартам сара хамаша = Коня привязал я за желтый камыш»; «Хура варман витер тухна чух / Хура ула тиха тел пултам = Когда сквозь черный лес [я] выходил, / Пятнистовороного жеребца увидел я»; «Лашисем те пулсан, маттур пулсан... = Если лошади будут, славными будут...» [Штокмар, 1951: 167]. Если даже объединить все эти строфы с «присутствием» лошади в одно «кольцо», все равно не образуется некий «сюжет», ДЛЯ художественных произведений. Все эти строфы афористическому типу сюжетосложения, и он проявляется во всех жанрах народной лирики, и они называются «*савра юра*», т.е. «круглая», или «закругленная», песня [Лазутин, 1989: 64]. Н.И. Ашмарин, тонкий знаток особенностей чувашской народной лирики, в «Сборнике чувашских песен...» все строфы песен разместил отдельно, как оригинальные тексты.

Сюжетика чувашских лирических песен, как мы заметили, неоднообразна. Характерно, что в многострочных (тем более в многострофных) образцах сюжетика более многопланова, как в этой хороводной песне: «И уччана, уччана, / Юр çăвать-çке пахчана. / Юр çyнипе юр пётмест, / Хёр кайнипе хёр пётмест. / Атте кайрё Йёлмелле. / Йёлме касса кил терём. / Йёлме касса килчё те / Йёлтёр туса пар терём. / Йёлтёр туса пачё те / Шурйм кайрам пахчана. / Сит-хўриллё хёр куртам. / Сит-хўри ситмёл сум, / Алли-ури алла сум, / Хёр кёлетки хёрёх сум = И уччана, уччана (слово с неизвестным значением в песнях. — А.Л.), / Снег идет ведь в огороде. / Оттого, что снег идет, снег не закончится, / Оттого, что девушка выходит [замуж], / Девушки не переведутся. / Отец отправился в Ильмово. / Ильм сруби, привези, сказал я. / Ильм срубив, он привез да / Лыжи смастери, сказал я. / Лыжи он смастерил да / Поскользил я в огород. / С сит хюре (украшение из шерстяного пояса, на конце которого висит кисточка из мелких бус. — А.Л.) девушку увидел я. / Сит хюре ее в семьдесят рублей, / Руки-ноги ее в пятьдесят рублей, // Девичья фигура в сорок рублей» [НА ЧГИГН. Отд. І. Ед. хр. 25: л. 139].

В данной песне подобие завязки: лирический герой наблюдает снегопад в огороде и размышляет о том, что снега много, будто он будет идти бесконечно. И такое вселенского масштаба явление настраивает парня на оптимистический лад: не беда, что девушки, в том числе и предмет его воздыхания, выходят замуж, вон их еще сколько в деревне! Некоторые из них вышли в огород, хотят, наверное, на белом снегу белить холст для приданого. Подобие кульминации: у лирического героя возникает идея: поскольку отец собирается ехать в Ильмово, пусть привезет ильм и смастерит ему лыжи. Вот отец привез ильм и смастерил лыжи. Теперь можно выйти в огород на лыжах и познакомиться с девушкой поближе, так как, скорее всего, она приехала к тетушке на ларма гостевание, возможно, совсем даже не прочь пообщаться с соседним парнем. Подобие развязки: лирический герой выходит в огород, видит девушку и не может скрыть разочарования. Одетая в красивый наряд, девушка из соседней деревни совсем не по вкусу парню: руки чересчур длинные, ноги кривоватые (цена-то им всего в пятьдесят рублей), а телосложение (в сорок рублей) – упаси Боже с такой обниматься...

Такой сюжет вполне имеет место быть. Подчеркнем: в отличие от эпических жанров, лирическая песня полна недосказанности.

А теперь о символах, которые, как полагает Б.Н. Путилов, для сюжетики песен, по традиции называемых лирическими, играют особую роль: «Символический план по существу событиен, сюжетен, зеркально отражаясь в сюжетности плана

несимволического: сокол, напавший в море синем на лебедь белую, — удалой молодец, грозящий девице сватовством. Сюжеты здесь выступают как бы в свернутом виде: одни ситуации предполагают наличие некоторой предыстории, которую при желании можно даже представить; другие способны развернуться во времени и обнаружить разного рода подробности и перипетии» [Путилов, 1994: 185].

В чувашской бытовой поэзии для лирического героя или повествователя материалом для поэтической символики служит весь «арсенал» окружающего мира: хёвел «солнце», уйах «месяц», пёлёт «туча», юхан шыв «река», сил «ветер», сарт-ту «горы», йывас-тём «деревья и кустарники», курак «трава», сеске (чечек) «цветы», вёсен кайаксем «птицы», сёлен «змея», кашкар «волк» и т.д.; некоторые виды трудовой деятельности крестьянина: тыра акни «посев хлебов», пахча-симёс лартни «посадка овощей», кайака (сунара) сурени «охота на зверей», пула тытни «рыболовство», пурт лартни «возведение избы» и т. д.; бытовые занятия: тёрлени «вышивание», тёртни «ткание», сара туни «пивоварение», пусаран е сырмаран шыв асни «черпание воды из колодца или из речки»; обрядовые действа: хапха усни-хупни «открывание и закрывание ворот», сус турани е сивётлени «расчесывание или расплетание волос», кёпер хывни «сооружение моста», сарлани «крашение» и пр.

Благодаря символическому плану, в текстах присутствует вторая сюжетная линия. Множество песен с такими линиями формируют единый цикл, где выстраивается сюжет. При этом каждая строфа или пара строф (иногда и больше) сохраняют сюжетную оригинальность. Такая сюжетика главным образом характерна для песен переселенцев, большинство которых представляют из себя тексты, сформированные (или трансформированные) из образцов других видов народной поэзии – репертуара застольных и пирушечных, рекрутских, свадебных и пр. песен.

Одна из таких песен композиционно представляет собой повествование + монолог. Женщина причитает: «Посри тоттар хора тоттар, / Йери-тавра хора сусе. / Йери-тавра хора халах, / Епле уйарлса каяс-ши? = На голове платок – черный платок, / Вокруг чернотал. / Вокруг черный люд, / Как же, расставшись, уехать?» «Черный» здесь символизирует горепечаль; в знак горя переселенка завязала черный платок; обыкновенная ива сквозь черные слезы от разлуки с родиной видится ей в черном цвете; черный люд олицетворяет землепашцев, с которыми предстоит расстаться лирическому герою. «Сак ял хошии – чей чашки, / Пусмассерен чанкарт тет. / Чанкарт теме мар, соралтар, / Эпёр отса савнас сок = Улица этой деревни – чайная чашка, / Как наступишь, звенит. / Не только звенеть ей, пусть расколется, / Нам не шагать, не радоваться», - здесь лирический герой выражает коллективное мнение. Безусловно, символ улица = чайная чашка лишь кажется проклятием. Но это не так, переселенцы безмерно страдают от сложившейся ситуации, так как более им не суждено ходить по родной улице. Один мотив усиливается другим, разворачивается сюжетная линия. В большинстве строф – мотивы прощания с однодеревенцами, родней: «Ах, су полар, пор полар, / Порте пиран пак ан полар. / Эпёр каятпар сён сёре, / Эсир юлатар кив *çĕpe* = Ах, прощайте, благоденствуйте, / Все как мы не будьте. / Мы уезжаем на новые земли, / Вы остаетесь на старой земле». Здесь *новая земля* – не просто будущее месторасположение переселенцев, а terra incognita неизвестная земля, неизведанное далёко. А киве сер букв. «старая земля» в чувашской народном творчестве символизирует старую родину. Покинув ее, лирическим героям «Атал урла касмалла = Нужно переправляться через Волгу», затем «Варман урла касмалла = Нужно пройти через лес». И вот развязка: «Сёпёр варман хоранла, / Хорантан хоранташ полас сок, / Пирён хоранташсем юлассё. / Сёпёр варман пилешлё, / Пилешрен пёлёш полас сок, / Пирён пёлёшсем юлассё = Сибирский лес с березами, / Из березы родня не получится, / Наша родня остается. / Сибирский лес с рябинами, / Из рябины друзья не получатся, / Наши друзья остаются» [Штокмар, 1951: 85]. Так переселенцы представляют будущее свое местообитание, а растущие и на новой земле береза с рябиной символизируют родственников и друзей-товарищей, однако символами и остаются.

Таким образом, можно констатировать:

- чувашская народная лирика чрезвычайно разнообразна в сюжетах, однако сюжетика лирики отличается от сюжета в классическом его понятии;
- бытовые песни, главным образом, имеют лирический, то есть психологический, сюжет, нефабульные мотивы;
- наиболее наглядно сюжетика вырисовывается в текстах, сформированных принципом цепочного построения, иногда даже в виде фабульных формул в их причинно-следственной, хронологической последовательности;
  - сюжетность особенно характерна для повествовательных образцов;
- особое место в бытовой лирике занимают краткосюжетные монострофические песни четверостишия, шестистишия, иногда восьмистишия;
- проблематика сюжетики чувашской народной лирики требует дальнейшего масштабного, всеобъемлющего исследования.

## Литература

- 1. Акимова Т.М. О поэтической природе народной лирической песни. Саратов: Издво Сарат. ун-та, 1965. 172 с.
- 2. Ашмарин Н.И. Очерк народной поэзии у чуваш // Этнографическое обозрение. М., 1892. № 2–3. С. 42–64.
  - 3. Бакиров Марсель. Татарский фольклор. Казань: Ихлас, 2012. 400 с.
- 4. Веселовский А.Н. Поэтика сюжетов // Поэтика и генезис фольклора: Проблемная хрестоматия. Вып. 2 / Сост. С.З. Агранович, Е.Н. Сергеева. Самара: Изд-во «Самарский университет», 2003. С. 6–10.
- 5. Кондратьев М.Г. Чувашская музыка: от мифологических времен до становления современного профессионализма. М.: ПЕРСЭ, 2007. 288 с.
  - 6. Лазутин С.Г. Поэтика русского фольклора. М.: «Высшая школа», 1989. 208 с.
- 7. Михайлов Спиридон. Çырнисен пуххи = Собрание сочинений / Сост., авт. пред., комм. и прим. В.Д. Димитриев. Чебоксары: Чуваш. кн. изд-во, 2004. 510 с.
- 8. Научный архив Чувашского государственного института гуманитарных наук (НА ЧГИГН). Отд. І. Ед. хр. 5.
  - 9. НА ЧГИГН. Отд. І. Ед. хр. 18.
  - 10. НА ЧГИГН. Отд. І. Ед. хр. 25.
  - 11. НА ЧГИГН. Отд. І. Ед. хр. 144.
- 12. Одюков И.И. Чăваш халăх лирики [Чувашская народна лирика] // И.И. Одюков. Избранные труды = Суйласа илнĕ ĕçceм / Сост. В.А. Ендеров. Чебоксары: Изд-во Чуваш. ун-та, 2008. С. 319—404.
- 13. Песни низовых чувашей. Кн. первая / Сост. М.Г. Кондратьев. Чебоксары: Чуваш. кн. изд-во, 1981. 144 с.
- 14. Поспелов Г.Н. Лирика среди литературных родов. М.: Изд-во Москов. ун-та,  $1976.-208~\mathrm{c}.$
- 15. Пропп В.Я. Фольклор и действительность. Избранные статьи. М.: Наука, 1976. 324 с.
  - 16. Путилов Б.Н. Фольклор и народная культура. СПб.: Hayka, 1994. C. 185. 235 c.
- 17. Словарь литературоведческих терминов. URL: https://slovar.cc/lit/term/2145032.html (дата обращения: 04.04.2024).
- 18. Тимофеев Л.И. Лирика // Краткая литературная энциклопедия: в 9 т. Т. 4. М.: «Советская энциклопедия», 1967.
  - 19. Томашевский Б.В. Теория литературы. Поэтика. М.: Аспект-Пресс, 2003. 303 с.
- 20. Хакимьянова А.М. Лирические песни башкир. Поэтика. Концептосфера. —Уфа: Китап, 2019.-160 с.
- 21. Чăваш халăх пултарулăхě. Ёçпе йăла юррисем [Чувашское народное творчество. Трудовые и бытовые песни] / Т.И. Семенова пухса хатёрленё [Сост. Т.И. Семеновой]. Шупашкар: Чăваш кĕнеке изд-ви, 2013. 541 с.

22. Штокмар М.П. Контаминация текстов в русской народной поэзии // Известия Академии наук, Отделение литературы и языка. Т. Х. Вып. 2. – М., 1951. – С. 153–171.

© Леонтьев А.П., 2023

УДК 39+691.11

Махмудов А.Р.,

аспирант, ИЭИ им. Р.Г. Кузеева УФИЦ РАН, г. Уфа, Россия

# ТРАДИЦИОННЫЙ КОСТЮМ БАШКИР – ОПЫТ ЭТНОГРАФИЧЕСКОЙ РЕКОНСТРУКЦИИ

# BASHKIR TRADITIONAL COSTUME – AN EXPERIENCE OF ETHNOGRAPHIC RECONSTRUCTION

**Аннотация**: В статье представлен обзор коллекции мастерицы Г.Ш. Шабиевой, которая выполнила реконструкцию башкирского традиционного костюма по музейным экспонатам.

**Abstract**: The article presents an overview of the collection of the craftswoman G.Sh. Shabieva, who performed the reconstruction of the Bashkir traditional costume based on museum exhibits.

Ключевые слова: башкиры, одежда, нагрудник, музей, коллекция.

**Keywords**: Bashkirs, clothes, bib, museum, collection.

С исчезновением в повседневной жизни исконной традиционной одежды теряется культурно-семантическое значение декора и художественного оформления покроя и отделки одежды. В этой связи начинается пробуждение интереса к своим корням, возрождению элементов и аксессуаров костюма. Первопроходцами в этом деле становятся рукодельницы, мастерицы, портные, специализирующиеся в изготовлении традиционной народной одежды.

Ярким примером в воссоздании образов старины являются коллекции мастерицы из Салаватского района Республики Башкортостан Гульдар Шарафетдиновны Шабиевой. На протяжении нескольких лет она добилась больших успехов в реконструкции головных уборов, одежды и украшений башкирского народа. Так, за короткий срок мастерице Гульдар Шабиевой удалось изготовить реплику башкирского нагрудного украшения XVIII в., «сакома», оригинал которой храниться в Эрмитаже. Реплика нагрудника была выполнена из материалов, старинных серебряных чешуек подлинных монет, природных полудрагоценных камней, что создало впечатление настоящего сокровища старины. Отметим, что ранее Гульдар Шабиева приняла участие в изготовлении реплики перевязи – «бутимар» из Палласовской коллекции Кунсткамеры и сшила демское наспинное украшение сэскап по фотографиям М.А. Круковского.

После мастерица взялась за реконструкцию головного убора «кашбау» из Палласовской коллекции Кунсткамеры. Ориентируясь на музейные фотоснимки головного убора, мастерице удалось практически скопировать музейный экспонат XVIII в. Реконструкция убора потребовала нестандартных решений, т.к. несколько раз приходилось возвращаться к искомому пути. Результатом творческой работы стал эксклюзивный, богатый головной убор, который привлекает не только формой, но и изысканными украшениями и аксессуарами. Жемчужный головной убор стал очередным рукотворным шедевром мастерицы. Он лаконично дополнил комплект перевязи «бутимар» из коллекции П.С. Палласа.

Значительной работой Гульдар Шабиевой стал шлемовидный головной убор калябаш, из коллекции Российского этнографического музея. Реплика этого головного убора была выполнена практически за полтора месяца, и почти за неделю изготовлено кашмау к нему. Мастерица работала с оригинальными материалами древними чешуйками, кораллами, сердоликом. Презентация данного головного убора калябаш и нагрудного украшения

«сакома» прошла в финале Международного конкурса мастеров башкирского национального костюма «Тамга». В номинации «Аксессуары башкирского традиционного костюма» с этой коллекцией она заняла почетное первое место.

Большой интерес мастерица проявляет к локальным комплексам башкирской традиционной одежды. К примеру, она реконструировала комплект гайнинской-пермской башкирки. Данный образ включал: вязанный головной убор – ак калфак, налобную повязку – ука сэсэк, нагрудное украшение – утырма унер, наспинное украшение – аркалык, все это реконструкция из коллекции С.И. Руденко, из фондов РЭМ. Также комплект дополнял перевязь – буенса, воротниковая застежка – яка чылбыры, шелковое платье и парчовый камзол. Позднее образ гайнинской башкирки был дополнен новым платьем, выполненный по образцу экспоната Бардымского краеведческого музея. Из коллекции Пермского краеведческого музея было сшито изысканное татарское женское платье.

Основываясь на музейные экспонаты, она воссоздала северо-восточный вариант башкирского головного убора — такыя, а также изготовила вариации нагрудных украшений — муйынса. После обучения на мастер-классах она занималась вышиванием налобных украшений хараус, освоив некогда забытую технику вышивания косым стежком. Мастерица по фотографиям и музейным образцам изготавливает платья, камзолы, калфачки и тюбетейки, а также детские башкирские и татарские наряды. Образы созданные мастерицей стали вдохновением для художника Рашита Султановича Хабирова для серии картин «Гульдар», изображен портрет рукодельницы в женском головном уборе калябаш, а также картина «Без башкорттар», в котором запечатлен великолепный образ кантонных башкир XIX в.

Большим достижением мастерицы стало открытие летом 2022 г. этнографического музея «Хумай». Музей стал местом притяжения не только для мастериц увлеченных народным костюмом, оно пользуется популярностью туристов посещающих Салаватский район. Кропотливой частью работы мастерицы стала рукотворная карта Салаватского района на «Вышитой карте Башкортостана».

Мастерица Гульдар Шабиева является участником многих конкурсов и передвижных выставок на республиканском и всероссийском уровнях. В ее коллекциях, нас поражает усидчивость и скрупулёзное воспроизведение деталей и аксессуаров башкирского костюма. Мастерица всегда ставит высокую планку, в деле восстановления истинного национального украшения и традиционного костюма башкирских женщин.

### Литература

- 1. Колөмбэтова Р. Бер күлдэктэн башланған мауығыу //Башкортостан. 2023, 8 сентябрь. № 69. С. 1, 24
- 2. Муллакаева Гульнара Вдохновляюсь башкирской национальной одеждой // Орнаментум. 2023. № 6. С. 10-11
  - 3. Башкирский женский головной убор калябаш (kitaplong.ru)
- 4. Калябаш (Кәләпүш, гәләбәш) / Башкирский женский головной убор. Объекты нематериального культурного наследия народов Республики Башкортостан (nknrb.ru)

© Махмудов А.Р., 2024

**УДК 82-2** *Миннуллина Ф. Х.,*к. филол. н., ИЯЛИ им. Г. Ибрагимова АНРТ,

г. Казань. Россия

ТАТАРСКАЯ ДРАМАТУРГИЯ 1940-50-Х ГГ. 1940-50 ЕЛЛАР ТАТАР ДРАМАТУРГИЯСЕ **Аннотация.** В статье проведен краткий обзор общих тенденций развития татарской драматургии 1941–1950-х гг. Определены изменения концепции героя, основная тематика и идейно-эстетические особенности татарской советской драматургии изучаемого периода.

Ключевые слова: татарская драматургия, герой, конфликт, драма, трагедия.

Бөек Ватан сугышы әдәбиятның эчтәлеген үзгәртүгә китерә. Ватанны сакларга ант итү, илбасарларга каршы өндәү, дошманга нәфрәт төп темалар буларак алгы планга чыга. Сугыш вакыйгаларына бәйле рәвештә, әсәрләрнең идея-тематик эчтәлеге дә үзгәреш кичерә. Югарыда аталган темалар сугышның башлангыч чорында киң чагылыш тапса, алга таба солдатның рухи дөньясына игътибар арта, ә сугышның соңгы чорында жиңү шатлыгы, халыклар дуслыгы, гуманизм кебек мотивлар үзәк урынны ала.

Сугышның башлангыч чорында язылган пьесалар, нигездә, совет кешесенең героизмын, батырлыгын, тырышлыгын, фидакярлеген романтик рухта һәм поэтик яңгырашта бируләре белән характерлы [Ханзафаров, 1989: 345]. Мисал итеп, М. Әмир («Миңлекамал», «Тормыш жыры»), Т. Гыйззэт («Төнге сигнал», «Изге амэнэт»), Н. Исэнбэт («Мэрьям»), Ф. Кәрим («Шакир Шигаев»), Р. Ишморат («Кайту») кебек авторларның драмаларын китерергә мөмкин. Т. Гыйззэтнен «Таймасовлар», «Төнге сигнал», «Изге эманэт», «Чын мэхэббэт» драмаларында әдип фашизмга каршы көрәшкә күтәрелгән халык вәкилләренең сугыш кырындагы һәм тылдагы батырлыкларына дан жырлана. Авторның ак финнар белән сугыш көннәрен чагылдырган «Таймасовлар» (1939) пьесасында Таймасовларның, фин сугышы фронтында батырлыклар күрсәтүе сурәтләнә. Язучының «Төнге сигнал» (1941) драмасында мэсэлэн, Антон картның өендэ, яшерен мич куышында качып калган яралы кызылармияче Мансур немец солдатларын тар-мар итә, партизаннарга сигнал бирә. М. Әмирнең «Партизан Иван», Т. Гыйззәтнең «Изге әманәт» пьесаларының үзэгендэ дошман эсирлегендэ калган төрле миллэт вэкиллэренең илбасарларга каршы көрәше, фажигале язмышлары урын ала. Т. Гыйззәтнең «Изге әманәт» драмасында дошман ягына хезмәт итү юлын сайлаган Әбүзәр, Асия кебек хыянәтче образлры да урын ала. Дошман ягында хезмэт итүче геройлар Н. Исэнбэтнең «Мэрьям» трагедиясендэ сурэтлэнэ. Биредә, Мәрьям кебек фидакяр геройлар туган нигезе, иле өчен гомерләрен бирсәләр, элеккеге кенәз, эмигрант Лыков исә дошман ягында тәржемәче вазифасын башкара. Әйтергә кирэк, язучының 1956 елда язылган «Муса Жәлил» трагедиясендә дә драматург сугыш фажигасында буыннар, миллэтлэр фажигасын чагылдырырлык геройларны эдэбият мәйданына чыгара. Н. Исәнбәт туган жирләреннән Алман иленә күчеп киткән, туганлык жепләрен югалткан Зәбир Альбиков нәселенең өч буын вәкилләрен сурәтли: Зәбиргә, Лыков кебек, туган жиренең малы гына кирәк; улы Фәрит туган телен оныткан, халкының милли йолаларын белмәгән һәм белергә теләмәгән каты күңелле кеше булып үсә.

Мәгълүм ки, батырлык, героика хакында язу, көрәшкә рухландыру драматургиядә тарихи теманың популярлашуына, фольклорга мөрәжәгать итүгә китерә. М. Гали, Х. Уразиковларның «Каюм Насыйри» (1944), Н. Исәнбәтнең «Нур Заһит» («Мулланур Вахитов»), «Гөлжамал» (1944) кебек сәхнә әсәрләре әдәбият мәйданына чыга. Мәсәлән, Н. Исәнбәтнең «Мулланур Вахитов» (1943–1944) героик драмасында Октябрь инкыйлабы һәм Гражданнар сугышы елларында эшче-крестьяннарга бәйсезлек яулау юлында үзен корбан иткэн каһарман М. Вахитов гәудәләнә. Н. Исәнбәтнең «Гөлжамал» драмасында татар халкының XIX гасыр ахыры – XX гасыр башы татар тормышы, татар театрының беренче адымнары тасвирлана. Әмма ВКП(б) ҮКның 1944 елгы карар нигезендә татар әдәбиятында һәм сәнгатендә тарихи темаларны яктыртуга киртә куела. Н. Исәнбәтнең «Түләк», «Жирән Чичэн белэн Карачэч Сылу» (1942) кебек эсэрлэрдэ драматург хакыйкатыне, халык мәнфәгатьләрен яклап чыккан геройлар – халык арасында гасырдан гасырга күчеп яшәгән каһарманнарны тергезә. Карачәч-Сылу һәм Жирән Чичән образларында исә халыктагы жорлык, тапкырлык, акыл көче кебек сыйфатларны туплап бирэ. Мэсэлэн, «Түлэк» (1942) драматик поэмасында халык авыз ижатындагы кебек үк, кол анадан туган, кыерсытылган, эмма Ватаны, мәхәббәте өчен җанын да кызганмаган Түләк, дошманга каршы күтәрелә. Әсәрдә аның бабасы – чал чәчле ил карты образы бар, ул «Идегәй» дастанындагы халкыбызның үткән тарихын гәүдәләндергән Субра кебек ил агасы буларак күзаллана [Ханзафаров 2017: 111].

Сугышның башлангыч чорында язылган сәхнә әсәрләрендә, нигездә, совет кешесенең героизмы, батырлыгы романтик рухта яктыртылса, алга таба Р. Ишморатның «Кайту» (1942), М. Әмирнең «Миңлекамал» (1944) К. Нәҗминең «Фәридә» (1944) кебек реалистик пьесалары ижат ителэ [Ханзафаов, 1982: 96]. Ватан сугышы чоры драматургиясен өйрэнгэндэ хезмэт ияләренең тылдагы батырлыкларын да читләтеп үтү мөмкин түгел. Мәсәлән, 1944 елда М. чоры авылы һэм авыл кешесенең героик хезмәтен, көнкүрешенең авырлыкларын күрсэткэн «Миңлекамал» драмасын яза. Г. Кашшаф билгелэгэнчэ, ««Миңлекамал» драмасы сугыш чорындагы колхозчылар массасын объектив гәүдәләндергән художество эсэре hэм ул татар совет эдэбиятының бүгенге юнэлешен характерлавы белэн дэ эhэмиятле» [Закиржанов, 2022: 67]. Бу эсэрдэ Минлекамал татар драматургиясендэ уз вакыты өчен өр-яңа образ, көчле шәхес буларак тәкъдим ителә [Ганиева, 2017]. Фронттан иренең үлүе турында хәбәр килү дә, ягъни геройның шәхси трагедиясе дә аның ихтыяр көчен сындырмый. Психологик кичерешләрне ачу ягыннан Р. Ишморатның "Кайту" драмасында тасвирланган колхоз председателе Мөршидә образы да игътибарга лаек. Чиста, саф күңелле, эхлаклы бу ханымны авырлыклар сынап кына тора: ире Хэмитнең үлүе турында хэбэр алуы; вакытлар үтү белән ялган гайбәт таралу (авыл советы председателе Ильяс белән чуалу). Мөршидә авырлыкларны жиңеп, эшен дәвам итә, үзен гарип, артык дип санаган Хәмитне хезмэткэ кайтара, яшэүгэ өмет уята. Гомумэн, сугыш драматургиясендэ тыл геройлары, Ватан сакчылары: партизаннар, разведчиклар, шэфкать туташлары h.б. алгы планга чыга. Тематик яктан сугыш чоры драматургиясе разведчиклар тормышын, партизаннар кыюлыгын, фашистлар кылган жәбер-золымны, әсирлекне, тылдагы тормышны сурэтлэү ярдэмендэ киңэя, тармаклана.

Иленнче елларда да сугыш темасын яктырту дәвам итә: сугыш кырында ятып калганнарны юксыну, сагыну, батырлыкка дан жырлау мотивлары әйдәп бара. Мәсәлән, Т. Гыйззәтнең «Чын мәхәббәт» драмасында Гөләндәм образы, аның уйлары, эш-гамәлләре, өметләре һәм кичерешләре игътибар үзәгенә куелган. Ире сугышка китеп югалгач, Ватанга булган тирән мәхәббәте Гөләндәмгә, очучы булып, дошманнарны тар-мар итүдә катнашырга ярдәм итә.

Язучылар ижат иткэн геройлар дөньяны үзгэртерлек батырлар буларак гэүдэлэнэ. Фронтовикларның тыныч хезмәткә кайтуы, авылда яки завод-фабрикалардагы эшчәнлекләре сурэтлэнэ. Мэйданга чыккан нефтьчелэр (А. Әхмэт. «Серлэр»), завод эшчелэре тормышы (Р. Ишморат. «Якын дус») драматургиягэ дэ күчэ. Сугыштан кайткан геройның очраклы кимчелеклэр, кеше холкы тудырган аерым проблемалар белән көрәшуе узәккә куела. Бу елларда сугыш темасы белән янәшә шәһәр һәм эшчеләр сыйныфы, фән кешеләре, фәннең производство белән бәйләнеше, эшчеләрнең әхлак, гаилә, көнкүреше кебек мәсьәләләр актуаль тема-проблемалар буларак көн тәртибенә куела. М. Әмирнең фән кешесе турындагы «Профессор Саматов», Т. Гыйззэтнен «Чын мэхэббэт» пьесалары, А. Әхмэтнен (Абдулла Сафиулла улы Әхмәтов) инженер-геологлар хакындагы «Серләр» драмасы шундый темаларга алынуның уңышлы мисалы булып тора [Ханзафаров, 1982: 351]. Р. Ишморатның «Якын дус» (1949), «Бүләк» (1947) пьесаларында исэ фэннең производство белән бәйләнеше, завод-фабрика эшчеләренең хезмәте тасвирлана. Сугыштан соң ижат ителгән пьесаларның узэк геройлары – фронтта булып кайткан ир-егетлэр. Ватан азатлыгын саклауда зур батырлыклар күрсэткэн Газиз (А. Әхмэт. «Серлэр»), Әсгать, Хэйдэр (Ә. Фэйзи. «Отышлы кияу»), Мирсэет (Р. Ишморат «Якты юл»), Хәйри (М. Әмир. «Тормыш җыры»), Мостафа, Володя (Р. Ишморат. «Жыр дәвам итә»), Мирсәет (Р. Ишморат. «Якты юл»), Харис (Г. Насрый. «Кушнарат») h.б. шундыйлардан. Бу геройлар тыныч тормышта тынгысыз көрәшчеләр, завод-фабрикаларны, авыл хужалығын аякка бастыруда алғы сафта баручылар буларак ачылалар. Р. Ишморатның «Якты юл» (1947) пьесасында элеккеге фронтовик, колхоз кырларыннан югары уңыш алу өчен көрәшүче Мирсәет, партия оештыручысы Зөлфия, Фәрдәнә, Кашшаф кебекләр күрсәтелгән. Драматург Жәүһәрия

жилбэзэклэрне, Габделмэн кебек салам урлап йөрүчелэрне тасвирлап, эсэрдэ күпмедер дәрәҗәдә кискен конфликтлар тудырырга омтылыш ясап карый. Әмма эш процессында туган авырлыклар, шуларны жиңәрдәй батырлык күрсәтүче геройлар сурәтләү объекты итеп алынмый. М. Әмирнең «Тормыш жыры» (1946), «Жыр дэвам итэ» (1947), Г. Насрыйның «Кушнарат» пьесаларында да татар кешесенең тылдагы батырлыгы, хезмәт сөючәнлек, тормышка оптимистик караш кебек күркәм сыйфатлары чагылдырыла. Илдә барган күмәк хужалыкларга берләшү процессы яңа кешеләр үстерә. Татар совет язучылары көрәшләрдә чыныккан, социалистик төзелешнең барлык тармаклары белән кызыксынучы, киң колач белән хәрәкәт итүче хатын-кызларны мәйданга чыгарды. Шушындый жаваплы чорда, башка проблемалар белән беррәттән, әдәбиятта хатын-кыз образын киң күләмдә чагылдырган эсэрлэр барлыкка килде. Фатыйма (М. Әмир. «Тормыш жыры»), Зәйтүнә (Ә. Фәйзи. «Акчарлаклар»), Сабира, Наилэ (М. Әмир. «Наилэ») h. б. эдэбиятта татар хатын-кызына хас характерны чагылдырган образлар буларак тәкъдим ителәләр.М. Әмирнең «Наилә» (1947) комедиясендо до Наило, бригадир Сабира кебек алдынгы колхозчы хатын-кызларны күрөбез. Алар ир-атлар белән янәшә хезмәт итеп, бригадалар арасындагы ярышта жиңеп чыгалар. Сугыштан соңгы елларда татар драматургиясе дә, заман белән бәйле рәвештә, эволюция кичерә. 1940–1950 еллар чигендә тормышны күбрәк тышкы яктан, совет иленең сугыштан соңгы тыныч тормышта ирешкәннәрен яктырту белән чикләнелсә, 1950 еллар уртасыннан, шәхес культын фаш иту нәтижәсендә, язучылар иркенрәк сулыш алып, тормышны һәм кешене төрле яклап сурэтлэүгэ якын килэ башлыйлар. Драматурглар исэ совет эдэбиятында киң таралган конфликтсызлык теориясе шактый зыян итте. Бу теориядән күпмедер дәрәҗәдә Н. Исэнбэтнең «Рэйхан» (1949), Ю. Әминовның «Язылмаган законнар» (1957), Ш. Хөсэеновның «Чулпан» (1956), Ә. Фәйзинең «Рәуфә» (1958) кебек драмалары гына читтә кала. Бу әсәрләр геройларның каршылыклы уй-хисләрен, язмышларын тормышчан чагылдыралар. Үзгэрешлэр комедия жанрында башлана. Заман тормышын сурэтлэүдэн тыш, драматурглар үткәнгә дә игътибар бирә. Р. Ишморатның «Үлмәс жыр» драмасы (1955) һәм Н. Исэнбэтнен «Муса Жэлил» трагедиясе (1955) шундыйлардан. Р. Ишморат аның утэ кешелекле, героик зат булуын күрсэтэ һәм дан жырлый. Н. Исәнбәт әсәрләрендә исә шагыйрьнең дошман өнендәге тигезсез һәм тиңдәшсез көрәше, куәтле дошманны рухи яктан жиңеп чыгуы трагедия жанрына хас чаралар ярдәмендә ачыла.

1945—1950 еллар драматургиясендә тормышны, яшәешне күбрәк тышкы яктан, совет иленең сугыштан соңгы тыныч тормышта ирешкән уңышларын күтәренке публицистик рухта яктырту белән чикләнелә. Әдәбиятның тормышчанлыгы кимү, каршылыкларны шомартып сурәтләү үзен нык сиздерү, «конфликтсызлык теориясе»нең зур зыян китерүе, төзелешләр, хезмәт жиңүләре белән мавыгып, әдипләрнең еш кына кеше шәхесен икенче планда калдырулары күзәтелә. Әкренләп, яңа әдәби герой — элеккеге фронтовик — мәйданга чыга. Фронтта туган илен саклаган геройның тыныч тормыштагы катып калганлык, эгоизм h.б. тискәре күренешләрне тәнкыйть итүе бирелә.

### Әдәбият

- 1. Ганиева А.Ф. Мирсэй Әмир драмаларында чор проблемаларын яктырту үзенчэлеге // Восток-Запад: литература и художественная культура: Сб. материалов Междунар. науч.-практ. конф.. (Казань, 2017). Казань, 2017. С. 68–71.
- 3. Закиржанов Ә. Ижат тылсымы: әдәби портретлар, күзәтү мәкаләләре, рецензияләр. Казан: Мәгариф Вакыт, 2022. 416 б.
- 4. Исэнбэт Н. Сайланма эсэрлэр: 3 томда. 3 т.: пьесалар. Казан: Татар. кит. нәшр., 1968. 217 б. Кашшаф Г. Патриотизм көче // Совет эдэбияты. 1944.  $\mathbb{N}$  5. Б. 67.
- 5. Ханзафаров Н. Нэкый Исэнбэт драматургиясе. Казан: Татар. кит.нэшр., 1982. 181 б.

- 6. Ханзафаров Н. Татар эдэбияты тарихы: 8 томда. 5 т. : XX йөзнең 20–50 нче еллары. Казан : Татар. кит. нәшр., 2017. 2017. 623 б. 5. 5. 5. Шарипова А.С. Татарская драматургия XX начала XXI века: проблема инварианта. Казань, 2022. 336 с.
- 7. Шарипова А. С. Татарская драматургия XX начала XXI в.: инвариант и его исторические трансформации: дис. ... д-ра филол. наук. Казань, 2022. 322 с.

© Миннуллина Ф.Х., 2024

УДК 398.8

**Михайлова О.Н.,** к. филос.н., с.н.с. ЧГИГН, г. Чебоксары, Россия

# ПЕСНИ В СВАДЕБНОМ ОБРЯДЕ СРЕДНЕНИЗОВЫХ ЧУВАШЕЙ SONGS IN THE WEDDING RITE OF THE MIDDLE CHUVASH

Аннотация. Работа посвящена малоисследованной проблеме — определению места и роли свадебных песен в свадебном обряде чувашей этнографической группы анат енчи, проживающих ныне в северо-восточных районах Чувашии. Материалом для анализа в основном явились тексты, записанные в конце XIX — начале XX в., хранящиеся в научном архиве ЧГИГН, частично они взяты из ранее изданных сборников. Песни классифицированы исходя из роли свадебных персонажей, участвующих в том или ином обряде. Отраженные в песнях содержание и внутренний смысл происходящего свадебного действа обусловлены неразрывным единством песни и обряда.

У рассматриваемой этнографической группы чувашей и свадебная обрядность, и песенная мелодика своеобразны. Наиболее многочисленны и вариативны тексты причитаний невесты. С течением времени некоторые элементы обряда и соответственно песни, сопровождающие те или иные обрядовые действия, утрачены. Значима символика песен. Символические образы, проникая во внутренний мир жениха и невесты во время свадебного ритуала, способствовали формированию модели их поведения в будущей семейной жизни, ориентированной на продолжение рода и достижение материального благополучия. Напевы, наигрыши и танцы, воздействуя на молодых и создавая особый душевный настрой, также усиливали восприятие этих образов. Свадебные песни помогали в гармонизации отношений между новыми родственниками.

**Abstract.** The work is devoted to a little-studied problem - determining the place and the role of wedding songs in the wedding ceremony of the Chuvash ethnographic group Anat Enchi, now living in the northeastern regions of Chuvashia. The material for analysis were mainly the texts written down at the end of XIX - early XX centuries, stored in the scientific archive of Chuvash State Insitute of Humanities, partly they were taken from previously published collections. Songs were classified by the role of the wedding characters participating in a particular rite. The content and inner meaning of the ongoing wedding action are due to the inseparable unity of song and ritual.

The Chuvash ethnographic group under consideration has peculiar wedding ritualism and song melody. The most numerous and varied are the texts of the bride's lamentations. Over time, some elements of the rite and, accordingly, the songs accompanying certain ritual actions are lost. Significant is the symbolism of the songs. Symbolic images, penetrating into the inner world of the bride and groom during the wedding ritual, contributed to the formation of a model of their behavior in the future family life, focused on procreation and achievement of material well-being. Melodies, tunes and dances, influencing the young couple and creating a special mental attitude, also strengthened perception of these images. Wedding songs helped in harmonization of relationships between new relatives.

**Ключевые слова:** средненизовые чуваши, свадебные песни, свадебный обряд, чувашский фольклор.

**Keywords:** middle-low Chuvashes, wedding songs, wedding ceremony, Chuvash folklore.

Объектом нашего исследования являются свадебные песни средненизовых чувашей (анат енчи). Зона расселения данной этнографической группы — северо-восточные районы Чувашской Республики, на западе она граничит с ареалом верховых чувашей, на юге — низовых. Средненизовая группа, несмотря на генетическую связь с другими, являясь по отношению к ним первичной, более всего сохранила язык, материальную и духовную культуру чувашского народа, которые служат ярким отражением национального своеобразия.

Свадебные песни чувашей анат енчи наиболее полно изучены музыковедами. В издании «Песни средненизовых чувашей», подготовленном Кондратьевым [Песни средненизовых чувашей, 1993], представлены 24 свадебные песни с переводом на русский язык и нотами. Предисловие посвящено выявлению жанровых особенностей чувашских народных песен средненизовой этнографической группы, в том числе и свадебных. В комментариях, тщательно анализируя каждую песню, М.Г. Кондратьев определяет ее разновидность, ритмоформулу, указывает, где встречаются варианты напевов, какое распространение они получили. Следующая работа – статья А.А. Осипова «Свадебные песни чувашей анат енчи (Музыкальная типология)» [Осипов, 1992]. В ней дан анализ основных мелодий и напевов наиболее популярных свадебных песен, автор дифференцирует их, рассматривает интонационно-ритмическое своеобразие свадебного жанра средненизовых чувашей. Этнографы в своих работах больше внимания уделяли описанию обрядового действа с редким приведением текстов песен [Комиссаров, 1911; Сбоев, 2004]. Следует отметить, что фольклористы к этой теме приступили лишь в начале XXI в. [Михайлова, 2017: 447-450; 2020: 232-236 и др.]. Между тем исследования, специально посвященные характеру взаимосвязи и взаимодействия свадебной поэзии средненизовой группы с обрядом, практически отсутствуют. В данной статье предпринята попытка на материале свадебных песен анат енчи проследить их место и роль в свадебной обрядности. Большая часть текстов для анализа отобрана из рукописей конца XIX – начала XX в., хранящихся в научном архиве Чувашского государственного института гуманитарных наук (НА ЧГИГН), частично – из ранее изданных сборников.

Обряд вступления в брак — сложное социальное явление. С древних времен он имеет устойчивую структуру и включает следующие этапы: предсвадебные обряды (сватовство и другие обрядовые действия накануне свадьбы, в том числе причитания невесты, обращенные к родне, к родной деревне, обряд прощания с ними); свадьба (свадебный поезд со стороны жениха, свадебный поезд со стороны невесты); послесвадебные обряды (встреча новой родни — новых сватов).

Свадебные песни сопровождают все основные этапы свадебного действа, отражая их содержание. В данной статье они классифицируются исходя из той роли, которая отведена их исполнителям – участникам того или иного свадебного обряда.

Песни во время обряда сватовства у средненизовых чувашей не встретились, но могли исполнять календарно-обрядовые песни того периода, в котором проводилась свадьба. Среди песен, тесно связанных с предсвадебными обрядами, можно выделить причитания невесты, те из них, которые исполнялись при прощании с родственниками, проживающими в дальних деревнях, встреча с которыми происходила заранее до свадьбы или утром в день свадьбы, до прибытия свиты жениха.

Началом свадебного обряда у средненизовых чувашей является снаряжение свадебного поезда со стороны жениха.

Песни свиты жениха. Песни свадебного головы, посаженого отца и посаженой матери, речь (монолог-приветствие, *саламалик*) старшего дружки.

Обязательными участниками свадебного поезда со стороны жениха являлись свадебный голова, посаженые отец и мать, старший и младший дружки, верховая тетка, музыкант (пузырист) [Комиссаров, 1911: 358]. Каждый свадебный персонаж выполнял свою определенную роль. Глава свадьбы, или свадебный голова (туй пусе), действовал как знаток

свадебных обычаев, как распорядитель. Начиналось свадебное действо в доме родителей жениха, где собирались и угощались назначенные для поездки за невестой гости. Свадебный голова затем вел их в дом к посаженым родителям<sup>9</sup>, откуда после недолгого угощения под руководством свадебного головы свита жениха выезжала за невестой. Песни исполнялись на протяжении всего пути. По прибытии к месту перед закрытыми воротами распорядители пели «Оçать-и те оçмасть-и?» («Откроет ли да не откроет ли?»)<sup>10</sup>, отворяли их по традиции только после уплаты «воротных денег». Наставляли жениха следующими словами песни:

Ан ан, шаллам, от синчен

Хата кессе сармасар,

Ылттан прахса памасар [НА ЧГИГН. Отд. III. Ед. хр. 77. С. 696].

Не слезай, братишка, с коня,

Пока сват войлок не постелет,

Пока золотые [монеты] не бросит (перевод здесь и далее наш. - O.M.).

Издревле было принято, чтобы жених находился в кибитке (в повозке, на подводе) или верхом на лошади до тех пор, пока будущий тесть не расстелет перед ним войлок и не положит туда деньги. Приобщение друг к другу родственников жениха и невесты начиналось, как видим, с взаимного одаривания деньгами.

Старший дружка (ман керу) свою главную речь произносил, когда входил во двор или переступал порог дома. Как купец, он заводил разговор: «Ищем мы товар. Прослышали, что здесь у вас имеется доброкачественный товар: проехали семь полей, семь оврагов и приехали сюда» [Комиссаров, 1911: 361]. В иносказательной манере сообщалось о том, что прибыли за невестой. Далее следовало величание молодца-жениха, перечисление его достоинств. Однако, к сожалению, ни один полный текст речи старшего дружки у средненизовых чувашей не сохранился, как, например, у низовых. На свадьбе старший дружка постоянно находился рядом с женихом, являясь его охранителем. С течением времени у средненизовых чувашей функции старшего дружки постепенно переходили к свадебному голове. В приведенном далее тексте уже свадебный голова говорит о невесте:

Пус-пус урла касрамар,

Пушмак пару шыраса... [НА ЧГИГН. Отд. VI. Ед. хр. 275. Л. 138].

Через поля мы прошли,

В поисках телочки...

Его речь, как и у старшего дружки, начинается своеобразной формулой:

Варман виттер тохрамар,

Икё палан тёл пултам,

Майракисем ылтантан, урисем кемелтен,

Кусесем кавар пек сап-сута (Там же).

Сквозь лес прошли,

Двух оленей встретили,

Рога из золота, ноги из серебра,

Глаза, как угольки, очень светлые.

Церемония выноса приданого невесты из амбара и его погрузки на подводу происходила на фоне совместного пения свадебного головы и его супруги «Тавай пире япала» («Дайте нам приданого») на мотив песни дружки [Комиссаров, 2003: 140–141]. В ней отразилась мысль о состоятельности невесты. В качестве приданого давали невесте сундук с одеждой и обувью, перину, подушки и другие постельные принадлежности, орудия труда, скот (корову-нетель, овцу), что, по представлениям чувашей, считалось «долей» необходимого для начала семейной жизни имущества.

<sup>9</sup> К примеру, у чувашей северо-восточной части нынешнего Вурнарского р-на в гости к посаженым родителям отправлялись на следующий день после свадьбы, уже вместе с невестой.

<sup>10</sup> По поводу мотивов А.А. Осипов подчеркивает, что у средненизовых чувашей, как и у верховых и низовых, выделяются три основных свадебных напева: песни дружек жениха, песни подруг невесты и песни «новых сватов» [Осипов, 1992: 100].

Посаженые родители (хайматлах ашийе амайй) сопровождали молодых при их передвижениях во время свадьбы. Посаженая мать во многих эпизодах выступала как запевала. Распространен был обычай, когда после благословения молодых родителями невесты посаженая мать садилась верхом на лошадь и у крыльца начинала напевать на мотив песни дружки «Тохать-и те тохмасть-и?» («Выйдет ли да не выйдет?») (Там же). В роли провожальницы могли быть замужняя сестра невесты или сваха.

И свадебный голова, и посаженый отец, и старший дружка на свадьбе присутствовали вместе с женами. А младшими дружками назначались неженатые парни. Младший дружка являлся в основном заводилой веселья, он первым начинал пляску, вовлекал в нее других участников свадьбы.

Песни женщин из свиты жениха. В свадебной обрядности существовало строгое соблюдение иерархии, правил уважения к старшим. К примеру, младший дружка в доме у невесты затевал танец только тогда, когда свадебный голова заканчивал угощение привезенными гостинцами. Вслед за танцами младших дружек наступало время песен и плясок женщин (туй арамесем) из свиты жениха. Одна из самых распространенных песен, исполняемых ими по приезде к дому невесты, это «Туй, туй, туй тесе...» («Свадьба, свадьба, свадьба, говоря») [НА ЧГИГН. Отд. І. Ед. хр. 598. С. 167]. Говорится в ней о том, что ради свадебных гуляний сделали новый барабан, для чего пришлось зарезать собаку. Конечно, здесь образно говорится о совершённом молении с целью благополучного проведения свадьбы. Барабан воспринимался в качестве инструмента для изгнания злых духов. У вышеназванного текста встречается несколько вариантов. В одном из них сообщается вдобавок:

Пурнас карчака вёлерсе

Параппан çакки турамар [НА ЧГИГН. Отд. III. Ед. хр. 998. Л. 338].

Убив старуху, что могла бы жить,

Ремень барабана сделали.

Из этого текста следует, что во имя счастливого будущего молодых были пожертвованы две души. В одном месте жизнь прекращается, а в другом — созидается. Проявляется стремление чувашей жить сообразно естественным законам природного мира.

Песни, исполняемые женщинами из свиты жениха, в зависимости от их назначения содержат разную оценку тех или иных участников обрядовых действий. К старшим представителям рода невесты — будущему свату и сватье — выражалось, как правило, уважительное отношение. Жениха на данном этапе обрядового комплекса (когда он приезжал со своей свитой забрать невесту к венцу) принято расхваливать, представлять с лучшей стороны. К невесте же редко проявлялась деликатность: в песнях женщин из свиты жениха образ невесты далек от идеала, ее всячески ругают и высмеивают. У чувашей Цивильского, Марпосадского районов зафиксированы тексты эротического содержания. Скорее всего, они имеют древние корни: являлись частью ритуала обеспечения плодовитости женщины [НА ЧГИГН. Отд. І. Ед. хр. 14. С. 45–57].

Так же нелестно характеризуются девушки ее деревни и сама деревня.

Эп çак яла ял темен,

Тислёк купи пуль тесе.

Хёрёсене хёр темен,

Йамра каски пуль тесе [НА ЧГИГН. Отд. III. Ед. хр. 972. Л. 171].

Я эту деревню за деревню не принимал,

Навозная куча, видно, думал.

Ее девиц за девушек не принимал,

Чурки ветлы, видно, думал.

О родной деревне, например, поезжане поют по-другому:

Эх, милый хамар ял...

Хёр илес те хёр парас,

Хамар ялтан тухас мар [Там же. Л. 170].

Эх, милая наша деревня!

Девушку брать да замуж выдавать.

Из деревни своей не выезжать.

«Чет и нечет» на свадьбах имели особое значение. Женщины из свиты невесты поют:

Сёр те пёррён килтёмёр,

Тёрёс сёрён каятпар [НА ЧГИГН. Отд. III. Ед. хр. 976. С. 280].

Сто один нас приехало,

Ровно сто уедем.

У жениховой стороны иное число:

Тёрёс сёрён килтёмёр,

Сёр те пёррён каятпар [HA ЧГИГН. Отд. I. Ед. xp. 28. C. 737–740].

Ровно сто нас приехало,

Сто один уедем.

Союз жениха и невесты олицетворял собой начало новой жизни, поэтому считалось важным возвращаться в дом жениха с нечетным количеством участников. Нечетное число – символ перехода к новому жизненному этапу.

О таком значимом моменте, как привоз невестки в дом, женщины свадебного поезда жениха оповещали прежде всего будущую свекровь:

Тох-ха, анне, кин килчё,

Ыраш капанчен пысакрах,

Сёлё капанчен сёрлёрех,

Покане пек кин килчё [НА ЧГИГН. Отд. І. Ед. хр. 44. С. 250].

Выйди, матушка, невестка пришла,

Больше, чем ржи копна,

Толще, чем копна овса.

Куколка-невестка пришла.

Песен с целью осуждения невесты в доме жениха уже не исполняли, более подходящими считались песни с характеристикой свекрови:

Пирён аннен ватар ик шал,

Шалсем витер вот тохать,

Сав вотара сонас полать,

Пирён аннене йорас полать [Там же].

У нашей матушки тридцать два зуба,

Сквозь зубы брызжет огонь.

В этом огне надо будет гореть,

Нашей матушке надо будет угодить.

Конечно, жизнь молодушки на чужбине не была легкой. Ей приходилось приспосабливаться к отношениям с членами другой, чужой для нее семьи, со свекром и свекровью. О порядках в мужнем доме с наставлениями и благопожеланиями в адрес невестки пели такие песни:

Хунямасен шур автан

Шурампуспе аватать,

Ун сассипе тамасан

Хунямана юрас сук [НА ЧГИГН. Отд. III. Ед. хр. 52. С. 131].

У свекрови белый петух

Чуть свет кукарекает.

Если с его голосом не встанет,

Свекрови не угодить.

После общего застолья в доме жениха свадебные песни в исполнении его родственников больше не звучали. Пелись частушки, гостевые и лирические песни.

**Песни участников свадьбы со стороны жениха.** В свите жениха наряду с семейными парами были неженатые парни. Они назывались по-разному: в западной части

Козловского района – *пуса каччисем*, в Мариинско-Посадском районе – *туй ачисем* [ЧГИГН. Отд. III. Ед. хр. 7169. С. 31]. Их на свадьбе могло быть от семи до пятнадцати человек.

Как только с началом свадебного торжества старший дружка объявлял: «Пляшите, пойте, ребята», в  $mupn\check{e}\kappa^{11}$  младшие дружки затягивали песню:

Эпир тваттăн пёр таван,

Тимёр карта савратпар,

Тимёр карта варрине

Ылтан йопа лартатпар.

Ылтан йопа таррине

Порсан тотар витетпер,

Порсан тотар илмешкен.

Сара хёре искаппар [НА ЧГИГН. Отд. І. Ед. хр. 38. С. 535].

Мы вчетвером родные братья,

Железной оградой обнесем,

Посреди железной ограды

Столб золотой поставим.

Верх золотого столба

Шелковым платком покроем,

Чтобы шелковый платок достать,

Русую девицу заберем.

Здесь с помощью песенных образов создается картина: железная ограда – в центре железной ограды золотой столб – на вершине золотого столба шелковый платок. Прием параллелизма усиливает выразительность текста и придает ему особое звучание.

Участники свадьбы со стороны жениха в песнях, распеваемых в *ширлёк*, восхваляли себя, девушек чужой деревни подвергали насмешкам, хвалили девушек своего селения, жалели сватью и свата, осуждали и критиковали будущую сноху, пугали ее предстоящими трудностями на чужбине.

Затем они участвовали в значимом ритуале завершающей части свадьбы поезжан со стороны жениха. Подойдя к амбару перед выносом приданого, вместе с женщинами из свиты жениха пели, гадая, каким окажется имущество невесты, ведь сумма выкупа за невесту была немалая:

Сўпси тулли пулсассан

Хут сырса сес кайапар,

Сўпси пуша пулсассан

Параппан сапса кайапар.

Хёрлё хут укса пана ана.

Хёрлё кёпи пулё-и-ха?

Кавак хут укса пана ана.

Кавак кепи пуле-и-ха?

Шур хут укса пана ана.

Шура кёпи пулё-и-ха? [НА ЧГИГН. Отд. І. Ед. хр. 6. С. 90–91].

Если кадушка будет полной,

На бумаге лишь записывая, поедем.

Если кадушка будет пустой,

В барабан стуча, поедем.

Красную бумажную денежку дали ей:

Красная рубаха будет ли?

Синюю бумажную денежку дали ей:

Синяя рубаха будет ли?

Белую бумажную денежку дали ей:

<sup>11</sup> Специально устроенное место во дворе дома невесты, где проводился свадебный обряд.

Белая рубаха будет ли?

И тут же вместе с женщинами своей свиты запевали песню «Ака тухать тушекки» («Вот выносится перина») [НА ЧГИГН. Отд. III. Ед. хр. 976. Л. 173–174].

**Песни свиты невесты. Плач (причитание) невесты.** В свадебном обряде чувашей наиболее полно представлены причитания невесты (хёр йёрри, хёр хӱхлевё). В традиции средненизовых чувашей невеста начинала плакать (причитать) в день свадьбы [Комиссаров, 1911: 357]. Сначала причитает, навещая вместе с подружками и неженатыми парнями свою родню, знакомых и подруг, проживающих в других деревнях, а затем — во время обхода родственников-односельчан. У себя дома она плачет в разных местах: в амбаре, в избе перед матерью и отцом, сестренкой (если есть), во дворе. Завершался плач за околицей деревни, где в причитаниях она упоминала счастливых супругов, имеющих детей. Причитая, невеста прощалась с родными людьми, с деревней, просила у близких благословения, благодарила родителей.

Невесте, как и жениху, воспрещалось петь и плясать на собственной свадьбе. Ей дозволялось только причитать. Говорили: Пёркенчёк айёнче йёмен хёр шаналак айёнче йёрет («Кто не плачет под покрывалом, тот слезы будет лить под пологом»). Согласно народным представлениям, плач на собственной свадьбе означает, что в супружеской жизни будет меньше тягот и страданий.

При анализе содержания текстов плача невесты видно, что при живых родителях исполнялись одни причитания, а при их отсутствии — другие. В плаче невесты-сироты содержалось призывание умерших родителей на свадьбу. Плачи, обращенные к младшей сестре, тоже имели разное содержание. Плач невесты печальный, задевает самые тонкие струны души. Выйти замуж в чужую деревню, быть оторванной от родного дома, отцаматери, подруг-ровесниц означали почти то же, что и отлучение от родины.

Кроме причитаний в форме монологов, имел место обрядовый диалог между отцом и невестой «Хёрём, сана мён халаллас?» («Дочь моя, чем тебя одарить? (НА ЧГИГН. Отд. І. Ед. хр. 14. С. 83–85). В рукописи есть примечание автора: «В старину чуваши, когда выдавали дочь, пели песню-благословение. Дочь пела, отвечая отцу. С такими песнями выдавали своих дочерей богачи. Дочь исполняла как причитания». Диалог начинает отец:

Хёрём, сана мён халаллас? Хёрём, сана мён халаллас? Икё кашта чахам пур, Пёр каштийё сана халалла. Дочь моя, чем тебя одарить? Дочь моя, чем тебя одарить? Два шестка кур есть, Один шесток тебе подарю. Дочь отвечает: - Ax, атте¢ем, атте¢ем, Пёр кашта чахам кирлё мар; Хурчка кулли пултарах, Хурчка кулли пултарах. Ах, батюшка мой, батюшка, Шесток кур не нужен; Ястребу посмешищем пусть будет, Ястребу посмешищем пусть будет.

Далее поочередно отец дочери в дар предлагает: кормушку гусей, загон овец, загон коров, конюшню лошадей, пасеку пчел, амбар зерна, сундук золота. Когда отец наконец произносит слова о красавце парне из своей деревни, дочь с поклоном благодарит его и говорит, что давно ждала этот подарок. Подобные поэтические тексты встречаются и у верховых чувашей. Начинается он со слов: «Ай, ай, атте, мён паран-ши?» («Ах, ах, батюшка, чем одаришь?») (НА ЧГИГН. Отд. III. Ед. хр. 998. Л. 330). Другой вариант — «Хёрём, сана

мён кирлё?» («Дочь моя, что тебе надо?») [Тукташ, 1941: 124]. В нем так же, как и в вышеприведенной песне, отец предлагает своей дочери: конюшню лошадей, дом, чернявого парня, кадку рубах, хлев коров и только в конце – красавца парня.

Песни подружек невесты. Подружки невесты (незамужние) (хёр сумсем), самые близкие, помогали ей собрать приданое. По сведениям Д. Филимонова, относящимся к 1885 г., А. Ивановой (1900 г.), А. Улитина (1925 г.), во время причитаний невесты у ее родственников, живущих в других деревнях, подружки тоже пели свои песни (НА ЧГИГН. Отд. І. Инв. № 6. С. 78–81; Инв. № 25. С. 569–574; Ед. хр. 631). В них пелось о том, что эти поездки совершаются ими от имени дяди (пичче) — отца невесты, что скоро наступит расставание с подругой. В этих куплетах звучало приглашение в гости, имело место и подтрунивание над будущим зятем. Часто повторяется в них:

Хёр сум окси хёрёх пус та,

Арча окçи аллă пус (НА ЧГИГН. Отд. III. Ед. хр. 961. Л. 130).

Плата за подружек невесты – сорок копеек,

Плата за сундук – пятьдесят копеек.

В вышеназванной группе выделяются величальные и корильные песни, исполняемые подружками в доме невесты во время песенных состязаний с дружками жениха. В них девушки подшучивают над поезжанами со стороны жениха, больше всего над будущим зятьком, а подругу-невесту восхваляют и величают. Например:

Сака пирен ай аппан

Йалтар-йалтар шарçа пур.

Сака пирен ай йыснан

Кашак аври пек манки пур (НА ЧГИГН. III. Ед. хр. 968. Л. 140).

У этой нашей, ай, сестры

Блестящие-блестящие бусы есть.

У нашего, ай, зятя

Как ручка ложки сопли есть.

Защищая жениха, дружки жениха подсмеиваются над девушками:

Сара, варам илес тек,

Пирён пата пыраспать.

Хура, лутра илес тёк,

Çакă яла килеспать (НА ЧГИГН. Отд. I. Ед. xp. 177. C. 287–298).

Если русую, статную замуж взять,

К нам надо приезжать.

Если чернявую, приземистую замуж взять,

В эту деревню надо приезжать.

Без такого «поединка» не проходила ни одна чувашская свадьба. Насмешка в песнях могла быть разной: доброй и резкой, саркастичной.

При проведении некоторых обрядовых действий в доме жениха также не обходилось без участия подруг невесты. В те моменты, когда по приезде к дому жениха надо было невесте сойти с кибитки и когда жених вносил ее на руках в дом, девушки из свиты невесты исполняли песни с требованием достойного вознаграждения:

Кёмёл укса памасан

Куме ашёнчен калармастпар,

Пахар укса памасан

Пахма ирёк памастпар,

Шур хут укса памасан

Шур пёркенчёк айёнчен калармастпар,

Ылттан укса памасан

Ыткантарса куртместпер.

Хёр сумми укси хёрёх пус,

Пӱркенчёк укси алла пус.

«Пуян-пуян», – тееççĕ,

Тахар вуна пус укси сук (НА ЧГИГН. Отд. І. Ед. хр. 6. С. 84).

Коли серебряной монетой не одарите,

Из кибитки не выпустим,

Коли медной монетой не одарите,

Посмотреть разрешение не дадим,

Коли белой бумажной денежкой не одарите,

Из-под белого покрывала не выпустим,

Коли золотой монетой не одарите,

В обнимку зайти не дадим.

За подружек невесты плата – сорок копеек,

За покрывало плата – пятьдесят копеек,

«Богат-богат», – говорят,

Девяноста копеек у него нет.

Таким образом, невеста в качестве «дорогого товара» в разные моменты свадебной обрядности вовлекалась в товарно-денежные отношения.

Песни женщин из свиты невесты. Женщины из свиты невесты (туй арамесем), сопровождающие подводы с приданым после отъезда невесты из отчего дома, исполняли специальные «провожальные» песни на мотив песен подружек невесты. Группу сопровождения составляли замужние сестры невесты с мужьями, ее братья с женами, крестная мать невесты. До середины XX в. ни родители невесты, ни незамужние подруги к этой группе не относились. Поезжане с невестиной стороны, участвовавшие в привозе приданого, в доме жениха не исполняли корильных, то есть высмеивающих жениха и его родню, куплетов. В песнях, приуроченных к этому этапу свадебного действа, выражались переживания из-за предстоящей разлуки с невестой, тревога за ее дальнейшую судьбу, говорилось о том, что привезли неопороченную, с добрым именем, достойную зятя девушку. В них ярко отражались поддержка, жалость и сострадание к девушке, которой скоро суждено остаться одной на чужбине:

Ай-хай, хёрсем, чипер хёр,

Эс пёр-пёччен юлатан.

Хреслё тенкё пул, чипер хёр,

Умма сакса каяр-и?

Хамас кестек пул, чипер хер,

Хул айне хупса каяр-и?

Ресин калуш пул, чипер хёр,

Урана таханса каяр-и?

Ыраш кёлти пек хёр кӱтёмёр,

Ыраш арпи пек ан тавар.

Ах, тахлачасам, хатасам,

Мелке кутёнчи мелке тесе

Камака тытса ан шалар.

Ах, тахлачасам, хатасам,

Шапар кутенчи шапар тесе

Урай тытса ан шăлăр (НА ЧГИГН. Отд. III. Ед. хр. 976. С. 280).

... Ай-хай, золовка, младшая золовка,

Ты одна-одинёшенька остаешься.

Монетой с крестом стань, младшая золовка,

На себя на грудь повесив, уйти ли нам?

Ластовицей кумачовой стань, младшая золовка,

Положив под мышку, уйти ли нам?

Резиновой галошей стань, младшая золовка,

На ногу надев, уйти ли нам?

Подобную ржаному снопу невестку привезли –

Подобной ржаной мякине не сделайте.

Ах, сватьюшка моя, сватушка мой,

Принимая за помело в подпечье,

Взяв, [ею] печь не обметайте.

Ах, сватьюшка моя, сватушка мой,

Принимая за веник у порога,

Взяв, [ею] пол не подметайте.

Образный, лаконичный, трогательный текст. Жизнь чувашской женщины после замужества была непростой, поэтому просьбы, обращенные к сватам, об уважении, сострадании к родной сестрице, человечном отношении к ней были очень уместными. В тексте «Кёмёл çёрё хёрсемне» («Серебряное кольцо золовка») та же главная мысль. Женщины из свиты невесты в первом куплете с просьбой обращались к зятю, во второй – к матери зятя, в третьей – к его отцу (НА ЧГИГН. Отд. І. Ед. хр. 39. С. 41).

Среди песен, записанных в округе г. Чебоксары, встречаются следующие тексты:

Сырла шыв пек пирён акка,

Кёленче синче усрарамар,

Эпир тепре киличчен

Сырма шывё пек ан тавар,

Витре сине ан ярар,

Витре тутахё ан çаптар (НА ЧГИГН. Отд. III. Ед. хр. 142. С. 86).

Словно сок ягодный наша сестра,

В бутылке хранили.

До следующего нашего приезда,

Подобно речной воде не сделайте,

В ведро не наливайте,

Пусть ржа ведра не коснется.

Далее звучат жизнеутверждающие, оптимистические строки:

Ах, тавас сук, тавас сук,

Йысни лайах пулсассан

Сырма шывех тавас сук,

Витре сине те ярас сук,

Витре тутахё сапас сук (Там же).

Ах, не сделают, не сделают.

Если зять хорошим окажется,

Речной водой не сделают,

И в ведро не нальют,

Пусть ржа ведра не коснется.

Песня «Сырла шыв пек пирён акка» («Словно сок ягодный наша сестра»), исполняемая женщинами из свиты невесты, отличается от вышеупомянутых тем, что в ней невесте дается надежда. Разумеется, для девушки, выходящей замуж, главное — чтобы муж оказался хорошим человеком.

Песни послесвадебных обрядов: песни *таварна* (встреча новых сватов). К песням послесвадебной обрядности относятся песни, исполняемые во время встречи новой родни молодых супругов. Согласно древней традиции, по прошествии двух-трех недель после свадьбы невестка с мужем и его родственниками отправлялись к ее родителям с бочонком пива и разными гостинцами. В ходе этого посещения она одаривала подружек в благодарность за помощь в подготовке и проведении свадебного обряда. Подобное угощение по-другому называли «девичье пиво». Осенью молодушка с мужниной родней снова приезжала в родительский дом. Этот обычай именуется *таварна* (обряд возвращения). Со

времени замужества впервые она могла петь и танцевать в присутствии старших <sup>12</sup> [Комиссаров, 1911: 364].

В тексте песни «Атте улмусу лартма тухсан» («Когда батюшка вышел яблони сажать») выразились переживания молодой женщины о том, что она не могла угодить в девичестве родному отцу, матери, брату, сестре, односельчанам. В качестве примера приведем одну строфу:

Атте улмусси лартма тухсан

Тухаймарам улмусси лартма.

Юраймарам таван аттене,

(Ă) стан юрас ман сич ют ашшёне (НА ЧГИГН. Отд. III. Ед. хр. 374. Л. 29).

Когда батюшка вышел яблони сажать,

Не сумела я выйти яблони сажать,

Я не сумела родному батюшке угодить.

Как же сумею угодить отцу чужанина?

В песне в прямом смысле отмечена правда жизни: даже родному отцу трудно угодить, как же угодить отцу чужанина. Следующие четыре строфы аналогичны первой, слова нанизываются как бусы: «матушка капусту сажать выходила», «брат вышел яблоню сажать», «сестра вышла капусту поливать», «односельчане вышли сено косить». Люди, которые здесь упомянуты, самые значимые, близкие для замужней женщины. Угождение им не происходит в одночасье, это плод огромного труда.

Среди песен, исполняемых молодой женой во время первого приезда после свадьбы в родительский дом, встречается «Атте пÿрчё — пысак пÿрт» («У батюшки дом — большой дом») [Песни средненизовых чувашей, 1993: 175—176]. По форме — она другая. Здесь выражаются разнообразные чувства: укор родителям, отдавшим дочь чужанину, переживания из-за скоротечности девичьей поры, горечь расставания с сестренкой и братом:

Йамах минтер, хамач пир,

Ан сар, йӑмӑк, лармастпӑр.

Яркую подушу, холст фабричный,

Не стели, сестренка, сидеть не станем.

Атте хапхи вырасла,

Уç, уç, шаллам, каятпар.

У батюшки ворота тесовые,

Распахни, братец, уезжаем.

Кратковременность встречи символизируют такие образы, как сильный дождь, ручьем льющиеся слезы, заржавевшие медные гвозди, пояс, ворота.

Подытоживая, можно сказать, что в прямой или иносказательной форме отраженное в свадебных песнях средненизовых чувашей содержание и внутренний смысл происходящего действия обусловлены неразрывным единством песни и обряда. Связь песни и обряда по меньшей мере встречается двух типов: прямая и опосредованная. Несмотря на устойчивость песенной композиции, с течением времени песни менялись. Они переходили из одной разновидности в другую или же, подобно речи старшего дружки, постепенно уходили в небытие. У этой этнографической группы чувашей и свадебная обрядность, и песенная мелодика своеобразны. Значима символика песен, сопровождающих те или иные обрядовые действия. Символические образы, проникая во внутренний мир жениха и невесты во время свадебного ритуала, способствовали формированию модели их поведения в будущей семейной жизни, ориентированной на продолжение рода и достижение материального благополучия. Напевы, наигрыши и танцы, на наш взгляд, воздействуя на молодых и создавая особый душевный настрой, усиливали восприятие этих образов. Кроме того, свадебные песни помогали в гармонизации отношений между новыми родственниками.

### Литература

<sup>12</sup> Выше мы упоминали о традиции, не допускавшей возможность петь и плясать на собственной свадьбе.

- 1. Комиссаров Г.И. Чуваши Казанского Заволжья // ИОАИЭ. 1911. Т. 27. Вып. 5. С. 357–366.
- 2. Комиссаров Г.И. О чувашах: исследования, воспоминания, дневники, письма / сост. и примеч. В.Г. Родионова. Чебоксары, 2003. 528 с.
- 3. Михайлова О.Н. Мул 'сокровище' как мифологический образ в плаче невесты чувашей // Традиционная культура тюркских народов в изменяющемся мире: Материалы I Международной научной конф. (г. Казань, 12–15 апреля 2017 г.). Казань: Ак Буре, 2017. С. 447–450.
- 4. Михайлова О.Н. Символ плодородия в свадебных песнях средненизовых чувашей / IV Всероссийский конгресс фольклористов: Комплексные исследования традиционной культуры. Т. 3: сб. науч. ст.: в 3 т. (г. Тула, 1–5 марта 2018 г.) / отв. ред. А.Б. Ипполитова. М.: ГРДНТ им. В.Д. Поленова, 2020. С. 326–332.
- 5. Михайлова О.Н. Анат енчи чавашсен туй юррисене ушканласси пирки / Фольклор народов Поволжья и Урала: жанры, поэтика, проблемы изучения: Материалы Межрегиональной научно-практ. конф. (г. Чебоксары, 10–11 октября 2019 г.) / сост. и науч. ред. Г.Г. Ильина. Чебоксары, 2021. С. 232–236.
- 6. Осипов А.А. Свадебные песни чувашей анат енчи (Музыкальная типология) / Вопросы истории и теории искусств. Чебоксары, 1992. С. 86–109.
- 7. Песни средненизовых чувашей / сост. М.Г. Кондратьев. Чебоксары: ЧНИИ, 1993. 334 с.
  - 8. Сбоев В.А. Заметки о чувашах. Чебоксары: Чуваш. кн. изд-во, 2004. 142 с.
- 9. Тукташ И.С. Чăваш фольклорě. Шупашкар: Чăваш АССР гос. изд-ви, 1941. 215 с.

©Михайлова О.Н., 2024

УДК 821.512.145

**Мотигуллина А.Р.,** д. филол. н., доцент, ПГУФКСиТ, г.Казань, Россия

# ЛИТЕРАТУРНАЯ И НАУЧНО-ОБЩЕСТВЕННАЯ ДЕЯТЕЛЬНОСТЬ САДРИ МАКСУДИ

# САДРИ МАКСУДИНЫҢ ӘДӘБИ ҺӘМ ГЫЙЛЬМИ-ИЖТИМАГЫЙ ЭШЧӘНЛЕГЕ

Аннотация. В статье рассматриваются литературные и научно-общественные взгляды Садри Максуди. Учёный, прекрасно владевший европейскими и тюркским языками, работал в нескольких направлениях. В первых, в юном возрасте стал автором нациольнального рассказа "Жизнь" ("Мэгыйшэт"), где на примере своих героев раскрывает свои просветительские видения. А в дальнейшем становится общественным деятелем, где поднимает вопросы сохранения и развития родного татарского языка. Став ученым-правоведом, развивает свои идеи во всём мире.

**Ключевые слова**: национальный рассказ, литература, язык, просветительские идеи, герой, личность, право, общественный деятель.

Гомерен татар халкына, миллэтенэ хезмэт итүгэ багышлаган Садри Максудиның (Садретдин Низаметдин улы Максудов) (1879-1957) тормыш юлын өч өлешкэ бүлеп карарга мөмкин: Россиядэге тормышы (34 ел), Франциядэге яшэеше (11 ел) һэм Төркиядэ көнкүреше (32 ел). Бу еллар аның белем алуы, милли рухта үсеше һэм татар халкын алга жибэрергэ омтылу өлкәсендәге эшчэлеге белән бәйле [Мотигуллина; 2018; 63].

Аның эшчәнлеге әдәби иҗаттан башлана. XIX гасыр әдәбиятын тулыландыру, татар әдәбиятының мәгърифәтчелек әдәбиятын баеткан "Мәгыйшәт" милли хикәясе унтугызынчы гасыр ахырында языла.

"Мәгыйшәт"тә татар әдәбиятының XIX гасыр әдипләре ижатларында салынган аларның ачыш-табышларын киңәйтеп, үстереп жибәрә. башлангычны дәвам итә, Жәдитчелек хәрәкәте һәм матбугат дөньясында "кайнаган" гаиләдә тәрбияләнгән С.Максуди өчен татар әдәбияты казанышлары белән якыннан таныш була, үзе жәмгыятыне үзгәртүнең яна юлларын эзли, үз фикерен тәкъдим итә. Ул гаиләдә ир һәм хатын, ата-ана һәм балалар арасындагы мөнәсәбәтләрне яхшы аңлый. "19 яшендә генә булуына карамастан, мулла гаилэсендэ тэрбиялэнеп, соңрак өстэмэ дини белем дэ алуы нэтижэсендэ, дин фэлсэфэсен тирэнтен белэ. Бөтен жаны-тәне белән милләт өчен көеп йөрүче, татар милләтен алга чыгару, устеру өчен тырышып йөрүче егетнең, һичшиксез, милли мәсьәләләрдә дә үз фикере, әйтер сузе бар" [Даутов; 1994; 79]. Чыннан да, кызыксынучан, белемгә омтылучы С.Максуди, укуукыту системасын, жәдитчеләр һәм кадимчеләр көрәшен аңлаған хәлдә, мәгърифәтчелек реализмы кысаларында әдәби әсәр язуы гайре табигый хәл буларак кабул ителә. Алай гына да түгел, әсәрдәге көнкүрешне автор үзе аңлаганча, милли, хокукый, дини яссылыкларда; геройларны рациональ көрәш юлында яктыртырга омтыла.

Тикшеренүче Р. Даутов билгелэп үткэнчэ, сюжет кору, мотивлар сайлау, камиллэшү ноктасыннан караганда, "Мэгыйшэт" — эдэбиятыбыз үсешенең яңа зур талпынышы, эһэмиятле, зарури бер казанышы булып тора. Яшь автор көнкүрешне, ягъни "мэгыйшэт" не сюжет итеп алып, тормыш-яшэеш хэллэрен сэнгатьчэ чагылдыруга алына; "көнкүрештэ, гаилэ мөнэсэбэтлэрендэ дэһшэтле фажигалэргэ тиң үткенлектэге актуаль конфликтлар таба" [Гаффарова 2; 79].

Әсәрнең исемен "Мәгыйшәт" дип алып, автор гарәп телендә бу сүзнең ике мәгънәдә йөрүен күздә тота: 1) яшәү өчен кирәк нәрсә һәм 2) тереклек итү, көнкүреш, тормыш дип тәржемә ителә. Бу очракта мәгыйшәт сүзе, икенче мәгънәдә кулланылып, төп геройларның тормыш-яшәеше турында язу, аларга бәйле рәвештә, башка геройларның көнкүрешен күрсәтү, язмышларының ничек хәл ителүен ачыклауга кайтып кала.

Жанр мәсьәләсенә килгәндә, М.Акъегет, З.Бигиев, Р. Фәхретдин һ.б. әдипләрләрдән килгән традиция буенча, күп планлы мондый озын хикәятләр татар әдәбиятында, гадәттә, роман дип йөртелә. Шунлыктан әдәбият галимнәре тарафыннан әсәр повесть яки роман буларак билгеләнсә, С.Максуди әсәренең жанрын милли хикәя дип күрсәтә. Бу жанр исә, эпик төрнең кече күләмле жанры булып тора. Анда сурәтләү материалы итеп чынбарлыкның төрле характердагы, ләкин шулай да әһәмиятле, гыйбрәтле берәр ноктасын ала; чикләнгән сандагы геройларның да аеруча мөһим якларын жыйнак, жанлы, тулы канлы итеп чәчмә рәвештә хикәяләп күрсәтә [Әдәбият белелеме сүзлеге; 2007].

Хикәянең язылу максатын автор түбәндәгечә билгели: "... ул вакытта саф бер шивәдә язылган милли әдәбият нәмүнәләре мәйданга чыккан юк иде. Мин төрки телләр арасында Казан шивәсенең (жирле сөйләм, диалект) дә бер әдәби тел булырга хакы булганына, бу телдә әдәбият ясалуның милли тәрәкъкыебезнең зур шарты, мөһим бер баскычы икәнен аңлаучылардан идем. Шул милли әдәбият бинасы нигезенә үз тарафымнан бер таш салу булсын дип, "Мәгыйшәт"не язарга жәсарәт (батырчылык) иткән идем" [Гаффарова; 2001; 80].

С.Максуди әдәби тасвирда мәгърифәтчелек идеяләренә таяна. "Мәгыйшәт" әсәрендә тышкы конфликтта *кеше – жәмгыяты, кеше – тирәлек, кеше – кеше* каршылыгы күзәтелә. Алар шул чор милләт яшәешенә, гыйлем-мәгърифәт өлкәсенә хас булганча дәвернең көн үзәгенә куелган дини мәсьәләләр яктылыгында чишелә.

Әсәр дәвамында С.Максуди шәхеснең мәхәббәттә һәм гаиләдә азатлыгы, дөньяви белем алу, җәдитчә гыйлем туплау өчен көрәшә. Мондый көрәшчеләр итеп автор яшьләр Фатих Алтынбаев һәм Рәбиганы ала. Борынгы әдәбияттан килгән традицияләргә нигезләнеп, әсәрнең үзәген тәшкил иткән бу геройларны идеал геройлар буларак ача. Аларның кавышу юлларында реаль тормыш тудырган каршылык, киртәләр туып тора. Беренче чиратта, каршылыкны егетнең сату-алуга булганлыгы, алыш-бирешкә осталыгы аркасында картлыгына таба зур байлыкка ирешкән, эшләре җайга салынган; сөйләгән вәгазьләре, димләгән нәрсәсе искелек булган, үзенең наданлыгын ниндидер бер масаю белән, зурайтып

эйтүче этисе – Халид агай тудыра. Икенче яктан, Рэбиганың этисе Хөсәен абзый – күңелендә акчадан башка бөек әйберне күрмәгән, үз мәнфәгатьләрен кайгыртып, кызы язмышы белән исәпләшмәуче кеше тасвирлана.

Хикэядэ өлкэн буын вэкиллэре – ата-аналар образы эсэрдэ яшь буынга капма-каршы куелып, антитезага нигезләнеп ачыла. Фатихның әти-әнисе Халид агай белән Хәлимә абыстай. Рәбиганың ата-анасы: Хөсәен абзый һәм Латыйфа абыстай. Халид агай да, Хөсәен абзый да тире-яры белән сату итүче сәүдәгәрләр. Алар хезмәтләре белән генә түгел, холыкфигыльлэре белэн дэ берникадэр дэрэжэдэ охшаш итеп бирелэлэр. Икесе дэ матди байлыкка мөкиббән киткән, аң-белем дәрәжәләре тубән, хатыннарына карата мөнәсәбәтләре уртача гына. Халид агай гомер иткэн, аның ярдәме белән мал-мөлкәт иясе булган хатыны өстеннән яшь кызга өйләнергә тели, Хөсәен абзый исә шәһәр бае белән якынаю өчен кызын рэхэтлэнеп кияугэ бирергэ эзер. Бу очракта ул кызыннан рөхсэт сорап торуны бөтенлэй кирәк тапмый, хатынының елау-ялваруларын ишетми дә. Хәлимә һәм Латыйфа абыстайлар да рухи яктан охшаш. Ирлэреннэн аермалы буларак, алар укый-яза белэлэр, лэкин шул чор мөселман хатыннарына хас булганча, ирләре сүзеннән чыкмыйлар. Балаларының бәхетле булуын теләгән хәлдә, аларның тормышлары ялгыш хәл ителгәндә дә абыстайлар берни эшли алмыйлар. Феодаль-патриархаль тәртип хөкем сөргән гаиләдә шулай булырга тиеш тә. Диннең асылын яхшы белгән С.Максуди бу мәсьәләдә Коръән фәлсәфәсенә таянып фикер йөртэ. Ислам динендэ гаилэдэ ир-ат хужа, чөнки ул физик яктан да, психик яктан да хатынкыздан көчлерэк була. Шул сэбэпле, гаилэне төрле эйберлэр белэн тээмин иту вазифасы иратка йөкләтелгән.

Искелек тарафдары булган, гыйлемсез, хатын-кызның гаиләдәге, жәмгыятьтәге урынын, ислам динендэге күпхатынлылык мэсьэлэлэрен дөрес аңламаган өлкән буынга каршы әсәрдә яшь буын – мәгърифәтле, әдәп-әхлаклы, шәхси иреккә омтылучы, дини һәм дөньяви белем алган Фатих белән Рәбига каршы куела. Автор югары әхлаклы кеше тормышта теләк-максатларына ирешергә тиеш дип фикер йөртә. Геройлар үзләре дә эхлаклылык, мэгърифэтлелек кебек сыйфатларны иң мөһим сыйфатлар дип саныйлар. Фатих та, Рэбига да уз иптэшлэренэ угет-нэсихэт, киңэш буларак кайбер мэсьэлэлэргэ булган уйфикерләрен житкерәләр. Бу очракта Фатих егетләргә исерткеч эчемлекләрнең зыяны, хурлык юлына кергән кызлар янына йөрүнең никадәр зур гөнаһ икәнлеге, мондый гамәлләр белән бер миллэтнең фэкыйрыләнергә, әхлакы бозылырга, хәтта бөтенләй югалырга мөмкинлеге хакында сөйли. Ә Рәбига кешене, гомумән, холкы, әдәбе һәм гыйлеменә карап бәяләу яклы. Үзенең булачак иренең дә, беренче чиратта, акыллы кеше булуын, аннан соң яхшы холыклы, йомшак күңелле, галим һәм тәуфикълы булуын Хода тәгаләдән тели. Бу ике герой белән М.Акъегетнең "Хисаметдин менла" романындагы Хисаметдин менла һәм мөсафирханә хужасының кызы Хәнифә арасында билгеле бер дәрәжәдә тигезлек билгесе куярга мөмкин. Фатих кебек үк Хисаметдин менла да "...тэвэккэл, үз-үзенэ ышанган, миллэт өчен борчылып яшәуче эчкерсез зат" [Мотыйгуллина; 2005; 18]. Геройларның төп теләге – шәхси азатлыкка ирешү. Рәбиганың Халидка хатынлыкка биреләчәге мәгълүм булгач, үз-үзенә нык ышанган Фатих хатында болай дип яза: "... ничек булса да мин бу эшне бетерергә тырышачакмын. Мин ничек булса да бу эшне булдырмамын. Кияу керә башлаганчы мин уйлаган эш булмаса, узем барып житеп, ничек булса да сине котылдырырмын". Фатихның тәвәккәллеге хатлар аша өлкәннәрне "акылга утырту" вакыйгасында чагыла да.

Төп геройларның шәхси тормышларын тасвирлауга корылган әсәр сюжетында С.Максуди башка күп кенә мәсьәләләрне дә кузгата: гыйлемле һәм эшлекле шәхес, дин өлкәсендәге күпхатынлылык мәсьәләсе. Хикәядә гыйлем алган шәхес үрнәкләре итеп Фатих һәм аның хәлфәсе Камил, Рәбига һәм Маһирә остазбикә алына. Мондый милләтпәрвәр геройларны мәгърифәтчелек реализмы кысаларында язылган Хисаметдин менла, Әбүзәр бәк Дәүләтгилдиев, Гайса Зурколаков (М.Акъегет "Хисаметдин менла"), Фатыйма (Ф.Кәрими "Мирза кызы Фатыйма"), студент (Ф.Кәрими "Бер шәкерт илә бер студент"), Гайшә, Габбас (З.Һади "Бәхетле кыз"), Габбас мелла, Гайшә абыстай (Р.Фәхретдин "Әсма, яки Гамәл вә җәза") һ.б. әсәрләрдә очраткан идек.

Фатих ике хәлфәдән белем ала, беренчесе яңа пишкадәм булган Шакир хәлфә булса, икенче остазы — Камил әфәнде иде. Бу ике мөгаллим образы шулай ук капма-каршылыкка нигезләнеп ачыла. Каршылык аларның эш алымнары, тәрбия чараларында ачык чагыла. Шакир хәлфәгә Фатихны жиде яше тулар-тулмас вакытта бирәләр. Малай ике кыш тулганчы язу танып, укый башлый. Яңа мәдрәсә тәмамлаган шәкертнең, Халид агайның улын укыту белән артык мәшгуль булып, үзенең дәресләрен карарга да вакыты калмый башлый. Гарәп китапларын аңларлык булса да, хәлфәнең фикh, тәфсир, хәдис гыйлемнәреннән бөтенләй дә белеме юк, дөнья фәннәренең барлыгын да белми. Шакир хәлфә үзе моны аңлап, берникадәр дәрәжәдә кәефе кырылса да, ул узенең укуын Фатихка фида кылган иде. Чөнки шәһәр бае Халид агайның улына белем бирү хәлфә өчен чиксез куаныч. Сәбәбе акчада да, башкада да түгел, гади: беренчедән, атна саен жомгадан чыгышлый ат белән Халидка ашка бару, икенчедән, "Халид бай хәлфәсе" дигән "данлыклы" исем.

Камил эфэнде исэ Шакир хэлфэнең капма-каршысы. Ул зирэк, аңлы шэкерт булып, ислам гыйлемнэреннэн яхшы гына мэгълүматлы булуы өстенэ, үзе кызыксынып, төрек телен һәм рус эдэбиятын аңларлык бер дәрәҗәгә җиткән кеше. Остаз рус, госманлы һәм гарәп, Мисыр гәзитәләре укый. Фатихка, бер яктан, дин, иман, игъмаль, гыйбадәт, җәгърафия, тарих, хисап кебек фәннәр өйрәтә, икенче яктан, анда гүзәл гадәтләр, күркәм холык формалаштырырга, әхлак, инсаф кагыйдәләрен төшендерергә тырыша иде.

Рэбиганың остазбикәсе Маһирә кыз балаларны саклау, аларны инсафлы эшләр, әдәпле сүзләргә өйрәтергә кирәклекне белгәнгә, үзе укыткан кызларның тәрбияле булып үсүләре өчен кулыннан килгән кадәр тырыша торган абыстай булып; укыта торган нәрсәләре дә аз гына булмыйча, әлифба "Кисекбаш"тан алып "Ярым Алма" китабы, "Бакырган", "Йосыф", "Йәк хикайәт", "Хәмде бихөдде", "Тәгълимес-салават", "Мөхәммәдия", "Дәкаикыль-әхбар"га кадәр булган китап һәм әсәрләрне үз эченә ала иде. Бу остазбикә, бер хаттат мулланың кызы булганга, язуга бик оста иде. Үзеннән укыган кызларга бик яхшылап язу өйрәтү – абыстайның күркәм гадәтләреннән берсе була.

С.Максудиның "Мәгыйшәт" милли хикәясенең төп геройлар Халид агай белән Хөсәен абзый икесе дә искелек тарафдарлары буларак тасвирлана. Халид агай һәрвакыт "Мин — надан кеше", - ди, бу сүзне бер горурлык, һавалану белән әйтә. Теле белән үзенең гыйлемсезлеген әйтсә дә, акылы, күңеле белән чыннан да шулай икәнлегенә төшенә алмый иде. Хөсәен абзый — диндар һәм тәүфикълы кеше итеп тасвилана. Әмма аның сыйфатлары Ходадан куркудан башлап, акча, дәрәҗә өчен кызы язмышы белән исәпләшмәүгә барып тоташа. Хикәядә урталыкта — гыйлемле һәм белемсезләр, тәрбияле һәм әхлаксызлар арасында торучы образ — Габделләтыйф хәзрәт образы бар. Кирәк чакта ул байлар кубызына биергә, яки үз вазыйфаларын аңлап, ислам дине һәм намусы кушуы буенча, килеп туган мәсьәләләрне хаклы рәвештә хәл итәргә сәләтле. Ул әсәрдә берничә функция башкара: 1) Халид ягына "ятып" өйрәнгәнгә, аның яшь хатын алырга теләвен мөмкин һәм дөрес дип кенә түгел, бәлки, тиешле күркәм эш итеп күрә. Хәтта үзе дөрес дип санаганча, Халидка киңәш тә бирә: "... тирече Хөсәен кызына яучы җибәреп кара" [Гаффарова; 2001; 85].

С.Максуди санап кителгән образларның портретларын шактый жентекле итеп сурэтләп, укучыга геройның тышкы кыяфәтен дә, холык-фигылен дә тулысынча күзалларга мөмкинлек тудыра. Аны чын мәгънәсендә портрет остасы дип атарга мөмкин. Хатын-кыз образларын сурэтләгәндә, авторның бу сәләте аеруча ачык чагыла. Бу очракта төрле эпитетлар файдаланыла. Автор геройга характеристиканы үзе исеменнән генә түгел, әсәрдә чит кешеләр тарафыннан да нәрсәдер әйттерә, шулай үзенчә образга бәя бирә. Мондый алым образны тулырак ачарга ярдәм итә.

Әсәрдә психологизмның бер алымы, әдәби деталь вазифасын башкарган хат Фатих һәм Рабиганың рухи дөньяларын ачуда билгеле бер роль уйный. Хат хикэядә Фатих белән Рәбиганың бер-берсенә хисләрен белдерү, араларындагы дуслык мөнәсәбәтләрен саклап, мәхәббәт хисенә әверелдерү, вәгъдәләрне саклауда бер, һәм мондый — егет белән кызга очрашулар, гомумән аралашулар тыелган заманда бердәнбер юл булып тора. Яшьләр арасында хат инде Рәбиганың Халидка кияүгә биреләчәген белгәч тә языла. Ләкин бу хатлар

алдагы сөю сүзләре тулы хатларга охшамаган. Хат язылуның алдагы очрагы Фатих тарафыннан башкарыла, һәм хат берәү генә булмыйча, өч кешегә атап язылган була. Беренче хат Рәбигага, икенчесенең Хөсәен абзыйга икәнлеге мәгълүм, ә өченче хатның кемгә икәне, детектив роман жанрына хас булганча, мәгълүм түгел. Нәкъ менә шушы өч хат яшьләрнең тормышларын төптән үзгәртүгә зур этәргеч була да инде. Өченче хат, соңрак ачыкланганча, хәзрәткә атап язылган була. С.Максуди хатлардан әдәби алым буларак бик оста файдалана, хәтта яшьләрнең язмышы хәл ителүдә дә аларның әһәмиятен күрсәтә.

Шул рәвешле С.Максудиның бердәнбер әдәби әсәре булган "Мәгыйшәт"тә белем алу һәм бирү системасына, гаиләдәге мәнәсәбәтләр, аталар һәм балалар каршылығы, яңа гаилә кору мәсьәләләре үзәккә куела. Яшь булуына да карамастан, әдип аларны үз чорының миллимәдәни яктылығында чишәргә омтыла.

С.Максудиның әдәби иҗаты дәвамы җәмәгать эшлеклексе, хокук белгече буларак үсеп китүенә нигез булып тора. Әмма ул гомер буе татар халкының мәгарифен, мәдәниятын үстерү хыялы белән яшәгән.

Белемне башта этисеннән, аннары Галләмия мәдрәсәсендә алган С.Максуди сигез ел буена төрек, гарәп, фарсы телләрен, Ислам фәлсәфәсен, дин гыйлемнәрен өйрәнә. Кызыксынучан табигатьле, белемгә сусаган яшь егетне инде бу белемнәр генә канәгатьләндерми, ул үзлегеннән дә Укытучылар мәктәбендә дә рус телен үзләштерә. Тырышлыгы нәтиҗәсендә Россиянең Дәүләт думасы депутаты, Россиянең Аурупа өлеше һәм Себердәге төрки-татар мөселманнары милли-мәдәни автономиясенең парламент һәм идарә итү председателе, Сорбонна һәм хокукый мәктәп, Анкара һәм Стамбул университетлары профессоры, төрки парламент депутаты дәрәҗәсенә күтәрелә.

Галимнең лингвистика ("Скифы и Саки" монографиясе) hәм тарих ("Тюркские государства Центральной Азии") өлкәсенә караган әһәмиятле хезмәтләреннән тыш, хокук hәм хокук тарихына бәйле күпсанлы хезмәтләре дә бар. Хокук фәненең яңа тармагы – төрки хокукның тарихына нигез салучы булып хаклы рәвештә С.Максуди исәпләнә ала.

С.Максудиның исемен ишетү белән, тулысынча сәясәт дөньясында "йөзгән", иҗтимагый мәсьәләләр белән кызыксынучы адвокат күз алдына килә. Милли идарә рәисенең, бер яктан, методика өлкәсендә ниндидер фәнни эш башкаруы сәеррәк тә тоелырга мөмкин. Ләкин, икенче яктан, татар, төрек халкының тарихын торгызу, аның үткәне һәм мәдәнияте белән Аурупа халыкларын таныштыруны үзмаксат иткән галимнең татар балаларына рус теле өйрәтү юлына басуы гадәти хәл. Телләр белү, татар халкының Аурупа дәрәҗәсенә җитүен, бөтендөнья аренасына чыгуын нигездә рус телен өйрәнү, аның аша башка телләр үзләштерү нәтиҗәсендә тормышка ашачак процесс дип санаган С.Максуди: "Ұзеңнең үзенчәлекле мәдәният, тел, динеңне саклаган хәлдә, икътисад һәм мәдәниятне үстергәндә генә, татарлар башка Аурупа халыклары белән бер дәрәҗәгә күтәрелә алачаклар", - дип раслый.

Татарларга рус телен өйрэтер өчен әсбаплар язган, мөгаллимлек иткән шәхесләр Р.С.Газизов, М.Х.Корбангалиев, Х.Бәдигый, М. Касыймбәк, Г.Ваһапов, Г.Сәгъди һ.б. арасында С.Максудиның бертуган абыйсы Әхмәтһади Максудины (1867 - 1941) да кертергә мөмкин. Ул Казан университеты һәм рус җәмгыятенең хәлләре белән дә кызыксына. Кадими мәдрәсәләрдә укытуның артта калуын күрә; яңача, җәдитчә укыту, тормышка файдалы белем бирә торган уку-укыту юлын өстен күрә. Шуңа күрә булса кирәк, ул дини фәннәр генә укыту юлы түгел, "учительлек" юлын сайлый. Бакчасарайдагы Зынҗырлы мәдрәсәсенә укытучы итеп чакырылгач, анда Исмәгыйль Гаспралы белән танышып, аның яңача укыту методларын, нигезләрен өйрәнә. Кырымга һ.Максуди энесен – С.Максудины да алып китә. С.Максудиның мөхтәрәм шәхес, зур галим булып җитешүендә абыйсының йогынтысы да зур була [Мотигуллина; 2018; 65].

Милләтне алга жибәрүне белем бирү системасын камилләштерүдә күргән С.Максуди уңай сыйфатларга ия булган яшь буын тәрбияләүдә күрә: "Һәр мәмләкәт, һәр милләт өчен истикъбаль (киләчәк) бары житди мәгълүматлы, сәбатлы (фикердә, эштә нык торучы) вә гайрәтле яшьләр мәйданга чыгу белән генә мөмкин буладыр" [Максуди; 2015; 341]. Яшь

буынны тәрбияләүдә ата-ананың роле чиксез зур булуын искәртә: "Һәрвакыт балаларыңны яхшылыкка димлә, бу – синең (ананың) бурычыдыр" [Максуди 4; 1994; 116].

С.Максудиның хезмәтләрендә чагылыш тапкан мондый карашлар укучы өчен файдалы мәгълүмат буларак саналырга хаклы. Чөнки аларда гаилә, кешенең үсеш юлында мөним булган тырышлык, мәгълүматлы булу кебек мөним сыйфатлар, ата-ананың бала тәрбияләүдәге роле, милләт киләчәге кебек мәсьәләләргә бәйле фикерләр әйтелә.

С.Максуди эшчэнлегендэге иң эһэмиятле юнэлеш буларак жэмэгать эшлеклесе булуы. Ул II-III Дәуләт думалары депутаты буларак та, милләт хәле өчен янып-көеп йөрүче миллэтпэрвэр буларак та, галим буларак та белем алу, татарларны укыту, шул чор өчен актуаль булган рус телен ничек һәм ни дәрәжәдә өйрәтү мәсьәләсенә карата да үзенең фикерләрен белдерә. ХХ гасыр башында патша хөкүмәте милли сәясәтенең максаты – укуязуны русча иту. Менэ шушы мэсьэлэ бөтен Россиядэ, мөселман халыкларында, бигрэк тэ татар халкы һәм аның зыялылары арасында шау-шу һәм бәхәс куптарган мәсьәләгә әйләнә: бер яктан бу мәсьәләдә патша хөкүмәте алып барган милли сәясәт ачык чагылса, икенче яктан, рус булмаган миллэтлэрдэ үз миллэтлэрен, теллэрен саклау мэсьэлэсе күтэрелеп чыга. Шуны яхшы аңлаган С.Максуди, мәктәпләрдә рус телен кертмәс өчен тырышканчы, хөкүмәт ачачак башлангыч укуханэлэрдэ һәм инородецлар өчен булган школа һәм училищеларда һәр халыкның үз ана телен һәм дин нигезләрен укыту тиешлеге турындагы бер пунктны законга кертүне таләп итәргә кирәк, дип чыга. С.Максуди фикеренчә, рус миссионерларының татарларның диненә, теленә каршы туктаусыз алып барган көрәшенә карамастан, татар милләтен милләт буларак саклап кала алган нәрсә – аның мәхәллә мәктәпләре булган. Татар халкының үз милләтен сөюче халык, аның дине һәм милли үзаңы үскән халык булуының нигезе менә шул мәктәпләрнең искедән калган милли рухта булуларыннан килгәнне күрсәтеп С.Максуди: "Милләтләрне агарткан нәрсә – уку. Мәктәпләрдә рус телен аерым тел итеп укыту лязем (кирэк), ә хөкүмәт укуханәләрендә динебез һәм телебез укытылу лязем, эгэр мэктэплэребез килэчэктэ үз ихтыярлары белэн русча укытуны кертмэсэлэр, миллэт балаларының күбесе укуханәләргә китәчәк", – ди [Максуди; 1917].

Тагын бер мәкаләсендә С.Максуди: "Безнең бер милләт булып тора алуыбыз телебезне саклый алуыбызга бәйледер. Иң мөһиме — ул телнең ибтидаи мәктәпләрдә өйрәнелүедер. Милләтнең нигезе — телдер. Мин телебезне укыту-укытмау безнең милләтебезнең исән калу-калмавы мәсьәләсе белән бер дип уйлыйм. Укуханәләрдә телебез укытылса, без калырбыз, укытылмаса, акрынлап бетәрбез, безне моннан милли мәктәпләребез дә алып кала алмас", — ди [Абдуллин; 1994].

Галимнең фәнни өлкәдә иң продуктив эшләгән вакыты Төркиядә яшәгән чоры була. Аерым алганда, Төркиядә тел өлкәсендәге инкыйлаб вакытында аның "Төрек теле өчен" (1930) китабы һәм төрек теленең сүзлек составын үз сүзләре нигезендә баетуга караган күпсанлы мәкаләләре мөһим роль уйныйлар.

Шул рэвешле, гомер юлында әдип, жәмәгать эшлеклесе, галим булып танылган С.Максудиның эшчәнлеге һәрвакыт бер юнәлештә була: милләтне уку, белем алу аша алга жибәрү, татар телен башка телләр дәрәжәсенә күтәрү, чит телләр белән беррәттән ана телен белү, телне ижтимагый күренеш буларак хокукый яклау, милли үзаңның үсүен тәэмин итү. Шул юлда аның эшчәнлеген һәм тормышын үрнәк итеп күрсәтергә мөмкин.

## Әдәбият

- 1. Абдуллин Я. Садри Максуди: ижат һәм көрәш баскычлары (Тууына 115 ел уңае белән) / Я.Абдуллин // Ватаным Татарстан. 1994. 21 октябрь.
- 2. Әдәбият белеме: терминнар һәм төшенчәләр сүзлеге. Казан: Мәгариф, 2007. 169 б.
- 3. Гаффарова Ф.Ю. Садри Максуди (1906-1924 еллар): Монография / Ф.Ю.Гаффарова. Казан: ДАС, 2001. 262 б.
- 4. Даутов Р. Тарихыбыз офыгыннан исемнәр кайта... Казан: Казан утлары 1994. 5.78-79.

- 5. Максуди С. Англиягэ сэяхэт / төз. кереш сүз авт. Әнисэ Алиева. // Казан : Татар. кит. нэшр., 2015.-431 б.
- 6. Максуди С. Мәгыйшәт. Милли хикэя / С.Максуди // Казан утлары. 1994. №7. Б.79 -118.
- 7. Максуди С. Милли мәҗлес ачылганда сөйләгән нотыгы / С.Максуди // Йолдыз. 1917. 1 декабрь.
- 8. Мотигуллина А.Р., Замалиева Л.Ф. Судьба и интеллектуальная деятельность Садри Максуди. Йошкар Ола: Духовная сфера общества. 2018. № 15. С. 63-67.
- 9. Мотыйгуллина, Ә. "Хисаметдин менла" әсәренең поэтикасы. Казан: Мәгариф. -2005. № 1. -18-19 б.

© Мотигуллина А.Р., 2024

УДК 398

Мухаметзянова А.А., магистрант, ИМО КФУ, (научн. рук.: НестеренкоЕ. И). г. Казань, Россия

# ИСТОРИЧЕСКИЕ И КУЛЬТУРНЫЕ АСПЕКТЫ ИЗУЧЕНИЯ ТАТАРСКОГО ГЕРОИКО-РЕЛИГИОЗНОГО ЭПОСА

# HISTORICAL AND CULTURAL ASPECTS OF STUDYING THE TATAR HEROIC-RELIGIOUS EPIC

Аннотация. В рамках изучения исторических и культурных пластов в фольклорных произведениях, автор статьи прибегает к жанру эпос-дастаны. Ей проведен обзор татарских вариантов героико-религиозного эпоса «Кахарман Катил», выявлено исламское влияние на эпические произведения. Автор приходит к выводу о том, что героика в дастане на сюжето Кахармане Катиле — логическое продолжение героического эпоса, тысячелетиями развивавшегося в рамках мусульманской культуры и эпических традиций.

**Ключевые слова:** эпос, сюжет, варианты дастана, рукописи, арабо-письменный, персидский, татарский народ.

**Abstract.** As part of the study of historical and cultural layers in folklore works, the author of the article resorts to the genre of epic-dastan. She reviewed the Tatar versions of the heroic-religious epic «Kaharman Katil» and identified the Islamic influence on the epic works. The author comes to the conclusion that the heroism in the dastan based on the plot of Kaharman Katila is a logical continuation of the heroic epic, which has developed for thousands of years within the framework of Muslim culture and epic traditions.

**Key words**: epic, plot, variants of dastan, manuscripts, written Arabic, Persian, Tatar people.

Дастан «Кахарман Катил» как литературное наследие в истории татарского фольклора известен давно. В 20-е гг. XX в. видный ученый татарской литературы Г.Ибрагимов упоминает об этом произведении наряду с фольклорным наследием на такие знаменитые сюжеты, как «Буз егет», «Кыссаи Саид Баттал», «Юсуф и Зулейха», «Тахир и Зухра» [Ибраһимов, 1978: 337 – 340]. Параллельно с другими авторскими произведениями ученый относит «Кахарман Катил» к памятникам «татарской литературы периода Российского мусульманства», отмечает ориентированность подобных произведений на мусульманский Восток и древневосточные сюжеты. Это – один из первых научно-теоретических оценок эпос-дастанам в истории татарской литературы. К жанру эпос Г. Ибрагимов подошел как к «особо ценным литературным жемчужинам народа, которые являлись в этот период духовной пищей для народа» [Ибраһимов, 1978: 339].

C 90 — x гг. XX столетия на рукописи и издания «Кахармана Катил» обращает внимание ученый-литературовед М.И.Ахметзянов [Каһарман Катил, 1998: 3 — 15].

Специалисты по арабским и персидским источникам Р.Кадыров [Каһарман китабы. (XVIII Yuzyil, 2001: 183 – 197], С. Гилязутдинов [Гилязутдинов, 2011: 167 – 168], ученый-исламовед А.Ахунов [Татарская электронная библиотека] также внесли свой вклад в текстологическое изучение названного дастана. В 2014 г. была издана монография ученого-фольклориста Мухаметзяновой Л.Х., где впервые научно изучается, раскрывается глубина и оригинальность поэтики и изобразительно-выразительных средств различных вариантов дастана «Кахарман Катил» в татарском эпическом фольклоре [Мухаметзянова, 2014: 129 – 179].

«Кахарман Катил» — татарский героический эпос, относящийся к XVIII в., бытовавший среди татар только в письменной форме. Рукописные эпические произведения на сюжет о Кахармане или Кахармане Катиле в меру претерпели умелую обработку переписчика или же автора-поэта. Такой тип дастанов как правило не обладает зафиксированными из уст сказителя вариантами или даже устными фрагментами из дастана на тот или иной сюжет. «Кахарман Катил» получил распространение среди татар в двух формах — сначала в нескольких вариантах рукописной [Фонд ЦПМ], а с наступлением периода активного книгопечатания — в виде книг[Кыйссаи пэһлеван Каһарман Катил].

Как отмечают исследователи [Мухаметзянова, 2014: 131 – 133], язык всех текстов дастана приближен к говору Поволжских татар, т.е. основному составляющему литературного татарского языка своего времени, и это указывает на то, что все переписчики-информанты списков «Кахармана Катила» являются исконными казанскими татарами. Изданные варианты дастанов напечатаны в Казани местными издателями. Все вышеперечисленные факты создают прочную основу для того, чтобы считать это произведение популярным в свое время письменным героическим эпосом татарского народа, бытовавшим в нескольких самостоятельных вариантах.

«Кахарман Катил» в свое время был одним из самых читаемых дастанов, поэтому и занял в дальнейшем прочное место в литературном наследии татарского народа. «Кахарман Катил» создан из двух начал — здесь традиционное тесно переплетено с индивидуальным. Под традиционным началом подразумевается основание сюжета на фольклорные мотивы героико-приключенческого характера. А индивидуальное начало здесь предстает в умелой обработке неизвестным автором обширного материала.

Своими генетическими корнями татарский дастан примыкает к древнему иранскому письменному источнику XI – XIII вв. «Кахарманнамэ» [Брагинский, 1984: 266]. Проявленный интерес к письменной культуре, единство религии, пропитанность «Кахармана Катил» мусульманской идеологией и его захватывающий сюжет способствовали проникновению этого дастана в нашу среду. Приобщение народа более тысячи лет назад к исламской культуре играло весьма существенную роль и в формировании поэтической традиции татарского народа. Под влиянием письменной арабо-мусульманской культуры героика в жанре эпос или дастан у татар-мусульман исламизировалась. Это значит большинство памятников героического поса у татар с давних времен глубоко и органически стали отражать философию и мораль, присущий исламской системе миропонимания. Дастан о Кахармане Катиле, широко распространенный у татар, также свидетельствует об этом.

«Кахарман Катил» — эпическое произведение религиозно-героического характера. В нем ограниченность, свойственная эпическому сюжету и образам, обогащена религиозными элементами. Здесь в борьбе с врагами главный герой опирается не только на свою силу и возможности, как это обычно происходит в древнетюркском героическом эпосе, но и на всевышние силы. Эпический герой своих врагов, в роли которых очень часто выступают кяфиры, т.е. неверные, в беспощадном бою побеждает с помощью Аллаха, будучи могучим и непобедимым, герой покоряется Аллаху, все свои деянея совершает с его именем. В религиозно-героическом эпосе «Кахарман Катил» эпические каноны приспосабливаются к исламским канонам, не противореча при этом исходным закономерностям героического эпоса.

В идеологическом плане такие дастаны своим содержанием не всегда выражали покорность существовавшим порядкам общества. Как известно, с середины XVI в. татарымусульмане жили в составе русского государства, где господствовала совершенно иная религиозная конфессия, а верующее мусульманское население веками было вынуждено смириться с этой реальностью. Ислам – религия, официально укоренившаяся на территории Поволжья среди татар с начала X в. и в продолжении многих веков татарский народ жил, проникнувшись духом ислама. В этой ситуации вполне естественно распространение объемных письменных эпических произведений, направленных на защиту ислама. Популярность в определенное время истории народа таких дастанов, как «Кахарман Катил», «Кыссыи Сякам», «Кисекбаш», проникнутых кораническими идеями, образами, справедливо можно мотивировать именно с желанием хотя бы потенциально действовать на внешнюю и внутреннюю идеологическую политику государства. Так, в «Кахармане Катил» по всему произведению красной нитью проходит идея победы ислама. Описывая приключения исламских войск в мусульманской стране, дастан открыто защищает победу ислама на всей земле. Здесь исламские войска Хушан-шаха завоевывают пол мира и, установив везде мусульманские порядки, направляются в Индию, где по сюжету дастана до сих пор власть имеют немусульмане. Преодолев одну за другой все трудности, победив врага в реальном и в мифическом мирах, герои возвращаются на свою родину.

При изучении текста татарского дастана можно обнаружить ярко выраженных три пласта, которые гармонично нашли отражение в одном и том же произведении. Это древнетюркские и древнеиранские, а также мусульманские компоненты. Следует отметить, что последний немного отдален от ортодоксального ислама и приблежен к народной религии на бытовом уровне. Здесь происходит слияние доисламских древнетюркских традиций и местных обычаев с исконно исламскими законами. Дастан обеспечивает эмоционально-идейную целостность архаичных иранских и тюркских фольклорных и тюрко-иранских мусульманских традиций, хронологически и географически объединяет культуры разных периодов и территорий.

Направленность главной борьбы в дастане к победе ислама несет в себе большой внутренний смысл, а само произведение является скрытым источником духовного потенциала для самосохранения народа как этноса. Близкая к народной проблеме тема, идейно-эстетическая ценность и философский дух «Кахармана Катил» стали причиной становления его излюбленной народной книгой в жанре дастан.

Итак, представленный в нескольких вариантах эпос, посвященный Кахарману Катилу, претерпел исламское влияние. В нестабильный для татар исторический период героический эпос татар в какой-то мере служил защитной оболочкой, способствующей цельности этноса.

#### Литература

- 1. Брагинский И.С. Литература Ирана и Средней Азии. // История всемирной литературы. В девяти томах. Т. 2. М.: Наука, 1984. С.247 277.
- 2. Гилязутдинов С.М. Персидско-татарские литературные связи (X начало XX вв.). Казань, 2011.-212 с.
- 3. Ибраhимов  $\Gamma$ . Ижтимагый, әдәби хәрәкәтләр тарихын тикшерүдә марксизм ысулы // Ибраhимов  $\Gamma$ .: 15 томда. Академик басма. 8 т. : Әдәбият hәм сәнгать турында мәкаләләр, хезмәтләр ( 1918-1933). Казан: Татар. кит. нәшр., 2018. 5.114-130.
- 4. Каһарман Катил (дастан). Кереш сүз авторы М. Әхмәтҗанов. Казан: Татар.китап нәшр., 1998. 221 б.
- 5. Каһарман китабы. (XVIII Yuzyil ) // Baslangicindan Gunumuze Kadar Turkiye disindaki Turk Edebiyatlari antolojisi. T. 18. Tatar Edebiyati. II. Ankara: Kultur Bakanligi, 2001. S. 183 197
- 6. Кыйссаи пәһлеван Каһарман Катил. Казан: Бр. Кәримовлар нәшере, 1912. 116 б.; Кыйссаи пәһлеван. Каһарман Катил. Казан: Матбагаи «Кәримия», 1918. 87 б.

- 7. Мухаметзянова Л.Х. Татарский эпос: книжные дастаны. Казань: ИЯЛИ им. Г. Ибрагимова АН РТ, 2014. 380 с.
- 8. Татарская электронная библиотека: Азат Ахунов. Исламизация Волжско-Камского региона (VII X вв.). URL: http://kitap.net.ru (дата обращения 10.11.2023).
- 9. Фонд Центра письменного наследия Института языка, литературы и искусства им. Г.Ибрагимова АНРТ (ЦПМ), колл.39, ед. хр. 3497.

© Мухаметзянова А.А., 2023

УДК 398

**Мухаметзянова Л. Х.,** д. филол. н., гл.н.с., ИЯЛИ им. Г. Ибрагимова АН РТ, г. Казань, Россия

## КНИЖНЫЕ ДАСТАНЫ В ТРАДИЦИОННОЙ КУЛЬТУРЕ ТАТАР

### THE BOOK DASTANS IN THE TRADITIONAL CULTURE OF THE TATAR

Аннотация. Статья посвящена выявлению особенностей книжных эпос-дастанов в системе тюркской эпической культуры. Автором проводятся параллели между дастанами, устно исполняемыми сказителями и книжным эпосом татар; раскрывается роль письменных традиций в развитии книжной разновидности эпос-дастанов. Научное исследование книжных дастанов, популярных в народе, основано на широком спектре фольклорных материалов, хранящихся в фондах Центра письменного наследия Института языка, литературы и искусства им. Г. Ибрагимова АН РТ.

**Abstract.** The article is devoted to identifying the features of book epic-dastans in the system of Turkic epic culture. The author draws parallels between dastans performed orally by storytellers and the book epic of the Tatars; The role of written traditions in the development of the book variety of epic-dastans is revealed. The scientific study of book dastans, popular among the people, is based on a wide range of folklore materials stored in the funds of the Center for Written Heritage of the G. Ibragimov Institute of Language, Literature and of Tatarstan Academy of Sciences.

**Ключевые слова:** эпос-дастаны, тюркская эпическая традиция, книжные дастаны, словесное искусство народа.

**Keywords:** epic dastans, Turkic epic tradition, book dastans, verbal art of the people.

Эпос-дастаны – объемные варьирующиеся произведения – изображают жизнь народа в широком эпическом масштабе, из всего творческого наследия каждого народа они считаются наиболее ценными. Функциями и характером, своеобразием исполнения и формами бытования, сюжетным составом и поэтикой татарский дастан опирается на общетюркские эпические традиции.

Тюркский эпос – область, обстоятельно изученная. Исследование татарских дастанов, как часть тюркского эпоса, неразрывно связано с именем известного ученого, д. ф. н., профессора, заслуженного деятеля науки РТ Фатыха Ибрагимовича Урманчеева. Его деятельность в рамках Казанской фольклорной школы сыграла огромную роль в признании национального эпического наследия бесценными памятниками нематериального культурного наследия. Именно под его руководством началась систематическое изучение эпоса татар, проводились и проводятся специальные исследования монографического характера, выясняющие своеобразие исторического развития национального эпоса и его жанровую специфику. На его труды [Урманчеев, 1984; Урманче, 1999; Урманче, 2015; Урманчеев, 2023 и др.] и по сей день имеется большой спрос со стороны научной интеллигенции. Надеемся, что труды по эпосоведению Ф.И. Урманчеева и далее будут служить основой для больших исследований в гуманитарной науке.

Следуя Ф.Урманчееву [Урманчеев, 1984: 187], указываем две основные темы дастанов татарского народа: эпос героический, который стадиально вбирает в себя архаико-героические, историко-героические и религиозно-героические произведения, и социально-бытовой эпос романического характера, посвященный любовно-романтическим событиям. Есть два источника у татарского дастана: тюркские эпические традиции и литература Древнего Востока, т.е. эпические сюжеты татарский народ воспринимал из общетюркского эпического фольклора, а также словесного народного творчества и литературы Древнего Востока. Эпос-дастаны татар — удивительный локальный пласт, хронологически восходящий к глубоким корням, географически охватывающий неиссякаемое эпическое наследие многих народов, связанных с татарами [Мухаметзянова, 2023: 4].

В традиционном «живом» эпосе, как правило, в относительно равном объеме участвуют и акциональность, и вербальность, и эпичность — как важные составляющие самого жанра. Певцы-импровизаторы (будь это чичан, сэсэн, жырау, акын, ашуг, жомакши, манасчи, олонхосут, кыссахан, кайчи, сказитель — у разных народов они назывались поразному) были настоящими творцами, а не просто исполнителями. Певец запоминал не связный текст, а как бы сценарий, сюжетную канву, известную последовательность эпизодов и ситуаций, а также традиционные «общие места», эпические клише вроде богатырской скачки, описания битвы, похвалы оружию, коню, прощания героя с матерью, женой и т. п. Далее он, находясь в состоянии творческого подъема, создавал исполняемый им текст в процессе пения, варьировал его в соответствии с характером слушающей аудитории [Султангареева, 2024: 147 — 168]. В зависимости от звучания звуков исполнитель эпоса строил речь при помощи специального подбора слов. Взяв за основу сходство звуков, он добивался благозвучия и фонетической гармоничности своего выступления. Его творчеству сопутствовал музыкальный инструмент, обычно домбра.

В наш век наблюдаются попытки восстановления отдельных архаичных традиций чичан-сказителей, по сей день живущих в генах некоторых народов. Речь идет о создании школ сказительства [Солтангэрэева, 2012] и систематическом проведении специальных состязаний народных певцов-сказителей, проходящих на правительственном уровне, например, у якутов, казахов, киргизов, ногайцев, башкир и др. народов. Довольно стабильное сохранение самых архаичных форм исполнения эпоса — это, возможно, результат долгого проживания в условиях кочевой жизни, сравнительно позднего перехода к земледелию, к городской культуре и письменной литературе, иногда и отдаленности от основного тюркского мира, находящегося под влиянием мусульманской культуры. Тюркский эпос в этническом обществе использовался в контексте определенного издревле известного обряда или случая. Известно, например, исполнение в средневековье «Манаса» и «Кобланды» перед киргизами и казахами, уходящими в поход, исполнение эпоса тувинцами и хакасами перед охотниками рода и племени в тайге и др.

В то же время имеет место и преобладание у того или иного народа одного из этих свойств. Так, например, даже общий для некоторых народов эпический сюжет не всегда выступает только в рамках устного декламирования. Под воздействием различных факторов постепенно формируется книжная разновидность эпоса, которая свидетельствует, в свою очередь, об особенностях эволюции творческого сознания этноса. Дастаны, когда-то бытовавшие в устах народа, по прошествии времени начинают фиксироваться на бумаге и продолжают жить в виде рукописных, затем печатных книг.

Татарский народ и его предки уже в период Волжской Булгарии обладали письменностью на арабской графике, которая проникла в X в. из Арабского халифата вместе с исламом. Волжская Булгария славилась развитыми городами, ростом науки и торговли, а также широкой сетью школ-медресе. Высокого уровня достигла литература, в рамках которой была создана знаменитая поэма-дастан Кул Гали «Кыссаи Юсуф». Татары стали достойными преемниками этой культуры, которая получила дальнейшее развитие уже в период Золотой Орды. В это время письменная культура Поволжья благодаря своим известным писателям и литературным поэмам-дастанам поднялась на новую ступень.

Пережив период застоя после взятия Казани, татарская эпическая традиция вновь ожила и получила дальнейшее развитие уже в составе России. В быту, культуре достижения оседлых предшественников, разумеется, дали свои результаты. Именно в такой обстановке у татар воспитывалось и развивалось уважение и потребность в письменном творчестве, которое достигло феноменального уровня. А это, в свою очередь, привело к некоторому ослаблению интереса к устно-импровизаторскому творчеству в просвещенных кругах. Этим объясняется развитие у татар, особенно у татар Среднего Поволжья и Приуралья эпос-дастанов именно книжной разновидности. Условия жизни привели к качественной трансформации фольклорных традиций, восходящих к общетюркской культуре. В то же время следует заметить, что традиция устного исполнения дастана не искоренилась у татар. И по сегодняшний день в народе встречаются рассказчики фабулы известных эпос-дастанов. В редких случаях можно встретить обычай устного декламирования кратких отрывков из крупного эпического произведения – эпической (или же дастанной) песни героя, сарына, тулгау, назыма, хушавазов и др. Есть случаи, когда характерный для эпоса кочевых тюрков речитатив в татарских дастанах выполняет свои прежние функции: стихотворная часть эпического текста напевно декламируется на дутаре и домбре, а прозаическая часть читается вслух.

Формирование и закрепление книжной формы дастана в эпическом творчестве татар является логическим продолжением письменных литературно-культурных процессов в целом. Условия оседлой жизни и широкая сеть школ-медресе обеспечили возможность письменного творчества, переписывания И распространения Поощряющий грамотность и внедряющий уважение к книге ислам также оказал решающее влияние на эпическое творчество, способствуя распространению в сфере духовной культуры и быта народа книжной разновидности эпоса. Именно ислам совершил огромный переворот в жизни и культуре татар. Как известно, арабский язык, арабо-персидская литература оказали сильное влияние на образ жизни, культуру, мировоззрение, в том числе и на литературу, а также фольклор татар. Считаем, что духовная сила, вдохновляющая поэзию и музыку у народов, исповедующих ислам, идёт от распевания и пересказа Корана. Другими словами, народы с древней культурой, принимая ислам, еще более усовершенствовали свою письменную культуру, в том числе и окончательное формирование книжных дастанов как жанровой разновидности также происходило под влиянием эстетики ислама.

Обращаясь к истории татар, следует сказать, что начиная со второй половины XVI в. были весьма серьезные предпосылки для активации эпического сюжета с идейнополитическим содержанием. Такое явление объясняется образом жизни татарского общества в новых социально-политических условиях. Напряженная политическая обстановка в определенный исторический период жизни татар оказала большое влияние на духовную жизнь народа. В такой среде в словесном фольклоре славные дастаны «Идегей», «Чура батыр», «Кахарман Катил», «Тахир и Зухра» и др. служили, образно говоря, светом в темноте. В особо созданных условиях воплощение потребности народа в идеях и образах дастанов была своеобразной формой самосохранения народа как этноса.

Удивительна судьба, напаример, того же самого «Идегея», который, претерпев все невзгоды вместе со своим народом, все-таки выжил. Популярность и необыкновенная востребованность историко-героического дастана с момента создания и бытования до его окончательного формирования кроется в непоколебимой идее, которая, по сути, является стержнем эпического памятника [Мухаметзянова, 2018: 547]. «Идегей» и еще несколько эпос-дастанов в определенное время играли роль маяка для этноса. Используя эпический фольклор, обращаясь к общей с другими тюркскими народами теме вновь и вновь, создавая и распространяя дастаны в новых вариантах, народ утолял жажду в словесном творчестве и заряжался верой в будущее.

В силу историко-культурных особенностей возникновения, функционирования, эволюции и трансформации татарский эпос, распространенный в рукописях, выступает связующим звеном между традиционным живым эпосом и татарской письменной культурой

в целом. Следует особо отметить, что татарские письменно-книжные дастаны возникли и формировались исключительно в рамках живых эпических традиций. По сохраненным кодам в книжных эпос-дастанах так же, как и в «живом» исполнении, можно установить эволюционирующие признаки мифологического сознания этноса. При изучении татарского эпоса должен быть привлечен и исследован каждый дастанный текст, каждый вариант на тот или иной эпический сюжет в отдельности; учтены история культуры, этнография народа. Главное для правильного понимания особенностей любого национального эпоса — это обоснованная интерпретация его идейно-художественного содержания, а также истолкование формы и путей передачи из поколения в поколения, ибо речь идет о материале, который мало известен не только широкому кругу, но и узкому кругу специалистов.

В ряду эпос-дастанов татар можем назвать «Туляк китабы», «Буз егет», «Идегей», «Тахир-Зухра кыссасы», «Лейля-Маджнун», «Сайфульмулюк», «Хикаят о Нарыке и Чурабатыре», «Кахарман китабы» или «Кахарман Катил», «Кур углы», «Кыссаи Сякам», «Гыйса улы Амат» и др., которые распространены в народе в различных самостоятельных вариантах [ЦПМ]. Следует учитывать, что на один и тот же сюжет может существовать и устный эпосдастан, и книжный дастан, и даже литературная поэма. Книжные дастаны татар представлены в виде рукописей и письменных изданий; своеобразно сохранив черты, характерные для произведений народного эпического творчества, в процессе переписывания они были подвергнуты просвещенными личностями некоторой переработке. Есть напрямую проникшие в татарскую культуру из письменных источников и распространенные исключительно письменно в нескольких вариантах дастаны («Буз егет», «Кыссаи Сякам», «Кахарман Катил», «Гыйса улы Амат»). Есть и осознанно переведенные конкретным автором в книжную форму, например «Идегей» в варианте Н.И. Исанбета. Некоторые произведения на общеизвестные сюжеты, посвященные истории любви двух влюбленных, например, «Тахир и Зухра», «Лейля и Маджнун», «Йосыф китабы» – они долгое время среди татар бытовали и в устной, и в письменной форме.

Татарские дастаны на протяжении веков прошли тернистый путь, пережили много изменений. Но они по сей день остаются жанром, сохранившим одновременно и архаику, и высокие идеи, и поэтическую красоту. Такие существенные черты и традиционные атрибуты как развернутый сюжет, напряженность коллизий, самоотверженность центральных героев, рождающиеся во имя справедливых целей, отдельные структурно-поэтические разработки, стиль и традиции, идущие от общетюркского эпоса, участвовали в создании поэм и романов, а также музыкальных произведений определенного жанра, востребованных новым временем. Являясь западным ареалом тюркомусульманского мира, татары стали посредниками в цепочке культурных импульсов, а версии дастанов на известные некоторым другим народам сюжеты служили трансляторами мудрости и духовного опыта. Эпос-дастаны доносят историческую память, преемственность поколений до наших дней.

Резюмируя, скажем следующее: словесное искусство народа и в первую очередь дастанный эпос — один из действенных способов познания национальной культуры, особенностей мировоззрения и мировосприятия народа. Через национальные эпические произведения ценностные ориентиры татар близки и понятны народам многонациональной России. Главная причина живучести фольклорной памяти состоит в самих произведениях, которые были старинными и верными средствами для воплощения и передачи творческих фантазий и общей идеи. Изучение и популяризация эпос-дастанов и историко-героического, и религиозно-героического, а также романического характера дает основание для представления их как части мирового словесного искусства, и как своеобразное национальное явление, испытывающее безусловное влияние устремлений народа.

#### Литература

- 1. Мухаметзянова Л.Х. Татарский эпос «Идегей»: эхо сквозь столетия // Золотоордынское обозрение. 2018. Т. 6, № 3. С. 537–550. DOI: 10.22378/2313-6197.2018-6-3.537-550.
- 2. Мухаметзянова Л.Х. Эпическая культура татар. Дастаны. Казань: ИЯЛИ, 2023. 120 с.: ил. (Серия «Обычаи и традиции татар»).
- 3. Солтангәрәева Р.Ә. Башкорт сәсән мәктәбе (хәзерге заманда традицияләр, үсеш юллары). Өфе, 2012. 296 с.
- 4. Султангареева Р.А. Башкирский эпос «Урал-батыр»: основы национальной идеологии, духовно-нравственного кодекса общества // Turkic Studies Journal. 2024. Т. 6. № 1. С. 147-168. DOI: http://doi.org/10.32523/2664-5157-2024-1-147-168.
  - 5. Урманче Ф. Народный эпос «Идегей». Казань: Фэн, 1999. 200 с.
  - 6. Урманче Ф.И. Тюркский героический эпос. Казань: ИЯЛИ, 2015. 448 с.
- 7. Урманчеев Ф. И. Героический эпос татарского народа. Казань: Тат. книж. изд во, 1984. 312 с.
  - 8. Урманчеев Ф. И. Татарский народный эпос. Казань: ИЯЛИ, 384 б.
  - 9. ЦПМ ИЯЛИ им. Г. Ибрагимова АН РТ, фольклорный фонд.

<sup>©</sup> Мухаметзянова Л.Х., 2024

**УДК 82: 821.512.145** *Надыршина Л.Р., д.филол.н., ИЯЛИ им. Г. Ибрагимова АН РТ, г.Казань, Россия* 

## ОСОБЕННОСТИ РАЗВИТИЯ ЛИРО-ЭПИЧЕСКОГО ЖАНРА В ТАТАРСКОЙ ЛИТЕРАТУРЕ XIX ВЕКА

## ХІХ ЙӨЗ ТАТАР ӘДӘБИЯТЫНДА ЛИРО-ЭПИК ЖАНРНЫҢ ҮСЕШ ҮЗЕНЧӘЛЕКЛӘРЕ

Аннотация. Статья посвящена изучению особенностей развития лиро-эпического жанра в татарской литературе XIX века — в период формирования национальной светской литературы. Автором статьи выделяются новые жанровые стратегии и предпосылки к ним: отход от средневековых литературных канонов и актуализация нового содержания, отражающего жизненный материал; концентрация внимания на личных переживаниях субъекта произведения и усиление лирического начала; зарождение просветительской оппозиции; обращение к истории, национальным истокам и др.

**Ключевые слова:** жанр, поэма, татарская литература, просветительский реализм, татарская поэзия.

Татар эдәбиятында лиро-эпик жанрның (сүз, иң беренче чиратта, поэма хакында бара) тамырлары борынгы дәверләргә барып тоташа. Аерым алганда, аның чишмә башын "әдәбиятның һәр жанрының диярлек, бигрәк тә поэманың башлангычы булган" [Узденова, 1999: 37] фольклордан, төгәлрәк әйткәндә, дастаннардан һәм героик эпоска хас мотивларны үз эченә алган беренче язма истәлекләрдән (рун язулы ташъязмалар, VIII–X гасырга караган уйгыр язулы "Ыруг битиг" истәлеге, Мәхмүд Кашгарый сүзлеге) эзләү зарур.

Шушы традицияләр нигезендә үсеп чыккан беренче гомумтөрки классик поэма — Йосыф Баласагунлының дидактик характердагы "Котадгу белек" әсәреннән башлап, урта гасырлар дәвамында төрки әдәбият гарәп-фарсы мөселман сүз сәнгатенә бәйле әдәби кануннарга таянып үсә. Гомумтөрки әдәбиятның алтын фондын хасил иткән Сәйф Сараи, Хисам Кятиб, Хәрәзми, татар әдәбияты тарихының әһәмиятле сәхифәләрен язган Кол Гали, Мөхәммәдьяр кебек шагыйрьләрнең жанр хасиятләре ягыннан шигъри роман яки повестька тартым күләмле тезмә әсәрләре нәкъ менә шушы кануный кысаларга "утыртыла": аларда мәжбүри элемент буларак Аллаһка һәм Рәсүлгә мәдхия шәкелендә формалашкан башламнар урын ала, дини сюжетлар сәнгатьчә эшкәртелә, геройларның эш-гамәлләре Аллаһның

шәфкатенә ирешү макстына буйсындырыла. Һәр шагыйрьнең иҗади эзләнүләре шушы кысалар эчендә бара, кануный поэма турында сөйләргә мөмкинлек туа. Бары XIX гасырда гына, мәгърифәтчелек рухындагы дөньяви эчтәлекле әдәбият формалашу дәверендә лироэпик жанрда күпгасырлык формаль кануннардан читләшү башлана, нәтиҗәдә, татар поэмасының жанр структурасы үзгәртеп корыла. Әмма төрки-татар сүз сәнгатен ничә йөз еллар дәвамында сугарып килгән шәркый традицияләр тамырдан юкка чыкмый: әсәрләрнең сәнгатьчә эшләнешендә, поэтикасында h.б. сакланып кала. Бу үзгәрешләр Габделҗәббар Кандалый һәм Гали Чокрый иҗатында ачык күренә.

Габделжаббар Кандалый (1797–1860) – XIX йөзнең беренче яртысында татар шигърияте усешено олы өлеш керткон, милли могърифотчелек одобияты формалашуга "иҗатының дөньявилыгы, теленең гадилеге һәм аңлаешлылыгы, этәргеч биргән, образларының реаль чынбарлыктан алынуы, сәнгати эзләнүләренең яңалыгы һәм кыюлыгы белән аерылып торган шагыйрь» [Ахметов, 1995: 36]. Ижатының башлангыч чорында әле Кандалый традицион кануннар кысаларында ижат итэ: дини дидактика белән сугарылган «Рисалэи эл-иршад», «Кысса-и Ибраhим Әдhәм» поэмалары – шуңа мисал. Шул ук вакытта аның шушы беренче лиро-эпик әсәрләрендә үк мәгърифәтчелеккә нигезләнгән дөнья сурэтенең үзәк оппозициясе – гыйлем һәм наданлык каршылыгы төсмерләнә. Аерым алганда: «Гыйлемлек хәсълидә улгыл, / Жәһаләтдин үзең йолгыл, / Нәчек улса, жәһед кыйлгыл, / Ки, зинһар, калмагыл надан», – дип язып, Кандалый наданлыкның иң зур гөнаһларның берсе булуын, ә белемнең кешелекнең иң зур хәзинәсе икәнлеген ассызыклый [Кандалый, 1988: 248]. Бу фикер поэмаларда кат-кат кабатлана. Шулай ук авторның лироэпик эсэрлэрендэ яшэешнең гаделсезлегенэ карата тэнкыйди караш чаткылары да тоемлана: мэсэлэн, «Рисалэи эл-иршад»ның лирик герое дөньяның кайгы елгалары тулып аккан мәгарэ булуы, э жирдэ тигезсезлек хөкем сөрүе турында уйлана.

Соңрак, лирикасында яки поэмаларында булсын, шагыйрь үзен күпгасырлык әдәби кануннардан ирекле тоя. Үзгәрешләр һәм формаль (поэмаларда урта гасырчылык рухындагы төгәл эзлеклелек сакланмый), һәм эчтәлек ягын иңләп ала. Әйтик, гыйлемле мулла исеменнән язылган «Мәгъшукнамә», «Сәхибҗамал», «Фәрхи» һ.б. романтик поэмаларында лирик геройның хис-кичерешләре гади авыл кызына юнәлдерелә, бу, әлбәттә, чоры өчен яңалык булып тора. Үзенең йөрәге-күңеле кушканча яшәүче, гомумкабул ителгән әхлакый нормаларда читләшеп, хисләре хакында ачыктан-ачык игълан иткән лиркик герой образы да күпгасырлык традицион эстетик кысаларга сыешмый.

Композицион яктан караганда, фәкать «Мәгъшукнамә» поэмасында гына беркадәр формаль кануныйлык саклана. Аерым алганда, анда күләме ягыннан зур булмаган традицион мәдхия-башлам урын алган. Тулаем исә поэма гашыйк геройның Фатыйма исемле кызга мөрәжәгате — күңел монологы шәкелендә төзелгән, аның шәхси кичерешләре эчтәлекне хасил итә. Жир мәхәббәте бер үк вакытта бәхет һәм тирән сагыш чыганагы буларак кабул ителә, вакыт-вакыт чиктән тыш көчәйтелгән сөю хисе мәңгелек газап сәбәбе итеп тә аңлана: «Бу гыйшыклык бу дөньяда ямандыр, / Күңелдә булмаса ул эш — әмандыр» [Кандалый, 1988: 373]. Жавапсыз гыйшык утында янучы лирик герой тәкрарлавынча, кыз нәкъ менә аңа — үзенә матди һәм рухи байлык бирергә, мәхәббәт тулы гаилә тормышы бүләк итәргә сәләтле укымышлы имамга гына күз салырга тиеш. Әсәрнең лирик сюжетына өстәлмә рәвешендә урын алган дидактик чигенешләрдә поэма авторы яшь татар кызларын ата-аналар басымына буйсынмаска, язмышларын гыйлемсез кешеләр белән бәйләмәскә өнди: «Наданларга күңел салма, / Аның сүзене дә алма; / Гомерлек хәсрәтә калма» [Кандалый, 1988: 379].

Мәхәббәт турындагы башка поэмаларда ике иҗтимагый сыйныфны каршы кую төп оппозициягә әйләнеп, ике яшәеш моделе – аңлы, укымышлы тормыш иптәше белән сәгадәтле тормыш һәм надан, белемсез ир белән бәхетсез язмыш каршы куела.

Бу поэмаларда традицион кануный элементлар инде күзэтелми, э бэлки мэхэббэт темасы үзэккэ куелып, жентеклэп-детальлэп эшкэртелэ: сөйгэн яр белэн беренче очрашу һәм тәүге кичерешләр, кызның гүзәллегенә мәдхия уку, лирик геройның сөйгәне белән кавышырга теләве, эмма моның мөмкин түгеллеге, аның рухи газаплары, ахыр чиктә,

үпкәләп, сөйгән ярына каргау сүзләре яударуы h.б. сурәтләнә. Әнә шул рәвешле, поэмада хисси-эмоциональ як, лирик башлангыч алгы планга чыга. Әгәр моңа кадәр күп гасырлар дәвамында лиро-эпик әсәрләрдә романтик вакыйгалар автор-хикэялүче исеменнән бәян ителсә, Кандалый әсәрләрендә лирик геройның шәхси кичерешләре беренчел, поэмалар лирик монолог рәвешендә корыла, авторның игътибары лирик геройның күңел дөньясын, аның сөйгән ярының матурлыгын данлауга юнәлә. Бу урында "Фәхри" поэмасыннан кыз портретын китерү белән чикләник: «Тулган айдик йөзиң матур икәндер, / Ике битең кояш кеби икәндер. / Кашың кара сызылган күз өстендә, / Яңа айдик һаувада — күк өстендә» [Кандалый, 1988: 352]. Сөйгән ярның чибәрлеген һәм рухи матурлыгына мәдхия шәкелендә формалаштырылган мондый өземтәләрне шагыйрь поэмаларыннан бик күпләп китереп булыр иде.

Кандалый әсәрләрендә җир мәхәббәте татар шигъриятендә гасырлар дәвамында үзәк урынны биләгән илаһи гыйшык концепциясе белән кушылып-үрелеп китә. Лирик герой: «Күз-кашыны мәсҗедә михраб итәм, / Сурәтенә көзгедик мәххаб итәм!» [Кандалый, 1988: 354] дип игълан итә. Сөйгән ярга мондый мөнәсәбәт, хисләрнең илаһилаштырылуы гади кешенең шәхси бәхеткә лаеклылыгы хакындагы идеягә алып килә.

Шагыйрьнең соңрак язылган "Сәхипҗамал" поэмасы, тикшерүчеләр фикеренчә, реаль жирлеккә ия һәм автобиографик әсәр буларак карала ала [Ахметов, 1995: 43]. Поэма эпистоляр жанрда иҗат ителгән, анда эзлекле сюжет һәм хәрәкәт юк. Эмоциональ кичерешләр агышы шәкелендә формалашкан текст, нигездә, Сәхибҗамалга сокланулы мәдхиядән гыйбарәт: «Ай гынам ла, көн генәм лә, гөл генәм, / Жан гынам ла, тән генәм лә, көн генәм! / Жәүһәрем лә, гәүһәрем лә, нур гынам, / Сәрвием лә, жәннәтем лә, хур гынам!..» [Кандалый, 1988: 410]. Лирик герой кызны йөрәк авазына буйсынырга, үзен яр итеп сайларга чакыра, шуңа бәйле, поэмада автор иҗатындагы мәгърифәтчел оппозиция дә калкытыла: ике гаилә моделен торгызып, Кандалый (үзмаксат итеп куймастан) гади җир кешесенең авыр хезмәтен, бәхетсез тормышын тасвирлый: «Көне-төне кулың эшдә, / Үзең зур, каты телешдә, / Рәхәт күрәлми бер төштә / Тыныч йокларга тансыкка» [Кандалый, 1988: 394]. Шул рәвешле, поэмада романтик парадигма авторга иҗтимагый каршылыкларны гәудәләндерергә мөмкинлек биргән реалистик караш белән тыгыз үрелә.

XIX йөзнең икенче яртысында әдәби процесс киләчәк дәвердә татар әдәбиятында шәхес концепциясе үзгәрүгә жирлек әзерли, "урта гасырлардан килгән дини шәхестән мэгьрифэтче шэхескэ күчеш этабы булып тора", бу чорда "дини-дидактик трактатлар һәм суфичылык шигъриятенен нәфис үрнәкләре, социаль сатира һәм сәяхәтнамәләр, маҗаралы дастаннар һәм поэмалар иҗат ителә" [Загидуллина, 2013: 756]. Гомумэн, искелеккэ, схоластик фикерләугә каршы көрәшкә өндәгән мәгърифәтчелек идеяләре яңа әдәбият нигезенә ята, әсәрләр үзәгенә белемле, аңлы, әхлаклы шәхес куела, кешенең акыл көченә ышану, гадел жәмгыять идеясен торгызырга омтылыш, әхлаксызлык һәм явызлыкка каршы чыгу төп ижади сызыкны тәшкил итә. Мәгърифәтче шагыйрь Гали Чокрыйның (1826–1889) "Мәдхе Казан" (1889) поэмасында милли тарих реконструкцияләнә. Казанны Болгар дэвамчысы дип атап, шагыйрь шушы чорлардан күтэрелеп киткэн милли үзбилгелэнү мәсьәләсендә үз карашын житкерә. Гали Чокрый Казанны ислам үзәге буларак зурлый, аны аң-белем учагы итеп күрә, татар тарихы сәхифәләрен олы горурлык белән торгыза: «Менә шәһри Казаннан күп мөкатдәм шәһри Болгар хүп, / Дарелислам иде мәхбүп, мәгәр тәкый харап саздыр. / Ләтыйф жайда булып мәгьмүр, ләтыйф хәлләр табыптыр ул, // Ки мәсжедләр итеп мәхсул, мәгәр тәкый харап саздыр. <...> / Дәхи анда китап, Коръэн, укуязу – бары булган, / Тәмам дин асаре тулган, дарелислам эшен саздыр. // Ләимнәрдән ләим тәкый, кем үл Аксак Тимер багый, / Мөселман һәдменә сәгый бұлып, шәһри харап саздыр...» [Чокрый, 1889: 2]. Шушы югары пафослы юллар янэшэсендэ югалган дәүләтчелек турындагы ачынулы үкенеч хисе поэманың лейтмотивы булып үтә. Бу мотивның киләчәктә ХХ йөз башы татар эдэбиятында да үзэктэ торачагын аерым билгелэп үтик.

Гали Чокрый эсэрендә Казан образы символ югарылыгында тәкъдим ителә: ул - халыкның рухи кыйбласы, илаһи мәркәзе буларак сурәтләнә. Биредә тормыш кайнап тора,

шәһәр һәр яклап үсештә: «Чыгар андин кием-салым, читек-башмак булып мәнзум, / Зифалык васфида мәгълүм, жиһан халкы мәдех саздыр. / Дәхи анда хатын-кызлар чигү-чәнчү нәкыш дәяр, / Жиһан халкы санынча бар сияп-сәрпүш гаян саздыр. / Иң әувәл, йортлары бик саф, икенче, ирләре бик саф, / Өченче, жырлары бик саф, әмерләре назар саздыр» [Чокрый, 1889: 5]. Гали Чокрый ижатындагы тарихи мотивлар "милли патриотизм идеясе белән табигый рәвештә кушылып китә" [2, с. 19], шагыйрь Казанга мәдхия укып, "укучыда милли горурлык тәрбияләргә, милләтнең ижади потенциалына игътибарын юнәлтергә тырыша" [Кандалый, 1988: 103–104]. Бу омтылыш соңрак Р. Фәхретдин, М. Акъегет, З. Бигиев кебек мәгърифәтче язучылар ижатында да әйдәп барачак. Шул рәвешле, ХІХ йөз татар әдәбиятында лиро-эпик жанр үсешен тикшереп, Г. Кандалый һәм Г. Чокрый поэмаларының урта гасыр кануный әдәбиятыннан мәгърифәтчелек әдәбиятына күчеш чоры буларак бәяләнә алуын әйтергә мөмкин. Аларда шушы үзгәрешләргә китергән түбәндәге тенденцияләр чагылыш таба: традицион кануннардан читләшү, эчтәлекнең тормыш материалына нигезләнүе, тарихка һәм милли тамырларга мөрәжәгать итү, лирик башлангычның көчәюе, гомумхалык теленә якынаю һ.б.

#### Әдәбият

- 1. Ахметов Р. Габделджаббар Кандалый (1797–1834). История татарской литературы нового времени (XIX начало XX в.). Казань: Фикер, 1995. С. 36–45.
- 2. Гумеров И.Г. Идейно-эстетические особенности творчества Гали Чокрыя. Автореф. дисс. ... канд. филол. наук. Казань, 2003.
- 3. Загидуллина Д.Ф. Просветительство и татарская литература. История татар. Том VI. Формирование татарской нации. XIX начало XX в. Казань: Институт истории АН РТ, 2013. С. 743–777.
  - 4. Кандалый Г. Шигырьләр һәм поэмалар. Казан: Татар. кит. нәшр., 1988.
- 5. Нигматуллина Ю.Г. Типы культур и цивилизаций в историческом развитии татарской и русской литератур. Казань: Фэн, 1997.
- 6. Узденова Ф.Т. Жанр поэмы в литературах тюркских народов Северного Кавказа. Дис. ... канд. филол. наук. Нальчик, 1999.
  - 7. Чокрый Г. Мәдхе Казан. Казан, 1889.

<sup>©</sup> Надыршина Л.Р., 2024

УДК 398.22

**Наева А.И.,** к.филол.н., гл. спец., РЦНТ, г. Горно-Алтайск, Россия

## МЕЖДУНАРОДНЫЙ КУРУЛАЙ СКАЗИТЕЛЕЙ – СОВРЕМЕННАЯ ФОРМА СОХРАНЕНИЯ АЛТАЙСКОГО СКАЗИТЕЛЬСКОГО ИСКУССТВА

## THE INTERNATIONAL KURULAI OF STORYTELLERS IS A MODERN FORM OF PRESERVATION OF THE ALTAI STORYTELLING ART

**Аннотация.** Одним из способов возрождения сказительства является проведение Международного Курултая сказителей. Такое мероприятие позволяет накопить опыт, выработать определенные знания и навыки, что способствует сохранению и развитию сказительского искусства. Курултай является начальным этапом для формирования базы данных алтайских сказителей, которая будет дополняться и расширяться.

**Abstract.** One of the ways to revive storytelling is to hold the International Kurultai of Storytellers. Such an event allows you to gain experience, develop certain knowledge and skills, which contributes to the preservation and development of storytelling art. Kurultai is the initial stage for the formation of a database of Altai storytellers, which will be supplemented and expanded.

**Ключевые слова:** сказители, Международный Курултай, конкурс, искусство, популяризация, сохранение.

**Key words:** storytellers, International Kurultai, competition, art, popularization, preservation.

Сказительство является одним из древнейших жанров устного народного творчества алтайского народа наряду с данным видом искусства у других центрально-азиатских народов. Через сказительство донесены до наших дней уникальные тексты эпоса, традиции сказительского искусства, формы его передачи из поколения в поколения.

Нужно сказать о том, что алтайское сказительство стало изучаться российскими учеными: В.В. Радловым, Г.Н. Потаниным, А. Калачевым [Радлов, 1866; Потанин, 2005; Калачёв, 1898] и другими, поэтому явление алтайского сказительства и имена сказителей стали известны уже с середины XIX века. В XX веке большую работу по изучению алтайского сказительства провели С.С. Суразаков [Суразаков, 1985; Маадай-Кара..., 1973], С.С. Каташ [Каташ, 1984], С.М. Каташев [Каташев, 1986], Т.Б. Шинжин [Шинжин, 1996], Е.Е. Ямашева [Ямашева, 2005], З.С. Казагачева [Казагачева, 2002], Т.М. Садалова [Садалова, 2008], А.А. Конунов [Конунов, 2006] и многие другие алтайские фольклористы. Большим подспорьем для популяризации алтайского кая стала серия «Алтай баатырлар» [Садалова, 2008]. В XX веке стали популярными имена таких сказителей, как: Н.У. Улагашев, А.Г. Калкин, Ш. Марков, Е.К. Таштамышева, К.Т. Кокпоева, С.И. Савдин, Н.К. Ялатов, Т.А. Чачияков, Т.Б. Шинжин, благодаря изучению их творчества и выявлению новых имен вплоть до 90-ых годов. Последние из выдающихся сказителей – С. Савдин, Т. Чачияков, Н. Ялатов, А. Калкин ушли из жизни именно в этот период. Но с середины 70-ых годов XX века была сценическая форма исполнения кая: Н.С. Шумаровым, Б. Байрышевым, О. Отуковым, С. Урчимаевым, А.Козерековым и другими.

В связи с тем, что сказительское искусство помогает сохранению народной основы традиций, исходя из потребностей нового времени по возрождению сказительского искусства – кая, с начала XXI века обозначилась новая форма его популяризации в форме Международного Курултая сказителей на Алтае. Он сначала был утвержден региональном, после был поддержан и на федеральном уровнях. В соответствии с положением конкурса в 2004 году в Республике Алтай был проведен первый первый Международный Курултай сказителей, его организаторами были: Министерство культуры и массовых коммуникаций РФ, Министерство культуры РА (министр И.И. Белеков, художественным руководителем был В.Е. Кончев), Республиканский Центр народной культуры, Администрация муниципального образования «Улаганский район» РА. Он состоялся 22 – 26 июля возле с. Улаган Улаганского района Республики Алтай. На этом Курултае приняли участие свыше 50 народных сказителей и исполнителей кая Республики Алтай, 16 участников из Азербайджана, Казахстана, Монголии, Японии, регионов РФ – Алтайского края, Кемеровской области, Республики Калмыкия, Республики Хакасия, Республики Тыва, г. Москвы. Историчность данного Курултая сказителей заключалась в том, что все проходило на улаганской земле, в непосредственной близости от знаменитого урочища Пазырык, где в археологических курганах были найдены раннескифские шедевры, и Паспарты, где родился выдающийся сказитель А. Г. Калкин.

Во второй раз эту эстафету приняла Онгудайская земля, где проходил второй Курултай сказителей в рамках юбилейных мероприятий, посвященных 250-летию добровольного вхождения алтайского народа в состав Российского государства, что отражает современные культурно-исторические достижения — как новый этап в развитии духовной культуры алтайского народа. Тем более здесь проводились ранее на местном уровне подобные фестивали под руководством культработника Н. Епишкиной.

В 2007 году Международный Курултай сказителей состоялся возле с. Чемал Чемальского района, в 2008 году местом проведения снова стал с. Улаган Улаганского района, а в 2009 году – в с. Ело Онгудайского района и далее.

В последние годы проведение фестиваля стало практиковаться в г. Горно-Алтайске, особенно в период пандемии. Нужно сказать и о том, что в последние годы этот форум стал больше декларировать концертную форму исполнения кая, что нарушает заложенные традиции Международного Курултая сказителей, ограничивает поиск новых возможностей по сохранению сказительства в республике.

По итогам Международного Курултая сказителей уже с 2007 года стали выпускаться диски «Эрјинелу бай Алтай» — «Сокровенное наследие Алтая», в которые были включены исполнения сказаний лауреатов Международного Курултая сказителей. В течение года по районам республики проводятся подготовительные занятия к конкурсным видам Курултая сказителей, так, в апреле месяце 2009 года среди юных исполнителей кая проходил собственный конкурс в с. Ябоган Усть-Канского района. За последние годы открылись сказительские школы в Онгудайском, Улаганском, Кош-Агачском, Усть-Канском районах.

Во время проведения Курултая сказителей работает жюри, участники конкурса делятся на 2 возрастные категории: 1 группа: исполнители до 21 года; 2 группа: старше 21 года. Большой вклад в уточнение положений Международного Курултая сказителей внесли фольклористы и сказители, в числе которых: Народный сказитель Т.Б. Шинжин, заслуженный деятелей искусств Российской Федерации Н.С. Шумаров и д.ф.н. Т.М. Садалова [Садалова, 2015, 2019, 2020].

В первое время конкурс проводился по двум номинациям: 1. Авторские тексты сказаний (сказительское искусство — кай чорчок); 2. виды горлового пения (кайды будумдери). В этом же году разработано дополнительное положение «Мастер-кайчы», где могли участвовать более именитые сказители старшего возраста: Н. Шумаров, Б. Киндиков, А.Еликпаев. А. Кезереков, эта традиция в последующие годы была продолжена, в этой номинации появились победители Международного Курултая сказителей.

В рамках проведения Международного Курултая сказителей с 2009 года началось и проведение научно-практических конференций, в работе которых принимают участие фольклористы, специалисты по народному творчеству, гости из регионов и других стран (Горная Шория, Калмыкия, Казахстан, Туркмения, Турция, США и другие). На первой конференции был принят ряд рекомендаций, в числе которых были предложения следующего содержания: 1. Организовать Международный центр по развитию сказительского искусства; 2. Объединить усилия по организации ежегодной школы сказительского искусства и горлового пения тюркско-монгольских и финно-угорских народов; 3. В учебные планы учреждений образования всех уровней продолжить включать в раздел «Региональный компонент» материалы по алтайскому эпическому наследию; 4. Начать процесс обмена методическим материалом и опытом преподавания сказительского искусства и горлового пения среди участников Курултая; 5. Включить в тематический план научно-практической конференции вопросы по проблемам методики обучения горлового пения.

Возрождение сказительства через Международный Курултай сказителей накопила определенный опыт, но предстоит еще большая работа по его сохранению и развитию. Это было и первым этапом по формированию базы данных по алтайским сказителям, что, в свою очередь, будет дополняться новой информацией.

### Литература

- 1. Радлов В.В. Образцы народной литературы тюркских племен, живущих в Южной Сибири и Дзунгарской степи. С-Пб, 1866. 419 с.
- 2. Потанин Г.Н. Очерки Северо-Западной Монголии. Переиздание. Горно-Алтайск: «Ак-Чечек», 2005. 1025 с.
- 3. Калачёв А. Несколько слов о поэзии теленгитов // Живая старина. Вып. 3-4,  $1898.-\mathrm{C}.499-500.$ 
  - 4. Суразаков С.С. Алтайский героический эпос М.: Наука, 1985 255 с.

- 5. Маадай-Кара: Алтайский героический эпос / Зап. и подгот. текста, пер., примеч. и прил. С.С.Суразакова; Вст. ст. И.В. Пухова; Отв. ред. Н.А.Баскаков М.: Наука, 1973 С.439-442.
- 6. Каташ С. С. Мудрость всегда современна. Статьи об алтайском фольклоре (Под. ред. Н. А. Баскакова). Горно-Алтайск: Горно-Алтайское отделение Алтайского книжного издательства, 1984. С. 14-15.
- 7. Каташев С. М. Поэтика алтайского героического эпоса // Фольклорное наследие народов Сибири и Дальнего Востока / Ин-т мировой лит-ры им. А. М. Горького; ГАНИИИЯЛ. Отв. ред. В. М. Гацак. Горно-Алтайск: Алт. кн. изд-во, 1986. С.161-168. 8. Шинжин И.Б. Преемственность сказительского искусства // Фольклорное наследие народов Сибири и Дальнего Востока Горно-Алтайск, 1986 С.193-196.
- 8. Шинжин И. Б. Сказитель А. Г. Калкин. Кайчы А. Г. Калкин: Монография. Горно-Алтайск: Алт. кн. изд-во, 1996. 144 с.
- 9. Ямаева Е.Е. Алтайская духовная культура. Миф. Эпос. Ритуал. Горно-Алтайск, 1998. 168 с. Gorno-Altaisk, «Ак Chechek», 2005. 1025 р.
- 10. Казагачева З.С. Алтайские героические сказания «Очи-Бала», «Кан-Аллтын». Аспекты текстологии и переводы. Горно-Алтайск: Горно-Алтайское книжное изд-во, 2002. 349 с.
- 11. Конунов А.А. К вопросу стилевых вариаций в сказаниях Н. Улагашева / Аркадий Конунов ; Ин-т алтаистики им. С. С. Суразакова , М-во образования, науки и молодежной политики. Горно-Алтайск, 2006. 48 с.
- 12. Алтай баатырлар. В 15 т. / Сост. С.С. Суразаков (т.1 10), Т.Б. Шинжин (т. 11-14), А.А. .Конунов (т.15) Горно-Алтайск: т.1. 1958.- 275 с.; т.2 1959.- 339 с.; т.3 1960.- 279 с.; т. 4. 1964.- 239 с.; т. 5. 1966. 270 с.; т. 6. 1968.- 248 с.; т. 7. 1972.- 239 с.; т. 8–1974.- 230 с.; т. 9. 1977.- 221 с.; т. 10. 1980.- 214 с.; т. 11. 1983.- 271 с.; т.12 1995.- 279 с.; Т. 13. 2004. 271 с.; Т. 14.- 2008.- 271 с.; Т. 15. 272 с.; Т. 15. 2013. 272 с.; Т 16. 2018. 512.
- 13. Садалова Т.М. Алтайская народная сказка: формы этнобытования, типология сюжетов, поэтика и текстология. Горно-Алтайск, 2008.- 306 с.
- 14. Садалова Т. М. Современный опыт трансформации кая сказительского искусства в Республике Алтай // Наследники алтайских сказаний. Сост. А. И. Наева. Горно-Алтайск: изд-во ОО Спарк, 2015. С. 4-12.
- 15. Садалова Т.М. Эпическое наследие алтайского народа.//Всемирный фестивальэпосов народов мира. Сборник материалов международных научно-практических симпозиумов. Бишкек, 2019.
- 16. Садалова Т.М. Алтайское эпическое наследие в системе сказительского искусства евразийских народов // Вестник Северо-Восточного федерального университета имени М.К. Аммосова. №1. 2020 г. серия «Эпосоведение». DOI: https://doi.org/10.25587/SVFU.2020.17.58367.

© Наева А.И., 2024

УДК: 398.2.94

**Назаров Н.А.,** д. филос. н., профессор, ЧГПУ г. Ташкент, Узбекистан

## РОЛЬ КОНЯ В ИСТОРИЧЕСКИХ ПРОЦЕССАХ И ЕГО ОТРАЖЕНИЕ В УСТНОМ НАРОДНОМ ТВОРЧЕСТВЕ ЛАКАЙЦЕВ

## THE ROLE OF THE HORSE IN HISTORICAL PROCESSES AND ITS REFLECTION IN THE ORAL FOLK ART OF THE LAKAITS

Аннотация. В данной статье уделяется внимание вопросам роли коня — лошади в исторических процессах, социально-экономическом развитии общества. Исследуются фольклорные произведения, являющиеся способом выражения народного героизма, образа жизни, этнокультурных процессов, характерных для каждого социально-исторического периода, воспеваемые в художественных красках через поэтику языка и образность мышления. В данном контексте вычленивается этноклассификация лакайцев, являющихся основным компонентом узбекской нации. Анализируется материалы о лакайских лошадях, фольклоре и истории лакайцев.

**Abstract.** This article pays attention to the role of the horse in historical processes and the socio-economic development of society. Folklore works are studied, which are a way of expressing folk heroism, way of life, ethnocultural processes characteristic of each socio-historical period, glorified in artistic colors through the poetics of language and figurative thinking. In this context, the ethnoclassification of the Lakais, who are the main component of the Uzbek nation, is isolated. Materials about Lakai horses, folklore and history of the Lakai people are analyzed.

**Ключевые слова.** Лошадь, фольклор, исторический прогресс, Евразия, пословицы, поговорки, Лакайцы, Лакайская порода лошадей, устная история, этнокультура.

**Key words**. Horse, folklore, historical progress, Eurasia, proverbs, sayings, Lakays, Lakay horse breed, oral history, ethnoculture.

В изучении историко-культурного наследия человечества особую роль играет фольклор. Надежды, мечты народа, его вера в будущее нашли отражение в фольклорных образцах. В частности, через искусство сказительства, имевшего свои глубокие исторические корни, образцы народного творчества передавались как этнокультурная традиция из поколения в поколение. В ходе социально-исторического развития народы Евразии внесли особый вклад в развитие мировой цивилизации. Лошадь на протяжении тысячелетий занимала ведущее место в социокультурной жизни народов Евразийского континента. Например, пословица «Если имеешь один день жизни – имей коня, если имеешь два дня жизни – имей жену» показывает, что лошадь в жизни наших предков находится на первом плане, чем жена [Назаров, 2010: 88]. Примечательно, что в течение длительных процессов была образована узбекская порода Карабаир, казахами – порода Адаев, Кушум, Джебе, русские, кыргызские и башкирские народы и народы Кавказа также вывели свои порода лошадей и этим обеспечили социокультурное развитие. Ахалтекинская порода скакунов ценна не только как гордость туркменского народа, но и как достояние всех народов Евразии, как фактор, представляющий творческие особенности на арене мировой цивилизации. Своей уникальностью отличается и лакайская порода коней, выведенная 3-4 века назад лакайцами, проживающими на юге Таджикистана и севере Афганистана.

Лакайцы издавна расселились на равнинах и холмах в бассейнах рек Кофарнихан, Елак, Явансу, Даханасу, Кызылсу, Яхсу, Тайирсу, Вахш современного Таджикистана и внесли свой вклад в развитие скотоводства в регионе на разных этапах социальноисторического развития. По мнению ученых, «Хуттальские породы лошадей были популярны в районе, где в настоящее время разводятся лошади лакайской породы, которой являются потомками быстрых и ловких лошадей хуттальских пород, приспособившихся к горным условиям» [Массон, 1949: 57]. Также другой учёный заявил, что «Южный Таджикистан, особенно страна Хуттал (основная часть нынешней Хатлонской области Таджикистана) славится древностью своего скотоводства» [Беленицкий, 1950: 121]. И эти древние традиции животноводства оттачивались веками и благодаря творческим способностям и потенциалу была создана лакайская порода лошадей, и нет сомнения, что в центре находились предки народов Евразийского континента в обеспечение этих успехов. «Лакайцы, с древнейших времен занимались разведением лошадей, мелкого и крупного рогатого скота и в меньшей степени верблюдов» [Кармышева, 1954: 62]. Ф. И. Ильютко коснулся этого в своей работе, сказав, что в Лакае (Ильютко называл Лакаем, имея в виду только Гиссарских Лакайцев, о Бальджуванских Лакайцах он ничего не сказал) количество рабочих лошадей составляет 5000, а количество лошадей в табуне – 51 000.

Согласно Б.Х. Кармышевой, в первой половине XX века за пределами региона славилась лакайские богачи, занимавшие ведущее место по количеству и качеству лошадей. Например, самым богатым из Гиссарских лакайцев был яванский богач из аула Гарав — Матам-бий, имевший тысячу лошадей, а самым богатым из бальджуванских лакайцев был Халбабабай из аула Сельбур (из рода Чиркиравук), у которого было девятьсот лошадей и три тысячи овец. У Амиралибая из села Баччемазар (род Байтолиш) было пятьсот лошадей, десять тысяч овец и 50-60 верблюдов. Джоракул Токсаба из села Чалташ (Аксариская ветвь рода Эсенходжа) Кокташского уезда, Молла Джала из села Беш капа, а также Молла Якуб и Кума-бий из села Гумсув Дангары (Кулумбетская ветвь рода Эсанходжа), Мухаммади-бий из села Беш Булак (Катта Мерган, ветвь рода Бадракли), а также Тораханбай из Даганакиика имели сотни породистых лошадей. Их хозяйственная деятельность, основанная на скотоводстве, до сих пор с гордостью упоминается среди представителей народности.

Лакайская порода коней была призером ряда соревнований, проходивших на территории бывшего Советского Союза. Эта порода являлась сильным, устойчивым к жарким и суровым условиям, лошади был маневренны и шустрые. Российский офицер, посетивший Балжуванское бекства (Современный южный Таджикистан) в конце XIX века, так описывал внешний вид тяжеловозов: «Благодаря любезности бека, я имею случай осмотреть здесь несколько сот лошадей, чтобы составить себе представление о местной породе, славящейся своими верховными качествами. И вообще – красивые лошади, с легкой головой, с довольно толстыми прочными ногами и хорошо развитой грудью, а вещей у них в большинстве случаев много, и они не производят прочную и удобную печать для дальнейшей работы» [Бронников, 1896: 119]. Российский офицер А.Е. Снесарев в военно-историческом очерке Восточной Бухары о лакайской лошади упоминает, что среди существующих пород лошадей видел в Ховалинге и Кулябе знаменитых в Средней Азии лошадей Лакайской породы, об их величии: ширине их плеч, силе их ног и тела, ширине их спин, и их тяжести [Снесарев, 1906: 63].

Специалисты утверждают, что лакайские лошади с грузом 150-160 кг могут пройти за одну ночь более восьмидесяти миль со скоростью 8-9 км/ч и рысью 13-16 км/ч, а хорошая лошадь может проехать за одну ночь 180 миль с более легким грузом. До 1990-х годов в Султанабадской, Гиссарской, Каферниганской, Турсунзаденских районах и в Хатлонской области разводили 20 тысяч лошадей Лакайской породы. В шестидесятых годах двадцатого века из-за антилошадиной политики Хрущева, последовал принудительный забой лошадей. Из центра был направлен специальный представитель, который строго следил и докладывал об этом. С конезавода в Султанабаде лошади лакайской породы отправлялись на мясо двадцатью тридцатью колонными очередями подряд от Яванского поворота Ленинского района (нынешний Рудакинский район) до мясокомбината в Душанбе. После того, как возможности Мясокомбината были исчерпаны, большое количество лошадей было собрано в местности, окруженной горами с четырех сторон, в направлении Кокташ-Султанабад и расстреляно из пулеметов. Затем груда трупов лошадей закопано с помощью бульдозеров. По свидетельствам жителей той местности, после того, как лошадей захоронили, в течение сорока дней с того места слышалось приглушенное конское ржание. Это место называется «Атмазар» (Могила лошадей), и проходящие мимо него лошади до сих пор издают грустное, приглушенное ржание.

В прошлом народов Евразийского континента невозможно было представить без лошадей. Одним из главных факторов, обеспечивших успех наших предков, были кони как «Ат жигиттинг қанати» (Конь крыло джигита) [Назаров, 2010: 92]. Говорят, что «Аттин деву бар, инсу джинс қачади» (Лошадь имеет сверхъестественную силу, от которой от него злые духи убегают), конь почитается как сила против внешних сверхъестественных сил.

У лакайцев лошадь – *қулун* до шестимесячного возраста, maй – до года (в некоторых регионах — джабағи), лошадь старше года — калтетай, двухлетняя лошадь — гонен, трехлетняя – *донен*, еще не выведенная лошадь – *бедев*, самку – *бедев бие* и т. д. Взрослого

коня называют aйғыр, а боевого, воинственного коня — caқa aйғыр. Коневода называют caйuc, человека, знающего тип, характер и состояние лошади — cuhuu.

Основываясь на устных рассказах, т. е. сведениях старейшин, слышавших от своих предков, до сих пор помнят историю о лошадях, как неотъемлемую часть истории народа, и рассказывают в кругах, собраниях, пиршествах об их ценности, возможности. Лошадь способна оправдать надежды и убеждения своего владельца в любых сложных ситуациях, как спутник джигита, обеспечила немало успехов и удач. Так, сто лет тому назад, когда в Восточной Бухаре (нынешний центральный и южный Таджикистан) еще не установилась Советская власть (начало весны 1920 года), в Гиссаре жил бай-коневод по имени Куме-бий. В его табуне была рыжый коеь, отличавшийся от других своим умом, силой и умением понимать спутника по жестам и движениям. Лакай, из рода Келекей Мардан, с помощью этого рыжего коня постоянно выигрывал приз на скачках с козлодранием [Полевые, 1990].

В то время был такой обычай: за полтора-два месяца до свадьбы устраивался «Маслахат Аши» (Совещательные торжества) и назначался день козлодрания, то есть основной день свадьбы. Так как всадникам издалека требовалось определенное время, чтобы извещать их о козлодрании, а, во-вторых, свадьба, проводившаяся в прохладное время года, и большая очередность, козлодрание требовало определенного времени. В «Маслахат Аши» (Совещательная торжество) отец или мать хозяина пиршества выходил в круг людей и объявлял им, что главным призом выставляет себя. Если главный приз останется представителю народа — это прибавляет больше известности народу, если главный приз отбирают другие участники, т.е. представители другого клана — человек, который устраивал козлодрание, должен выкупить отца или мать у обладателя приза. В этом случае, в зависимости от честности гонщика, выигравшего приз, может быть потеряна четверть, треть, половина или даже все блага человека для выкупа своего родителя. Выставить себя в качестве главного приза имели несколько значений:

- 1. Призыв людей, т.е. представителей своего рода к объединению ради чести и достоинства. Так как, главный приз не должен выходить за пределы своего рода, этнической группы. Для этого люди должны стараться вместе. Если главный приз получает всадник из своего племени, он считает своим отцом или матерью, получает благословение старика или старухи. Поскольку приз он не требует, хозяин свадьбы дарит победителю пару лошадей и несколько овец.
- 2. Обладатель главного приза становится известным человеком. Связать родственные узы с таким достойным человеком старейшины считали большой удачей.
- 3. Это гарантировало, что обе стороны будут иметь большую привилегию продолжать традицию крестного отцовства в будущем. То есть старались породниться с ним путем брака, отдав за его сына свою дочь или, наоборот, женить сына на дочери такого уважаемого рода. Отказ же от взаимодействий близких родственников являлся причиной разрыва дальнейших отношений.

Итак, старшие, поверившие в потенциал наездников от своего клана, в качестве главного приза выставили себя перед толпой.

Ранней весной 1920 года один богач села Кокташ Гиссарского бекства хотел устроить козлодрание. Его мать поставила себя в качестве главного приза. Конечно, мать тоже верила в Мардана и Эшима, знаменитых всадников Лакая. К сожалению, в одной из козлодраний, в которых Мардан принимал участие, за неделю до этого основного козлодрания сломал руку. В церемонии козлодрания Мардан участвовал уже в качестве зрителя, так как не смог вступить как основной игрок. Увидев, в каком состоянии опущена рука всадника, представители народности заволновались. В начале церемонии за небольшие призы юноши вступают в игру. Когда главным призом будет объявлена мать ведущего свадьбы, площадь заполнят конные упряжки из Шахритуза, Кабадиана (южная часть Таджикистана), Денава, Джаркургана, Термеза, Байсуна и даже из Карши (южная часть Узбекистана). С разрешения Мардана на поле въезжает всадник Эшим на знаменитом рыжем коне. Лакайцы собираются вокруг Эшима. Эшим тоже был известным наездником, но рыжий конь, который был

привязан к Мардану, скорее всего, не мог быстро следовать за движением Эшима, а Эшим не мог быстро следовать за движением рыжего. Благодаря совместным действиям наездниковлакайцев тело пятилетнего козла, брошенного на козлодрание, оказывается в руках Эшима. Однако противники, состоящие из семи-восьми крупных групп, продолжают мешать Эшиму. Мардан, наблюдавший за этим, не выдерживал, вырвав стоящего рядом с ним коня другого всадника и одним прыжком помчался в поле. Присоединившись к толпе на голом коне и приблизившись к Эшиму, юноши Лакайцы открывают путь и дают всаднику шанс. Когда Мардан оказывается рядом с Эшимом, прыгает на рыжего коня и выхватывает козла с его седла, а Эшим, в свою очередь, пересаживается на ходу на дикую лошадь, на которой примчался Мардан. Рыжий конь, узнав своего хозяина, осмеливается прорваться через табун. Несмотря на слаженные совместные гармоничные действия хозяина и коня, соперники не позволяют им приблизить к финишу. Так как, финишная черта, в которую должны были бросить козла, тщательно охранялась ими. Все встают и начинают аплодировать с криком: «Мардан! Мардан!». После того, как он несколько раз обошел поле в окружении соперников, понимая невозможность довести козла до финиша, он наклонился и поцеловал в гриву своего скакуна, прошептал: «Защита чести моего народа принадлежит тебе, моя дорогая лошадка!..», и отпустил его поводья: «Теперь выбор за тобой!» [Полевые, 1990]. Конь, уже осознав бесполезность оказаться у финиша в такой яростной погоне, поскакал вокруг толпы, не имея возможности игнорировать требование своего напарника Мардана. После обращения к нему своего наездника, он меняет направление в сторону реки Каферниган, протекающую примерно в миле от него. За ним последовали сотни соперников. Рыжий бросается с высокого берега в бурлящую реку. А противники, натянув поводья своих лошадей, остались стоять на холме. В разлившейся реке на время теряются Рыжий и его всадник. Все участники думают, что их унесло потоком. Спустя некоторое время посреди воды появляется сначала Мардан, а потом сам конь. Все восклицают: «Если тело козы ушла в воду, это не в счет, мы начнем соревнование заново!». После того, как лошадь переплыла на другой берег, Мардан берет козла из упряжи, поднимает его над головой обеими руками, разворачивается, крутит козла над головой и кричит: «Если среди вас есть смельчаки, придите и возьмите!» и бросает козла через голову.

Мардан церемонно сделал несколько поворотов на своем коне. В этот момент весь народ и Бакавул (координирующие процесс козлодрание) собрался на другой стороне реки. Соперники, зрители и координаторы начинают кричать: «Приз твой, приз Мардану! Приз остался в Лакае, чистое, как молоко матери, вернись с козой!». После того, как эти призывы прозвучали несколько раз, всадник Мардан берет козу с земли, переплывает обратно реку и идет навстречу толпе. Эта пятнадцати-двадцати минутная ситуация принесет известность всаднику Мардану и его Рыжему коню и принесла Лакайцам славу. И в этот момент богач из Бойсуна попросил владельца коня продать его, оценив стоимость Рыжего коня на тысячу лошадей. Хозяин же на это ответил ему: «Я не продам коня, который защищал честь моего народа, даже за десять тысяч голов лошади!».

Таким образом, конь или лошадь сыграла важную роль в достижении успеха в социально-историческом развитии народов Евразийского континента, служила крылом человечества, вспомогательным и укрепляющим фактором даже в самые трудные времена. Эти аспекты выражены в устных произведениях, в частности в устных рассказах, и служат доказательством взаимосвязи истории и фольклорных произведений. В героических эпосах, таких, как «Алпомыш», «Гороглы», «Урал Батыр», «Слово о полку Игореве» и других произведениях, можем узнать, что успех главного героя зависит от потенциала и способностей находящегося под ним коня. Пропаганда и популяризация устного народного творчества тандема эпического героя-батыра и его верного спутника боевого коня побуждает молодёжь к совершению великих героических поступков на пути дружбы народов, верности и чести.

#### Литература

1. Архив института языка и литературы АН РУз, инв. № 1556.

- 2. Беленицкий А.М. Историко-географический очерк Хутталя с древнейших времен до X в.н.э. Материалы исследования по археологии СССР. –Москва-Ленинград, 1950. №15.
- 3. Бронников Н. Поездка в Горную Бухарию (Путевые наброски). //Туркестанские ведомости. 1896. №29.
- 4. Кармышева Б.Х. Узбеки-локайцы Южного Таджикистана. Труды Института истории, археологии и этнографии АН Тадж. ССР, вып. XXVI. -Сталинабад, 1954, вып. I.
- 5. Массон М.Е. К истории происхождения локайской лошади. Известия. Т.: ФАН СССР, 1949. №15.
- 6. Миркамолова М. Место эпоса Гёроглы в фольклоре узбеков-лакайцев южных районов Таджикистана. Диссертацию на соискание ученой степени кандидата филологических наук. -Душанбе, 1971. -С. 13. (таджик)
- 7. Назаров Н. Лақайцы: этнография, лингвистика и фольклор. Ташкент: Tamaddun, 2010. (узбек)
- 8. Об изучении творчества узбекских эпических произведений в Таджикистане. //Журнал «Узбекский язык и литературы». 1964. № 5. (узбек)
- 9. Полевые записы автора в 1990 году Рудакийский район Республики Таджикистан.
- $10.\,$  Снесарев А.Е. Восточная Бухара. Сборник материалов по Азии. Вып. 79. Санкт-Петербург, 1906.

©Назаров Н.А., 2024

**УДК 398.32** *Садалова Т.М.*,

д. филол. н., Национальный комитет по делам ЮНЕСКО в Республике Алтай, г. Горно-Алтайск, Россия

## ОБЩИЕ АРХАИЧЕСКИЕ АСПЕКТЫ АЛТАЙСКОГО И ТЮРКО-МОНГОЛЬСКОГО ЭПОСА

### GENERAL ARCHAIC ASPECTS OF THE ALTAI AND TURKO-MONGOL EPOS

Аннотация. Алтайский народ относится к одним из древнейших тюрко-монгольских народов Центральной Азии. Важным фактором, объединяющих тюрко-монгольский эпос является то, что на протяжении нескольких веков народы огромных просторов Евразии, объединенные единой культурой, находились в постоянном контакте. Важным достижением их духовной культуры является эпос, в котором сохранилось сходство очень древних верований, мифологических представлений, архаичных сюжетов. Сказительство, как древнейший жанр и уникальный вид устного народного творчества евразийских народов, донес до наших дней ключевые традиции способов передачи из поколения в поколение национальных духовных и нравственных ценностей народов Евразии. В статье рассматриваются общие архаические аспекты древнего алтайского эпоса с среднеазиатским эпосом «Манас» или ойротско-монгольскими «Джангар», «Гэсер», якутским олонхо «Нюргун батор» и башкирским кубаиром «Урал-Батыр».

**Abstract.** The Altai people are one of the most ancient Turkic-Mongol peoples of Central Asia. An important factor uniting the Turkic-Mongol epic is that for several centuries the peoples of the vast expanses of Eurasia, united by a single culture, were in constant contact. An important achievement of their spiritual culture is the epic, which preserves the similarity of very ancient beliefs, mythological ideas, and archaic plots. Storytelling, as an ancient genre and a unique type of oral folk art of the Eurasian peoples, has brought to the present day the key traditions of ways of transmitting from generation to generation the national spiritual and moral values of the peoples of

Eurasia. The article discusses the common archaic aspects of the ancient Altai epic with the Central Asian epic "Manas" or the Oirot-Mongolian "Dzhangar", "Geser", the Yakut olonkho "Nyurgun Bator" and the Bashkir kubair "Ural-Batyr".

**Ключевые слова:** архаический аспект, мотивы, образы, алтайский эпос, среднеазиатский эпос, якутский эпос, башкирский эпос, традиции, история, пласты.

**Key words:** archaic aspect, motifs, images, Altai epic, Central Asian epic, Yakut epic, Bashkir epic, traditions, history, layers.

В текстах алтайских героических сказаний отражены мотивы, сюжеты, образы, которые слагались на протяжении многих тысячелетий: в сказаниях о богатырях — воинах обязательно присутствует обряд инициации, герой получает боевого коня, одежду и вооружение. Эпос уже дает более подробную разработку образа-богатыря: его портрета, типических мест в его поступках и действиях, диалогов и т.д. Значительно расширяется круг подвигов богатыря-воина: борьба героев с чудовищами, борьба богатырей с подземным миром, героическое сватовство, борьба героев за сохранение и укрепление семьи и рода, борьба с вражескими набегами.

В связи с этим древний алтайский эпос имеет разные пласты и формы взаимодействия с эпическими произведениями других тюрко-монгольских народов, такими как: среднеазиатским эпосом: «Манас» [Манас, 1984] или ойротско-монгольскими — «Джангар» [Джангар, 1990], «Гэсер» [Абай Гэсэр, 1960]. якутским олонхо, например, как «Нюргун батор» [Нюргун Боотур Стремительный, 1975], башкирский «Урал-Батыр» [Урал-Батыр, 2004].

Важное место в этом ряду могут занимать большое количество архаических эпических произведений других народов Южной Сибири — шорцев, тувинцев и хакасов. Например, Гэсэр, также как многие герои-богатыри алтайских героических сказаний послан на землю — в средний мир спасителем. Многие из алтайских богатырей, например, как Кёгюдей-Мерген [Маадай-Кара, 1973], чтобы явиться в новом облике в среднем мире, как и Гэсэр, рождаются у престарелых родителей. Эпизоды с описанием: обретения богатырского коня, седлания коня, богатырского одеяния, владений подземного мира Эрлика, совершения подвигов имеют много совпадений.

Важным аспектом представляется тот факт, что в текстах тюрко-монгольского эпоса уточнение территории, как: «Алтай» выступает художественно — мифологическим пространством. Так, в кыргызском эпосе «Манас» Алтай указывается в качестве родовой территории, местом, где родился герой. В ойротско-монгольском «Гэсэр» эпосе Алтай упоминается как священная земля и место действия эпических событий. Включение мифологического пространства — Алтай в то же время является важным компонентом композиции произведения в описании среднего мира.

В тюрко-монгольском фольклоре понятие трехмерного пространства — это древнейшая единая мировоззренческая система, что нашло специфическое преломление и в фольклоре. В свое время С.Г. Неклюдов указывал на то, что эпические пространственновременные категории являются сложившейся художественной системой [Неклюдов, 1972:. 19]. В алтайском эпосе характеристики пространства трех миров даны через призму мировоззренческих представлений: «свой» — «чужой».

Сюжеты многих классических эпических произведений выстраивается, согласно жизненному циклу, как отмечал в свое время еще В. М. Жирмунский [Жирмунский, 1974: 27]. При этом логика развития сюжета не нарушается. В рамках сложившейся традиции сюжет удлиняется за счет новых подвигов наследников героя, придавая их композиции «серийность» изложения, логически приближают к реальным историям, что позволяет рассуждать о жанре сказаний как о самозарождающемся эпосе на каждом историческом этапе своего развития, но в то же время, как продолжающийся сюжет предыдущих текстов.

Если сказание предваряет повествование об отце Манаса — Джакыпе, и в основном сюжете речь идет о рождении, подвигах, женитьбе и других деяниях самого Манаса, то

дальнейшая речь идет о его сыне Семетее и внуке Сейтеке и т.д., при этом логика развития сюжета не нарушается [Манас 1984].

Подобный ход событий отмечается и в ойратско-калмыцком эпосе «Джангар», когда, кроме батальных сцен и воинских походов главного героя и его сподвижников, прослеживается линия женитьбы отца и рождения сына [Джангар, 1990].

В большинстве алтайских эпических сказаний также прослеживается богатырская линия отца — сына — внука, хотя и в ограниченных сюжетных действиях. Например, если обратиться к «Урал-Батыру», то дело героя также продолжают его потомки [Урал-Батыр, 2004].

*Наблюдаем сходство тюрко-монгольского эпоса и на уровне* генетических фольклорных связей, на уровне поэтики, тем и сюжетов, мотивов и образов, композиции. Такой подход расширяет наше представление о единой системе сказительского творчества у тюрко-монгольского народов.

Это в очередной раз подтверждает теорию алтайского эпосоведа С.С. Суразакова об исторической этапности развития эпоса, когда каждая формация формирует своего нового героя, наполняя эпос новым содержанием [Суразаков, 1985]. Именно такой ход развития событий создает эпическую «реальность» или, как отметил В.М. Гацак: «историзованность памяти» по поводу соотнесенности «хроноактов» с реальными отрезками времени [Гацак, 1989: 18 — 19]. Исследователь Ю.А. Новиков отмечал, что: «Вероятно, такой вид они приобрели в результате длительного исторического развития, причем в последние полторадва столетия доминирующей была тенденция к усложнению структур. Об этом свидетельствуют относительная стабильность и обязательность ключевых эпизодов, составляющих ядро того или иного сюжета..., факультативность и взаимозаменяемость осложняющих мотивов и эпизодов, сравнительная узкая их локализация "[Новиков, 2000:. 51 — 52].

В текстах алтайских сказаний зачастую из-за архаичности древних мифологических сюжетов: «распространены мотивы возникновения героя вместе с Землей и Небом, Солнцем и Луной, вместе с горами и реками или мотивы небесного происхождения героя», то есть, именно через архаический эпос мы осознаем его сакральный смысл или божественное предназначение эпических героев [Суразако, 1985: 24].В связи с этим следует упомянуть, что и в башкирском эпосе «Урал-Баатыр» присутствуют космогонические мотивы, так как семья Урал-батыра — первые люди на земле, есть эпизоды змееборства, поиски живой, мертвой воды итд. [Урал-Батыр, 2004].

Для тюрко-монгольского эпоса характерно достаточно большое количество совпадающих версий, поэтому С.С. Суразаков утверждал, «что перед нами одни и те же произведения, восходящие к древнему общему источнику», так как все эти народы в далеком прошлом имели общих предков, и прошли один исторический путь, вследствие чего мы находим общие корни сюжетов, ярко отраженных в героических сказаниях» [Суразаков, 1982: 10-26].

Алтайский эпос, благодаря сохранению в нем множества архаических сюжетов, образов и мотивов, дает нам представление о богатом и многообразном эпосе, который в значительной мере предопределил характер эпического творчества последующих эпох.

Но во всех сказаниях тюрко-монгольских народов основными функциями эпических богатырей является защита родной земли от захватчиков и спасение своего народа.

В заключении следует подчеркнуть, что в современных реалиях темы, присутствующие в тюрко-монгольской эпике представляют огромный духовный потенциал в развитии межкультурного диалога и сопоставительных исследований. Героические сказания центрально-азиатских народов представляют собой своеобразное и многостадиальное явление.

#### Литература

- 1. Абай Гэсэр. Улан-Уде, 1960.
- 2. Гацак В.М. Устная эпическая традиция во времени. М.: Наука, 1989. 256 с.

- 3. Джангар. Калмыцкий героический эпос. М., Главная редакция восточной литературы, 1990. 479 с.
- 4. Жирмунский В.М. Тюркский героический эпос. Л.: Наука. Ленингр. Отд-ние, 1974-725 с.
- 5. Неклюдов С.Ю. Время и пространство в былине // Славянский фольклор. М., 1972.
  - 6. Новиков Ю.А. Сказитель и былинная традиция. СПб., 2000. 374 с.
  - 7. Нюргун Боотур Стремительный. Якутск, 1975. 430 с.
- 8. Маадай Кара. Алтайский героический эпос / составитель С. С. Суразаков. Москва : Наука, 1973. 465 с.
  - 9. Манас: Киргизский героический эпос. Кн. 1-2. М.: 1984-1988.
- 10. Суразаков С.С. Алтайский героический эпос. Под ред. В.М. Гацака. М.: Наука, 1985.-256 с.
- 11. Суразаков С.С. Из глубины веков. Статьи о героическом эпосе алтайцев / Сост. 3.С. Казагачева. Горно-Алтайск, Алтайское книжное отделение, 1982. 144 с.
- 12. Урал-Батыр. Башкирский народный эпос в прозаическом переложении А. Хусаинова. Уфа, 2004.-112 с.

©Садалова Т.М., 2024

УДК 930.2:398.22(=512.141)

**Салихов А.Г.** к. ист. н., вед.н.с., ИИЯЛ УФИЦ РАН, г. Уфа, Россия

## НЕКОТОРЫЕ ВАРИАНТЫ ЭПОСА «ЗАЯТУЛЯК И ХЫУХЫЛУ» ИЗ ФОНДОВ УФИМСКОГО ФЕДЕРАЛЬНОГО ИССЛЕДОВАТЕЛЬСКОГО ЦЕНТРА РАН

# SOME OPTIONS OF THE EPIC "ZAYATULYAK AND KHYUKHYLU" FROM THE FOUNDATIONS OF THE UFA FEDERAL RESEARCH CENTER OF THE RAS

Аннотация. В статье рассмотрены варианты башкирского народного эпоса «Заятуляк и Хыухылу», хранящиеся в фондах Научного архива Уфимского федерального исследовательского центра Российской академии наук. В ней, в частности, приведены сведения о рукописном варианте эпоса, записанного на кириллице в 1985 году. Отдельно анализируется рукописный вариант эпоса на арабской графике, переписанный в 1928 году с древней рукописи известным фольклористом Габдельахатом Вильдановым. По его словам, данный список был составлен в середине XVIII века.

**Abstract.** The article examines variants of the Bashkir folk epic *Zayatulyak and Khyukhylyu*, stored in the funds of the Ufa Federal Research Center of the Russian Academy of Sciences. In particular, it contains information about the handwritten version of the epic, recorded in Cyrillic in 1985. A handwritten version of the epic in Arabic script, rewritten in 1928 from an ancient manuscript by the famous folklorist Gabdelakhat Vildanov, is analyzed separately. According to G. Vildanov, this list was compiled in the middle of the 18th century.

**Ключевые слова:** Арабографичная рукопись, «Заятуляк и Хыухылу», эпос, фольклор, башкирское народное творчество, В.И. Даль, Мажит Гафури.

**Keywords:** Manuscript in Arabic script, *Zayatulyak and Khyukhylyu*, epic, folklore, Bashkir folk art, V.I. Dahl, Mazhit Gafuri.

Башкиры обладают богатым фольклором самого разнообразного жанра, многие из которых дошли до современности. Как известно, в ряде образцов башкирского народного творчества имеются местные топонимы, свидетельствующие об их важном месте в культурной жизни народа. Одним из подобных эпосов является эпос "Заятуляк и Хыухылу", дошедший до нас в многочисленных записях и вариантах.

Еще в 1843 году эпос «Заятуляк и Хыухылу» был записан и опубликован на русском языке под названием «Башкирская русалка» в журнале «Московитянин» известным русским лексикографом и писателем В. Далем. В 1858 году также на русском языке был издан Л. Суходольским в журнале «Вестник Императорского русского географического общества». Чуть позже к его изучению подключились российские краеведы Р. Игнатьев и М. Лоссиевский. Основы научного изучения эпоса были заложены в 1892 году известным ученым Г. Потаниным. Примечательно, что в 1901 году к эпосу проявил интерес венгерский тюрколог Вильмош Проле. Через год увидел свет вариант эпоса, записанный местным краеведом С. Султановым. Также достойно внимания вариант «Заятуляк и Хыухылу», опубликованный в 1910 году М. Гафури, впоследствии ставшим Народным писателем Башкортостана [Нэзершина, Юлдыбаева, 2020: 169–171].

Изучение эпоса «Заятуляк и Хыухылу» продолжалось в течение XX столетия. Многие известные фольклористы и литературоведы неоднократно обращались к исследованию данного эпоса. В этот период в научное изучение эпоса внесли вклад известные ученые А. Усманов, А. Харисов, А. Киреев, М. Сагитов, С. Галин, Ф. Нэзершина, А. Сулейманов, Р. Солтангареева, В. Котов, Н. Хуббитдинова, Г. Юлдыбаева, О. Ахмедрахимова [Нэзершина, Юлдыбаева, 2020: 172–175].

«Заятуляк и Хыухылу» также вошел в многотомный свод «Башкирское народное творчество в 1987, 1998 годах. В конце XX века эпос был издан А. Сулеймановым и Г. Ибрагимовым на башкирском и турецком языках в Турции. Исследователь башкирского фольклора Ф. Надршина наряду с другими эпическими произведениями опубликовала его в 2010 году в Уфе на башкирском, русском и английском языках.

В 2019 году сотрудники отдела восточных рукописей совершили археографическую экспедицию в Давлекановский район Республики Башкортостан. Во время экспедиции были собраны фрагменты рукописей и старопечатных книг на тюркском, арабском и персидском языках, опрошено более 80 информантов, записаны фольклорные, этнографические и исторические материалы. В деревне Бурангулово был обнаружен вариант башкирского эпоса «Заятуляк» в записи 1985 года. Этот рукописный вариант, сделанный на кириллице в 1980 году, хранился у Гульсимы Саитгареевны Муллагареевой (1957 г.р.). В конце текста имеется запись: «З декабря 1985 года. Шафикова Фаузия. Рассказала Сания Ибрагимова. Записали вечером в доме снохи Рашиды [Ситдикова (1931–2005)]». По сообщениям информаторов, С. Ибрагимова (1911–1993) родилась в деревне Кыдрас указанного района. Она обучалась в медресе. Ф. Шафикова (1931–1992), родилась в деревне Канны-Тюркай того же района. Позже было установлено, что десять лет раньше данный эпос был скопирован доктором филологических наук Р. Султангареевой и опубликован в 2012 году в Уфе в книге «Башкорт сәсән мәктәбе» («Башкирская школа сэсэнов») [Письменные памятники, 2020: 254].

От жительницы д. Бурангулово Давлекановского района Резеды Тимергалиевны Курбангалиевой (1962 г.р.) была получена стихотворное сочинение, созданное по мотивам эпоса. Обладая поэтическим даром, автор пересказала новым стихотворным стихосложением эпический образец народного творчества, в котором можно увидеть моменты близкие к фольклору [Письменные памятники, 2020: 254–265].

Вариант эпоса и стихотворного произведения из д. Бурангулово были в 2020 году изданы совместно с вариантом эпоса 1936 года, вошедшие в книгу «Письменные памятники западных и северо-западных районов Башкортостана: статьи и материалы». В данном издании были отражены результаты исследований по указанному региону, особенно Туймазинскому и Давлекановскому районах. Материалы, связанные с эпосом, были подготовлены к изданию А. Салиховым [Письменные памятники, 2020].

В фонде Научном архиве Уфимского федерального исследовательского центра РАН хранится рукопись с одним из старейших вариантов эпоса «Заятуляк и Хыухылу». Данный текст был переписан в 1928 г. известным фольклористом Габдельахатом Вилдановым. В конце текста имеется пояснение упомянутого ученого: «Оригинал рукописи был обнаружен в 1928 г. в чердаке мечети деревни Койо Зилаирского кантона. В рукописи отсутствует дата переписки.

Судя по бумаге, на которой написан текст, он может быть написан примерно к 150–160 лет назад. Гауф (Габдельахат Вилданов)» [НА УФИЦ РАН, Ф. 3. Оп. 5. Д. 62. Л. 1].

В данном небольшом комментарии содержится богатая информация. Во-первых, стало ясно, что оригинл текста эпоса был обнаружен в деревне Максют (Койо – старое название этой деревни), относящейся по современной административной территории к Кугарчинскому району РБ. В момент посещения Г. Вильдановым данная деревня, в том числе и многие другие населенные пункты Кугарчинского района, входила в состав Зилаирского кантона.

Во-вторых, Г. Вилданов, учитывая качество бумаги рукописи, пришел к выводу, что рукописный вариант, с которого он переписал, можно датировать серединой XVIII в. Исходя как из особенностей самого произведения, так из особенностей рукописи можно предположить, что первоначальная запись была сделана еще в более ранние периоды. Можно сказать, что данный вариант является списком варианта, зафиксированного в средние века. Рукопись богата словами и выражениями различных тюркских языков и их диалектов. В ней присутствуют морфологические и лексические своеобразия, свойственные письменному тюркскому языку Средней Азии и Анатолии.

К сожалению, рассматриваемый рукописный вариант эпоса сохранился не полностью. Причиной тому является ее возраст, из-за которой она пришла в ветхость, страницы порвались, почернели и испачкались. Поэтому Г. Вилданов, переписывая с оригинала, неоднократно в скобках указал нечитаемые места, а в некоторых местах поставил многоточия.

Данный рукописный вариант эпоса «Заятуляк и Хыухылу» в 1971 г. был тринскрибирован М. Рафиков на башкирскую кириллицу. В 2021 году автором статьи на основе современного башкирского письменного языка был подготовлен еще один вариант транслитерации, включенный в очередной том свода «Башкирское народное творчество».

Анализ текста показывает, что со временем рукопись рассыпалась, некоторые страницы были утеряны. Сохранившаяся часть была заново собрана и прошита. При прошивке были перепутаны страницы. В результате этого финальная часть оказались в начале. Подобные путаницы встречаются и в других эпосах, сохранившихся в рукописной форме. В данном случае предполагаем, что текст, возможно, должен был бы начаться с неопознанных страниц. Потому что со временем, по причине частого чтения, использования, первые страницы рукописи, оставшиеся без обложки, изрядно потрепались, испачкались, порвались. По нашему мнению, сохранившаяся часть эпос по логике должна бы начаться словами "Саг булды. Һич кем ирсэ бу серне тоймады…" [Остался здоровым. Никто не узнал эту тайну…]. А часть, следующая до них, должная быть их продолжением.

Таким образом, в статье были рассмотрены несколько вариантов башкирского народного эпоса «Заятуляк и Хыухылу», хранящиеся в фондах Уфимского федерального исследовательского центра РАН. Анализ приведенных вариантов дополняет историю бытования, собирания и изучения эпоса.

#### Литература

- 1. Нэзершина Ф.А., Юлдыбаева Г.В. Башкорт халык кобайыр-иртэге «Заятүлэк менэн hыуhылыу»: язып алыу, бастырыу hәм өйрәнелеү тарихы // Бөгөнгө донъяла халык мэзэниэте: традициялар, сәсәнлек hәм йолалар: Халык-ара фэнни-гәмәли конференция материалдары (Өфө к., 30 октябрь, 2020 й.). Өфө, 2020. С. 169–176.
- 2. Научный архив Уфимского федерального исследовательского центра РАН (НА УФИЦ РАН). Ф. 3. Оп. 5. Д. 62. Л. 1–17.
- 3. Письменные памятники западных и северо-западных районов Башкортостана: статьи и материалы / сост. и отв. ред. А.Г. Салихов. Уфа: ИИЯЛ УФИЦ РАН, 2020. 322 с.

© Салихов А.Г., 2023

## ОСОБЕННОСТИ И ФУНКЦИИ ГЛАВНОЙ ГЕРОИНИ В БАШКИРСКИХ ЭПОСАХ

## FEATURES AND FUNCTIONS OF THE MAIN HEROINE IN BASHKIR EPIC TALES

Аннотация. В настоящей статье рассматриваются образы главных героинь эпосов «Урал-батыр» и «Акбузат», занимающих важное место в создании композиционноструктурного, поэтико-стилевого ряда и содержательной составляющей народных произведений. Цель исследования – выявить особенности и функции главной героини в башкирском народном эпосе. Научная новизна исследования состоит в том, что в представленной статье впервые комплексно изучены истоки женских образов в башкирском эпосе, показаны их особенности и функции. В этой связи рассматриваются также мифологические верования, освещаются вопросы ролевой функции, символики образа, статуса в эпическом социуме, взаимодействия с другими персонажами, особенности отображения облика женщин (Хумай, Айхылу («Урал-батыр»), Нэркэс («Акбузат»). В исследовании еще раз подчеркнуто, что эпические героини божественного или чудесного происхождения обладают необыкновенной красотой, отражают замыслы плодородной магии, материнского начала, а их супружеские союзы с демиургами, батырами маркируют посвященность мужей-избранников в высший статус повелителей человечества или рода. Эпические героини вбирают идеи первопричинности рождения человека на земле по благословению матери рода. Они имеют несколько ипостасей и основные характеристики как мифологического (магия чудесных превращений, необыкновенная неземная красота, власть над временем и пространством) и семейно-бытового планов (они мудрые супруги, матери сыновей, достойные и преданные жены мужей-батыров, целительницы). В их образах символизированы идеалы женщин-праматерей.

Abstract. The article deals with the main lady characters of the epics «Ural-Batyr» and «Akbuzat», taking up an important role in creating a compositional-structural, poetic-style series and content components of the folk works. The goal of the research is to identify the specifics, characteristic features, intentions of uniqueness, role, and place of female images in the Bashkir folk epics. The scientific novelty of the research is determined by the fact that, in the presented work, the origins of female characters in the Bashkir epic are comprehensively studied for the first time, also mythological beliefs are explored, and questions such as the role function, symbolism of the image, status in the epic society, interaction with other characters, and features of the representation of women's appearance (Humay, Aikhylu («Ural-Batyr»), Nerkes («Akbuzat») are highlighted. As a result, it was revealed that epic women of divine or miraculous origin have extraordinary beauty, power of influence, reflect the intentions of fertile magic, the maternal principle, and their marital unions with demiurges and batyrs mark the dedication of their chosen husbands to the highest status of rulers of humanity or the clan. Women absorb the ideas of the primordial nature of man's birth on earth with the blessing of the mother of the lineage. Epic women have several hypostases and two main characteristics of both mythological (magic of miraculous transformations, extraordinary unearthly beauty, power over time and space) and family-household (they are wise spouses, mothers of sons, worthy and devoted wives of batyr-husbands, healers). Their images symbolize the ideals of female foremothers.

**Ключевые слова:** эпос, мифология, поэтика, образ, героиня, функция, особенность, башкирский.

**Key words:** epic, mythology, poetics, image, heroine, function, feature, bashkir.

Эпос является важным достоянием духовной культуры башкирского народа. В народных произведениях содержится бесценный источник информации о жизни, верованиях, традициях предков, отражается история, быт башкирского народа, его мировоззрение, духовное богатство и поэтическое мышление. Эпические сказания башкир богаты своими героями и событиями. Эпосы тюрко-монгольских народов в большинстве случаев повествуют о героических подвигах богатырей. Также наряду с ними в сказаниях большую роль играют образы главных героинь.

Чем древнее эпос, тем больше доминирует в нем мифологическое содержание, а образы и мотивы, художественные решения основываются на архаичных верованиях, традициях. Особенность мифологических эпосов в том, что в них герой рождается чудесным образом, совершает деяния демиурга, спасает природу, побеждает чудовищ и устанавливает гармонию в мире. Герой-батыр, демиург обычно выбирает себе жену из зооморфического вида или из рода птиц. В башкирском мифологическом эпосах «Урал-батыр», «Акбузат» главный герой женится на девушке-птице. От союза мужчины и женщины, принадлежащих к разным сферам (вода – земля – небо) появляются новые люди рода.

Актуальность более глубокого изучения образа женщины отвечает взросшим интересам по обнаружению воспитательных, духовно-нравственных потенциалов, которые особо выразительно обобщены в эпических произведениях. Объектом исследования являются башкирские народные сказания «Урал батыр» и «Акбузат».

В башкирском эпосе главный герой обычно выбирает себе жену необычную не только по физическим данным, но и с высокими духовными и моральными качествами. В башкирской обрядовой культуре имеют место архаичные испытания молодого мужчины и посвящения его в класс мужчин через союз с женщиной. Брачное соитие, воссоединение женщины и мужчины имели также обрядовое значение, социальное содержание для коллектива. Известно, что союз с непорочной женщиной высокого ранга в древнем обществе гарантировал посвящение героя «в новый социальный статус и сан, служил символом нового рождения в новом качестве» [Васильков, 1988:110]. Так, в эпосе «Урал батыр» Урал женится на дочери царя птиц Самрау и Солнца — Хумай.

Хумай — девушка-лебедь, живет то у матери на небе, то у отца на земле. Она бессмертна, может менять свой облик и превращаться и в птицу, и в девушку. Союз Урал батыра с необычной Хумай делает главного героя физически и духовно еще более сильным, непобедимым, способным на великие победы и деяния во имя народа.

Самрау батша шул сакта «Кейәүем бул», – тигән, ти. Бөтә илде йыйғандар, «Ил батыры бул һин», – тип, Уралға дан биргәндәр [Урал батыр, 2005:82].

Выступил царь Самрау вперед, Зятем быть своим предложил. Зазывали тут всех собрали, Просили: «Будь батыром страны!» [Башкирское народное творчество,

1987:102].

Урал батыр устанавливает законы общества и призывает народ к высоким моральным ценностям, обращаясь со словами: «Якшылык булнын атығыз, кеше булнын затығыз!» [Урал батыр, 2005:113], «Пусть станет добро лишь вашим конем, пусть имя будет вам — человек» [Башкирское народное творчество, 1987:129].

Божественная Хумай, согласно законам мифологического эпоса, обладает мифическим конем — Акбузатом, который достался ей от отца Самрау. В эпосе Акбузат — крылатый конь. Также Хумай владеет булатным мечом, что потдверждает способность Хумай защитить свое пространство. Прежде чем получить коня и оружие, Урал батыр выполняет условия девушки — совершает подвиги. Строго следуя совету своего отца — падишаха Самрау, Хумай просит Акбузата выбрать ей достойного мужа. Конь выбирает достойного Хумаю батыра, ставит условия для проверки силы и доблести претендента, а после становится верным спутником батыра.

С помощью Акбузата и булатного меча Урал батыр уничтожает подземных и небесных врагов народа. Овладение божественным конем и оружием несет в себе статус высокой посвященности. Этот фактор является знаковой характеристикой мифической женщины — Хумай. Только сумевший показать в состязаниях свою силу, ум Урал батыр оказался достойным мужчиной, от которого у Хумай родился сын.

После смерти Урал-батыра Хумай навсегда осталась в облике птицы и покинула страну. Лишь спустя много лет, соскучившись по мужу, она прилетела на Урал, вывела птенцов, и лебединое племя размножилось. В эпосе величие птицы Хумай отображается в уважении и верности мужу. При этом сама Хумай говорит о том, что уже не сможет быть девой-женщиной:

Номай исемем калһа ла, Кешеләр кыз тиһә лә, Кош тунымды һалмайым [Урал батыр, 2005:114]. Хоть имя есть – Хумай – у меня, Хоть люди знают, что женщина я, Я птичью шубу уже не сниму [Башкирское народное творчество, 1987:129].

Иными словами, в эпосе «Урал батыр» Хумай выступает как родоначальница лебединого племени. Она не успевает поцеловать героя. Из-за этого не может превратиться в женщину. Как отмечает А.С. Мирбадалева, «здесь сохранился также весьма архаический мотив партеногеза (девственного зарождения), который относится к одному из древнейших мотивов: лебеди появляются из снесенных Хумай яиц, оплодотворенных воздухом» [Мирбадалева, 1977:23]. В эпосе отображается культ птицы как посредника миров. Хумай отвечает этим функциям, соединяя верхние и нижние миры. Идея женщины как матери-прародительницы человеческого рода связывается с божественностью, чудесным ее происхождением. Она способна на чудо деторождения и перевоплощения. В мифе перевоплощение — это закодированная мысль о возможности быть во многих ипостасях, предназначениях.

Айхылу — сестра Хумай, дочь падишаха Самрау и Луны. Она также небесного происхождения, действует в обликах и лебедя, и девы. О возможностях вечной превращаемости констатирует Урал-батыр уже при первой встрече с Айхылу:

Теләһәң, кош булырһың, Теләһәң, кыз булырһың [Урал батыр, 2005:69].

Пожелаешь – птицею станешь, Пожелаешь – девушкой станешь [Башкирское народное творчество, 1987:90].

Красоте башкирских эпических женщин посвящены специальные статьи ряда исследователей (Хусаинова Г.Р. «Описание женской красоты в башкирском фольклоре», «Формулы женской красоты в башкирском эпосе»; Юлдыбаева Г.В. «Красота эпических героинь в архаических эпосах башкир (на материале эпосов «Урал батыр», «Акбузат», «Заятуляк и Хыухылу» и др.), поэтому, не вдаваясь в подробности, отметим, что в эпосе особое внимание уделяется внешней ослепительной красоте Айхылу. Она обладательница тонких черных бровей, длинных ресниц, сияющих черных глаз, родинки на лице, белоснежной улыбки, длинных черных волос, роскошных грудей, тонкой пчелиной талии и мелодичного голоса.

Во-первых, Айхылу необыкновенно красивая. Во вторых, удивительна ее глубокая любовь к своей стране и родным, которая выше ее собственных интересов. Урал находит Айхылу в образе птицы, плывущей по озеру. Затем Айхылу из птицы превращается в девушку и рассказывает, что ее похитил див.

Дейеүзэрзэн кастым мин, Бөтэ тыуған илемэ Яу килер тип курктым мин [Урал батыр, 2005:67]. Убежала от дива я, Туда, где родина моя, Боюсь, что див войною придет [Башкирское народное творчество, 1987:89].

Отражением мифологического миросозерцания является ярко антропоморфизм – очеловечивание природы. Солнце и Луна здесь изображены как жены повелителя птиц - Самрау, а его дочери Хумай и Айхылу могут менять свой облик и превращаться в прекрасных девушек. Птицы, животные, демонологические существа обладают человеческой даром речи, тем самым передают эпосе идеи природопоклонничества.

Солнце и Луна как антропоморфные «персонажи» эпоса в целом пассивны, но не безучастны. В эпосе «Урал батыр» состояние беды передается метафорой солнца. Так, затмение солнца наступает, когда оборотень — Заркум проглатывает Хумай. Меняется лик Луны в связи с неудачным браком дочери — Айхылу. Участие человеческого мира и мира космоса взаимодействуют. Изменения во внешнем мире отражаются на внешнем облике Луны, тем самым доказывая тесную взаимосвясь космоса и человека. Свое происхождение и судьбу Айхылу излагает своему сыну:

Караңғы төн яктырткан Айзан тыуған бала инем, Әсәм һөйгән дана инем; [Урал батыр, 2005:96].

Знай: от Луны я рождена, Что озаряет ночную мглу. Мать любила очень меня [Башкирское народное творчество, 1987:114-115].

Метафорическое изложение астральных явлений, реалий космоса – характерная черта эпоса. В эпических строках запечатлены следы древнейших мифов, «объясняющих этиологических причины солнечного затмения, также происхождения пятен на Луне» [Надршина, 2005].

Верования и мифы о птице – неотъемлемая часть древних основ народов. У башкир строго запрещалось убивать журавлей и традиционной культуры лебедей, разорять гнезда птиц. Башкирские пословицы гласят: «Аккош атыу килешмәй – яңғызлыкка була» – «Стрелять в лебедя – жить в одиночку», «Өстәлдә аккош – ауылда бэлэ» – «Лебедь на столе – беда на селе». Башкирские запреты связаны с освещением, обожествлением журавлей, лебедей. Темы запретов убивать священных птиц имеются в трудах как башкирских ученых Ф.А. Надршиной, Сагитова, А.Ф. Илимбетовой, Султангареевой, A.M. Сулейманова и др., так и российских Ойношева.

Алтайский фольклорист Василий Ойношев подчеркивает запрет убивать священных птиц лебедей, журавлей [Ойношев, 1995:32].

В эпосе «Акбузат» имеет место мотив превращения подводной девушки — Наркас в птицу для перемещения из подводного мира на землю. Здесь имеются отголоски мифа с его представлением о непреодолимости границ между разными мирами: верхним, средним и нижним, вследствие чего переход из одного мира в другой возможен лишь посредством обязательных превращений [Коломакина, Трубецкой, 2019:50].

Водяная красавица Наркас – девушка с золотыми волосами, дочь подводного царя Шульган, основной образ женщины в эпосе «Акбузат». Наркас, обернувшись золотой уткой, купается в озере отца. Примечательно то, что девушка-птица выходит на берег озера только во время полнолуния на четырнадцатые сутки месяца. Она садится на золотой трон и расчесывает длинные волосы. Четырнадцать дней – это временной промежуток, который связан с фазами Луны.

Описание девы не имеет детальной характеристики, разбросано по тексту в отрывках, но, все же, формирует целостный образ. В строках, описывающих красоту Наркас, упор делается на ее одежду, украшения, богатому образу жизни без забот [Юлдыбаева, 2018:42]. Красота имеет не только эстетическую силу, она сакральна. Например, чрезвычайная сила Наркас образно дается в конце эпоса:

Йөзөм асһам, кояшың, Оялып, болотка инәр; Кемдәр көрәш теләһә, Уға йөзөмдө асһам, Күзе камашыр нур мән [Башкорт халык ижады, 1998: 176-177]. Когда я лик открывала свой, Солнце пряталось, стесняясь; Если кто-то захочет со мной

Посоперничать, – и тогда

Лишь лицо я открою свое,

Слепнет сразу соперник мой [Башкирское народное творчество, 1987:176].

Наркас силой своей красоты ослепляет всех вокруг, если она откроет свое лицо, даже солнце, «устыдившись, за тучи уйдет». Это эпическая универсалия, которая имеет свою магию. Ослепительная красота — формула определения неземной, неестественной, потрясающей красоты Наркас.

Мифическая женщина чувственна и искренна в любви. Наркас не вступает с Хаубаном в борьбу, она просит своего отца не погубить батыра, так как она полюбила его. Согласно эпосу Наркас признается в любви Хаубану:

Һиңә йөрәк асманым,Һине тәүлә күргәс тә,Күңелемдән һөйҙөм мин,

Һиңә әйтергә кыйманым [Башкорт халык ижады, 1998:177].

К тебе душа потянулась моя. Когда тебя коснулся мой взор,

Стала я вдруг сама не своя.

Но не сказала тебе ни о чем [Башкирское народное творчество, 1987:177].

В этих строках эпоса отражены народные представления о неделимости внешней красоты и красоты духовной. Как пишет исследователь Юлдыбаева, «богатырские качества героини, ее физическое совершенство, могучее здоровье, огромная сила являются идеалом красоты в эпической действительности и соответствуют архаическим представлениям народа о прекрасном » [Юлдыбаева, 2014:153].

Таким образом, женские образы Хумай, Айхылу, Нэркэс в башкирских народных эпосах «Урал батыр», «Акбузат» отображают идеи материнского и женского начала в зарождении жизни на земле.

Мифологичность эпических женщин потдверждает тот факт, что они разного происхождения: земного, водного и небесного. Женские персонажи имеют огромный локус проживания: Хумай — живет то у матери Солнца на небе, то у отца Самрау на земле; Айхылу — также дочь царя птиц Самрау и Луны; Наркас — дочь подводного падишаха Шульгана (здесь вода как мир исключительного происхождения девушки).

Женские образы Хумай, Айхылу и Наркас предстают как матери человеческого рода. В эпосах «Урал батыр» Урал, в «Акбузат»е – Хаубан влюбляются в девушек-птиц и женятся. В первые же моменты наступания на землю в стороне мужа (входа в класс женщин) девушке даются наказы во имя түл арттырыу – увеличения родопроизводительности. По древним мифологическим представлениям, птица являлась первопричиной зарождения человека на земле. Эпизоды эпических браков между демиургами и необычайными женщинами проводят идею космизации мира, установления гармонии в жизни и в природе в целом [Султангареева, 2021:43]. В «Урал батыре» Хумай – навечно верная, преданная жена Уралу и мать сына-батыра – Иделя («Идель» – название реки в Республике Башкортостан), Айхылу – мать Хакмара («Хакмар» – название реки в Республике Башкортостан), рожденного от брата

Урал батыра Шульгана. Образы главных героинь в эпосах действуют как архетипы родопроизводительной силы.

Женщины в эпических сказаниях обладают неземной ослепительной красотой, представляющей высокую эстетику в поэтике текста и восходящей к особой предназначенности. В башкирских сказаниях проводится мысль о том, что женские образы имеют функциональную роль, место и значение в судьбе народа и природы: они закрепляются брачными узами с демиургами, вдохновляют мужей на совершение подвигов во имя народа и страны, соединяют противоположные миры, являются продолжателями рода на земле.

### Литература

- 1. Башкирское народное творчество. Том І. Эпос. Уфа: Башкирское книжное издательство, 1987. 544 с.
- 2. Башкорт халык ижады. Өсөнсө том. Эпос. Өфө: Башкортостан «Китап» нәшриәте, 1998. 448 бит.
- 3. Васильков Я.В. Древнеиндийский вариант сюжета о «безобразной невесте» и его ритуальные связи // Архетипический ритуал в фольклорных и раннелитературных памятниках. М., 1998. С.83-127.
- 4. Коломакина Б.А., Трубецкой С.А. Мифологическая основа мотива превращения в эпосе // Вестник Северо-Восточного федерального университета имени М.К. Аммосова: Серия Эпосоведение. №2 (14), 2019. С.48-57.
  - 5. Мирбадалева А.С. Башкирский народный эпос. М., 1977. 519 с.
- 6. Надршина Ф.А. Эпос «Урал батыр» (мифологические корни, поэтика). Бельские просторы, 2005.
- 7. Ойношев В.П. Функции птиц в алтайском героическом эпосе // Алтай и тюркомонгольский мир (тезисы и статьи). ГорноАлтайск, 1995, С. 30-32.
- 8. Султангареева Р.А. Материнство и девичество в башкирской мифологии и обрядовом фольклоре: истоки, трансформации // Сибирский филологический журнал. 2021.  $\mathbb{N}$ 1. С. 37-50.
  - 9. Урал батыр. Башкорт халык эпосы. Уфа: Информреклама, 2005 120 с.
- 10. Хусаинова Г.Р. Этиологические мотивы в эпосе «Урал-батыр» //Эпос «Урал-батыр» и мифология. Матер. Всерос. нпк. 2003. С. 44-48.
- 11. Юлдыбаева Г.В. «Акбузат» // Духовная культура башкирского народа: в 3 т. Т.1: Фольклор и искусство / под общ. ред. А.В. Псянчина. Уфа: Башк. энцикл., 2018. 353 с.
- 12. Юлдыбаева Г.В. Башкирский мифологический эпос «Акбузат». Вестник Челябинского государственного университета. 2014. № 16 (345). С. 150-155.

© Салямова 3.Р., 2024

УДК:28(09):398(-943.43)

Султангареева Р.А.

д. филол. н., рук., НИЦ БФ, БГПУ им. М.Акмуллы, г. Уфа, Россия

## БАШКИРСКАЯ ТРАДИЦИОННАЯ КУЛЬТУРА, ОТРАЖЕННАЯ В КОМПЛЕКСЕ КУЛЬТА СВЯТЫХ И АВЛИЙ

(по фольклорным историко-этнографическим материалам, собранным за последние годы)

## BASHKIR TRADITIONAL CULTURE REFLECTED IN THE COMPLEX OF THE CULT OF SAINTS AND AVLIYAS

(based on folklore historical and ethnographic materials collected in recent years)

Аннотация. Культовое почитание святых провидцев, авлий восходит к глубокой древности и связано с представлениями о неумирающей душе, покровительстве духов родовых и сильных святых предков. Исламские служители проявляют определенное неприятие, видя в этом элементы многобожия и угрозу чистоте веры. Однако, как показывают архивные, а также материалы, собранные по живой речи, почитание обладающих неординарными способностями вероучителей связано с древнейшим осознанием в их лице избранников Аллаха, что не противоречит учениям ислама. Люди, названные изгелар (святые), достигли высоких уровней посвященности, служения обществу и миссии избранничества, опыта о божественности Духа. Многие из них одарены по наследству, потому посвящение своей жизни священнослужению, добродетели и учениям о назначения от Всевышнего. Великие мудрости, нравственные Духе было осознанием откровения, системные постижения сакральных знаний, тайн великого иман-веры достигались благодаря тому, что сами авлии жили по вере. В народной памяти до сих пор прочно сохраняются имена авлий, также высшей степени почитание как свидетельство их истинной благодетели и назначенности. Однако системного, многоаспектного изучения этого феномена в науке еще не сделано. На основе опубликованных материалов, также OT информантов, рассказов, преданий, записанных восстанавливаются, анализируются содержание и компоненты этого культа, типологические особенности, идейные смыслы, составляющие ритуалов почитания, а также определяется место башкирского феномена культа святых, вероучителей в традициях, духогенезе тюрков. Анализ показывает, что феномен почитания святых, авлий – важнейшая отрасль ценнейших народных знаний, комплексное, многоаспектное исследование которой необходимо в XXI веке глобальных трансформаций и сложных религиозных процессов.

**Abstract.** The veneration of holy seers and saints, awliva, dates back to ancient times and is associated with beliefs in the immortal soul and the patronage of ancestral spirits and powerful holy forebears. Islamic clerics show certain disapproval, seeing in it elements of polytheism and a threat to the purity of faith. However, the veneration of teachers with extraordinary abilities is linked, as archival, historical materials, and those collected from living speech show, to the ancient recognition of them as Allah's chosen ones, which does not contradict the teachings of Islam. These named izgeler (saints) have reached high levels of devotion, service to society, and the mission of being chosen, and experience about the divinity of the Spirit. Many of them were gifted by inheritance, dedicated their lives to the priesthood, virtue, and teachings of the Spirit. Great wisdoms, moral revelations, systematic understandings of sacred knowledge, and mysteries of the great iman-faith were achieved because the awliya themselves lived by faith. The names of awliya are still firmly preserved in folk memory, as well as the highest degree of veneration as a testimony to their true beneficence and purpose. However, a systematic, multi-aspect study of this phenomenon in science has not yet been conducted. Based on published materials, as well as oral stories, legends recorded from informants, the content and components of this cult, typological features, ideological meanings, components of veneration rituals are reconstructed and analyzed, and the place of the Bashkir phenomenon of the cult of saints, teachers in the traditions, and spiritogenesis of the Turkic people is determined. The analysis shows that the phenomenon of veneration of saints, awliya, is an important branch of the most valuable folk knowledge, the complex, multi-aspect study of which is necessary in the 21st century of global transformations and complex religious processes.

**Ключевые слова:** святые, авлия, фольклор, почитание, легенды, устные рассказы, обряды, сознание

**Key words:** saints, awliya, folklore, veneration, legends, oral narratives, rituals, consciousness

В традиционной культуре тюрков люди, обладающие способностью влиять на события, погоду, судьбы, также располагающие тайными знаниями о мире, природе и применяющие их в решающие моменты жизни, издревле окружаются ореолом особого почитания, осознания их магической силы воздействия. В народной среде особо знаковых

людей называли багымсы, бакшы (шаман), имсе (целитель), күрэзэ (провидец, прорицатель), яурыннынсы (гадатели по бараньей лопатке), яурынтинсе ( гадатели судьбы по телесным знакам), нокотсо (гадатели-предсказатели по камешкам) и т.д. Этот культурный феномен, с древнейших времен связанный непосредственно с охраной здоровья, физиологической и духовной стойкости этносов, восходит к периоду архаического синкретизма, почитанию сил живой природы и роли в ней культовых лиц. Творческие, практические наследия этих личностей, как хранителей жизнесмысловых сил, наставников народа, с течением времени и укреплением ислама получает сообразно времени формы и новые решения.

Почитание значимых людей обретает черты освящения людей и священных мест, связывается с религиозными учениями. В тюркоязычной сфере оно обнаруживает типологичные черты, имея лишь некоторые различия, связанные с региональными особенностями традиций, верованиями о духовно-нравственной силе избранников Всевышнего и его посланников. Понятие «святость» применительно к исламу всегда вызывало и вызывает споры, недоверие, даже враждебное отношение. В почитании святых видится «многобожие», придание богу сотоварищей (ширк), недозволенное новшество, искажающее первоначальную чистоту ислама [Петрушевский, 1966: 236; Ярлыкапов, 2000]. Отмечается также тенденция называния культа «доисламским пережитком», не имеющим отношения к подлинному исламу [Абашин, 2003:7]. На фоне самых различных споров, ревнителей «чистого» ислама, амбиций и вызовов времени проблема культа святых приобретает особую актуальность и смысл, также важна проблема научного, всестороннего освещения культа святых, авлий-провидцев. В данной статье мы анализируем особенности почитания авлий и место этого явления в народной духовности, фольклорной памяти. Отсылая системное изучение специфики отношений ислама и «доисламских пережитков», особенности и различия религиозных учений, процессов «мусульманизации» и др. на специальные исследования, представляем картину народного отношения к святости и место святых в сознании людей.

Известно, что «основным критерием принадлежности к духовному миру ислама является самосознание человека» [Прозоров, 1994: 235]. В соответствии с историческими изменениями, нововведениями времени, также духовными потребностями общества появляются новые ориентиры в отношениях к священности. Почитание избранников Бога проходит стадии сложных трансформаций, переосмыслений, однако осознание священности и избранности Человека с особыми дарованиями в народной памяти еще устойчиво. Неизменным остается глубоко избирательное почтение к авлиям (вознося их к святым), во многом взявшее ценности и смысловые парадигмы почитания духов предков, выдающихся религиозных миссионеров. Восходящий к доисламским верованиям духов сильных предков, культ авлий ныне как часть почитания благ и дарований Всевышнего «Культ святых выступает в исламе в четкой монотеистической форме, в сознании большинства верующих поклонение святым не противоречит учению о едином Аллахе» [Басилов, 1979: 139-140]. Почитание народных избранников и культ святых, несмотря на скептицизм исследователей мусульманского Востока, как считают исследователи, «воспитанных на западных атеистических традициях XVIII-XIX вв.» [Абашин, 2003: 5], в народном сознании и памяти поныне прочно сохраняет свои позиции. Более того, в настоящий период в РБ широко распространяются паломничества к святым погребениям, возведение уба, кэшэнэ в честь духов авлий, святых предков молитв, жертвоприношений.

К когорте «феноменальных» людей относятся духовные лица, которые на пути укрепления традиций исламского учения приобрели глубокие религиозные знания, совершенствовали свои природные качества магического воздействия и предвидения, целительства, способности единения масс в служении идеалам добра. В духовнонравственной жизни народа к ним соблюдается глубокое благоговение и величание, называют их "ишан" (тот, кто знает весь Аль-Коран наизусть), "гулиг" (авлия), "хэзрэт" (хазрет), "изге кеше" (святой человек), "оло мулла" (сильный мулла). Носителями сплачивающей национальной идеи, центрами духовности башкир являлись также батыры,

имам-хазреты, ученые-просветители, сыгравшие исторически важную роль в укреплении духовно-нравственного облика народа. Идеологов, религиозных учителей, целителей, поэтов-импровизаторов за деяния, граничащие с жертвенностью, беззаветную самоотверженность во имя благополучия общества люди почитают и причисляют к лику святых, также называя изгелор (святые).

*дулиа* – авлия в переводе с арабского означает «избранный Аллахом, посланный, святой» [Гәрәпчә-татарча, 1993: 458]. Святые авлия (от мусульманского вали во мн. числе аулийа = коран. «приближенный, друг Аллаха») - в высшей степени почитаемые религиозные лица, по наличию и деятельности которых определялись благополучие, духовно-нравственное развитие и жизнестойкость общества. В казахской, общетюркской духовности известны имена знаменитых Шопан Ата, Бекет Ата, Ходжа Ахмет Яссауи, «единственных в своем роде, которым склоняют народы головы и перед их святым духом» [Кекилбаев, 2010: 5]. В башкирской духовности известны имена Рамазана авлии, Ягафара ишана, Шамигулла хальфы, Зайнуллы Расулева, Габдуллы Саиди аль Бохари, аль Бурзяни, аль Хакмари и мн. других. Известны верования, что у башкир было 7777 авлий, и среди них славились женщины-авлии Хойэрбикэ (погребена возле дер. Кара-Якупово Чишминского рна), Бэндэбикэ (погребена возле дер. Максютово Кугарчинского р-на), Сабира инэй (погребена возле дер. Абдулла Мечетлинского р-на) [Ғайсина, 2012: 12]. По свидетельствам жителей Ишимбайского района, на подножиях горы Торатау погребено более 70 провидцев, авлий. Во имя их духов регулярно посвящают молитвы-аят, проводят Аш - коллективные трапезы. Старейшина, большой знаток фольклора, старины, знатный представитель юрматинского рода Файзылгаян олатай Исянов доводит верования народа такими словами: «Авлии Торатау предупреждают так: – Пусть люди не трогают Торатау, Куштау, даже не смеют беспокоить, пусть люди только много молятся, не забывают нас. А мы сами вершим защиту, мы сами покроем могучим куполом наши священные обители!.. Да, так говорили авлии...! «Ведь что задумали, какое там взрывать??!! Это преступление против людей, земли!! Руководители должны для зашиты Горы принять срочые меры!». Взволнованные, идущие от сердца слова горячего патриота, мудреца, почетного гражданина района, заслуженного врача РБ были записаны нами в июне 2014 года. Народ отстоял священную гору Торатау. Ныне у подножия Торатау создается красивейший геопарк с прекрасным фольклорно-этнографическим комплексом, культурные сооружения, маршруты соблюдением народных традиций.

Предупреждения, советы, наставничества авлий получают материализованное выражение в словах «они говорят» (улар эйтэ), «они предупреждают» (улар искэртэ). Это и есть неиссякаемый пласт духовного опыта и знаний о нематериальном мире, мире духов предков, так проецируется глубинное почитание авлий, священнослужителей, еще живое в чистом сознании народа.

Авлии беззаветно преданы идеям Добродетели, они посвящали молитвы, заботясь прежде всего, о благополучии мира, земли, народа. Неподражаемость названных в народе святыми личностей и необходимость их в жизнедеятельности общества были общепризнаны в той мере, что посвященные вероучители, святые становятся «точкой опоры, поддерживающей равновесие мира: малейшая неточность с его стороны может это равновесие нарушить» [Фрэзер, 2017: 125].

Историография изучения роли, места и значимости святых в башкироведении еще не так богата. Однако имеются серьезные труды. Обширные материалы и исследования о святых — авлия Башкортостана увидели свет в книге «Башкортостан — эүлиэлэр иле» [Юнысова, 2012: 50-54]. В книге описаны жизнь и деятельность более 120 (но их гораздо больше!) авлий-провидцев и их хикматы-чудеса, представлены научные исследования о суфизме, ишанах и особенностях тасауфа (учения авлия-провидцев) [Насиров, 2012: 50-54] тарикатах исламской суфийской школы Накшбандийя [Юнысова, 2012: 54-71]. В указанной книге обобщен и систематизирован целый комплекс чудес, которыми владеют святые,

предоставлены устные рассказы и истории, повествующие об их жизни, биографии, благодетели.

Культ святых относится к народной религии, вбирает различные элементы древнейших знаний о Духе и силе духовного образования. В его истории, атрибутике проявляются особенности системы древнейших культовых воззрений, домусульманских верований, мифов о Природе, анимистических представлений и мн.др. Многовековым примером морально-нравственной чистоты авлий, вероучителей и необходимостью в духовной жизни тех, святости которых народ выражал искреннюю веру, обусловлена сохранность имен, чудес-хикматов в благодарной Памяти народа. Эти свидетельства являют огромной важности ценный пласт духовной культуры, еще неизученный в теоретическом, религиозном, историко-типологическом планах. В силу необычайной любви народа к своим святым и многолетней передаче знаний о них наследие авлий-провидцев воспроизводится в народных рассказах в яркой эмоциональной, тематической, историко-романтической целостности.

Авлия в народном сознании обозначает человека, обладающего способностями предвидения (Оренбургжкая, Челябинская области, 2000 г), исцеления от болезней (Чишминский, Мелеузовский, Учалинский районы), непостижимым благородством и великодушием (Альшеевский, Давлекановский р-ны). Одними из характеризующих черт авлий считаются качества всепрощения и обладания неизмеримо стойким духом и большим, безграничным терпением (сабырлык). «Әүлиәләр нәселенән кешеләр бар. Уларзы рәнйетергә ярамай, ә үззәре кеше асыуына яуап бирмәй. Аллаға тапшыралар. Алдан белеп тора улар барынын, оло сабырлык эйәләре улар. Алла язанын ала – уларзы рәнйеткән кеше». «Бывают люди из рода авлия. Их ни в коем случае нельзя оскорблять, обижать. Они никогда не отвечают на зло людей, а оставляют на суд Аллаха, очень терпеливы и великодушны, все знают наперед. Обидевший их получает наказание от Аллаха». (Записано в 1989 г. Р.А. Султангареевой от С.А. Сабанчиной 1919 г.р., дер. Исянгулово Миякинского района; от Усмановой X. 1923 г.р. дер. Мэкэш Давлекановского р-на). «Авлии – они святые, никогда не проклинают, но сказанное ими в ответ на обидчиков, невеж, всегда имеет пророческую силу» (Записано в 2014 г. Р.А. Султангареевой от Г. Янбаевой, с. Урман-Бишкадак Ишимбайского р-на).

Имена избранников – святых восстанавливаются в основном на основе устных историй. В народе святых называют еще «могжизоле кешелор» – чудодейственные люди, конкретизируя и религиозный сан: «Мулла ла тизәр, әүлиә лә тизәр. Улар тылсымлы һүз укыткандар, бөтә донъяны үззәренсә тоткандар» – («Их называли и мулла, и авлия, они учили чудодейственным волшебным словам, весь мир держали на своих знаниях, посвоему»). Почитание святых сродни с почитанием их мест погребения. Паломничества и ухаживания за могилами предоставляются как условия и гаранты безопасности, завещанные авлиями. «Раньше чудодейственных людей было много, почитали их самих и их могилы. Совершали возле них жертвоприношения, читали молитвы. Они сами завещали смотреть за могилами». (Записано Р.А. Султангареевой в 1995 г. от Х.С. Муталлаповой, 1941 г.р. дер. Харыш Мелеузовского р-на). Святость связывалась с особой силой Духа и влияния авлий на людей, их назначением свыше. «Если есть авлии или места их погребений на твоей земле, значит она под могучей охраной-покровительством и защитой!» (записано в 2014 в дер. Абзяново Зианчуринского р-на). «Ишан-бабай хазрет – он из гайнинского рода пришел. Он говорил: «Если будете смотреть и ухаживать за моей могилой, то не будет вреда вашей деревне» (Записала Г.Р. Хусаинова от Н.М. Ахметовой, 1920 г.р., в дер. Туртык Янаульского р-на). Придя к могиле святого авлии, говорят: «Мы пришли получить твое благословление». Лет 700-800 есть уже этой могиле Хажи хазрета (Записала Г.Р. Хусаинова от Ганеевой Т.А., 1928 г.р. дер. Акылбай Янаульского р-на) [Экспедиция материалдары, 2005: 48-49].

В фольклорных источниках воспроизводится традиционный облик авлий, различаются основные атрибутики, надлежащие культуре их деятельности и бытности: это – посох, пояс, палка, сакральное Слово, молитвенник. Особо интересны хикматы, которые

довольно устойчиво сохраняются в народной памяти, передаваясь из поколения в поколение. Все, что когда-то принадлежало авлии, приобретает магическое значение. Посох — традиционный предмет, который имел почти каждый провидец. «Перед отъездом в хадж хазрет три раза прошел вокруг деревни, чертя землю своим посохом. В деревне у нас никогда не было болезни ваба и голода. «Там, где мой посох воткнется, там будет бить чистый родник!», — сказал он, уходя в долгое путешествие, паломничество хадж «Если вернусь — ваше счастье, не вернусь — мое счастье!», — сказал. Он не вернулся с хаджа» (записано Г.М. Ахметшиной от Гаязовой Г., Шариповой Р.А., 1925 г.р. в дер. Старо-Тазларово Бурайского р-на) [Экспедиция материалдары. 2008: 144-145] «Имя этого хазрета было Хайрулла. Там, где упала калоша его, пробил родник. У того мужчины, который обидел этого хазрета, жена родила безрукого ребенка» (Записано Хусаиновой Г.Р. от Бадретдиновой Х.Х. 1937 г.р., в дер. Яны-Тазларово Бурайского р-на) [Экспедиция материалдары, 2008: 31].

Слово, сказанное авлией, особо сакрально, ему придается магическое значение. Приобретая функции кода нравственно-этикетного значения, оно сохраняется в памяти как завещания и священные назидания особого смысла, потому передаются из поколения в поколение. За нанесенные обиды авлия не проклинает, но произносит предсказания по поводу тех, кто оскверняет предписания, нарушает нормы человечности и принципы человеческого отношения. Эти слова зачастую становятся пророческими. «Есть зыярат Мухаметфазыл – муэдзин бабая. Двое мужчин срубили посаженные им деревья в его пчелином саду. Муэдзин тогда пророчил их страшную гибель «Один от злокачественной опухоли, а другой во время пожара умрет», - сказал. Так и было». Святых в народе помнят, почитают, посвящают молитвы, аяты. Места погребений святых традиционно становятся священными и целительными. Благосклонность и ризалык святых народу проявляются в том, что авлии при жизни благословляют землю, природу, местность, где проживали. Слова авлий в этих случаях действуют как коды безопасности и гаранты благополучия. «Больные спят возле могилы Мухаметфазыла авлии, читают молитвы. Выздоравливают. Перед смертью он сам уверовал односельчан об этом: «В деревне не будет градов, холодных осадков, заморозков и голода. Приходите на могилу мою, совершайте молитвы» (Записала Г.М. Ахметшина от А.З. Сулеймановой, 1936 г.р., дер. Менле Бураевского р-на). Таковые завещания имеют широкое распространение, устойчивость в народной Памяти. Высказывания святых авлий обнаруживают типологичное явление в тюркской духовной культуре, восходят к реалиям учения почитания предков, которые завещал еще Мухаммет (с.г.с.): «Всякого, кто придет к могиле моей, в Судный день защищу. Кто придет на могилу мою, тот равен будет увидевшему меня при жизни».

Период магического мышления (сакрализация предметов, культовое отношение и т.д.) предшествует религиозному и охватывает архаические пласты многовекового становления этнокультурного сознания разумного человека. При этом преемственность традиций, верований следует законам диалектики, когда сообразно времени и потребностям духовной культуры трансформируется мировоззренческий пласт: архаичные верования — знания, магические представления, суеверия ритуализируются, проходят процесс десакрализации. Так, на фоне генетической устойчивости в сознании народа культа природы, предков сформировались тенденции почитания сильных и влиятельных людей, добрых человеческих начал, произошло укрепление традиций сакрализации святых мест, родников, гор, связанных со святыми.

На основе народных свидетельств, передаваемых знаний, святые места делятся на мифологические или доисторические, исторические и современные. Места, названные в честь той или иной личности, о которой существуют сведения в различных письменных источниках (шежере, книги, хроники, народная поэзия и др.), оцениваются нами как исторические. К мифологическим относятся те, в которых сообщаются события из жизни святых, живших в незапамятные времена. О святом Рамазане, который погребен на горе возле озера Аушкуль (Учалинский район РБ), в народе существует следующее предание:

«Воин и провидец необычайной силы и мудрости Рамазан поразил несметное количество войск, но потом коварные враги смогли отрубить ему голову. Он сам взял свою голову в руки и поднялся на высокую гору, где его и с почестями похоронили. На основании горы с тех пор забил родник, целебной водой которого пользуются много столетий» (Записано Р.А. Султангареевой, 1986 г. дер. Муллаккаево Учалинского р-на). Примечательно, что мотив взятия на руки собственной отрубленной головы и вознесения ее на гору имеется и в казахских религиозных мифах. «Душа и сердце святого богатыря Масата находились у него в шее. Враги прознали об этом от жены Масата и однажды, подкараулив его, убили. Масат взял свою голову и побежал на гору. Там появился марал, раскрылась пещера и они, вбежав внутрь, исчезли, не достались врагам». В таковых хикматах-рассказах обобщены информации о необыкновенных знаниях посвященных и высокообразованных личностей, обладающих тайнами превращений, оживлений. Такие рассказы могут относиться к мифологическим.

Во многих сюжетах сведения всегда сопряжены с рассказами о святых родниках, деревьях, гротах, находящихся рядом с могилами провидцев. «Недалеко от деревни Истяк есть родник «Изгелэр» («Святые»). Мама моя собирала камни возле этой могилы, называя их священными и приносила домой» (Записала Г.В. Юлдыбаева от Нуртдиновой С.Я., 1927 г.р., в дер. Истяк Янаульского р-на) [Экспедиция материалдары, 2005: 139]. Часто авлиям даются имена по названию той или иной местности. Почва могил святых традиционно считается целительной. «В деревне Югамаш есть могила Югамаша авлии. Возле него совершают жертвоприношения, у него просят здоровья, читают аят и произносят заклички дождя. Этот авлия все знал наперед. К нему идешь, а он уже все знает про тебя» (Записано в 2005 г. Р.А. Султангареевой от В.Г Салаховой, 1934 г.р., дер. Эткенэ Янаульского р-на) [Экспедиция материалдары, 2005: 105].

«На горе Куназытау есть могила святых. Приехали археологи, хотели взять голову святого и отдать в музей. Не получилось. Все лопаты, хотя были новые – ломались. Копатели испугались и убежали (Записано Р.А. Султангаревой от Р.И. Ильясова, 1929 г.р. дер. Кункас Альшеевского р-на) [Экспедиция материалдары, 2006: 64]. В Миякинском районе РБ возле деревни Нарыстау находится одноименная священная гора. По провидению и благословению наследника сорокового поколения Мухаммета (с.г.с.) шейха Мухаммета Назима аль Хаккани аль Кипруси в 2010 г. было определено, что на горе погребены первые миссионеры сахаба Пайгамбара сын Заита Зубаир и его сын Абдрахман. В народных преданиях гора издревле представляется священной. «На горе Нарыстау есть могила святого. Исследователи хотели что-то взять, но эту могилу не смогли копать. Земля не открывалась, твердая была, руки и ноги копателей ни с того, ни с сего заболели. Священной и целебной является и вода колодца, который называется «Зыяратлы койо» («Колодец с кладбищем») (Записано Р.А. Султангареевой в 2004 г.) [Экспедиция материалдары, 2006: 61]. Обряды вызывания дождя возле могил – традиционны в тюркской культуре. В котлах варили мясо хинкал, из продуктов, собранных по селу и раздавали собравшимся [Булатов, 2003: 108]. Вызывания дождя возле могил еще соблюдаются традиционно в глубинках РБ (Зианчуринский, Зилаирский, Учалинский и др. районы). Обряд представляется одним из составных элементов традиций почитания святых людей и святых мест. Мы рассмотрели лишь некоторые особенности почитания духов авлий, провидцев. В комплексе этого феномена духовной культуры имеют место культ семи святых, ритуалы паломничества, целительные акты, многочисленные свидетельства о чудодейственной силе и влиянии избранников Всевышнего, также различные обряды, обнаруживающие типологические черты в общетюркской духовно-нравственной культуре. Освещение этих вопросов является предметом следующих исследований.

Уровень духовности, защищенности и перспективы гармоничного развития этноса определяется наличием особо почитаемых святынь, ценностным и бережным отношением к ним. В результате в описываемом культурном феномене этноса органически сочетаются народное и религиозное, магическое и разумное, духовное и рациональное.

Почитание священных мест, источников имеет широко развитые в традиционной культуре тюрков обрядовые практики [Алмашев, Эрленбаева, 2012: 268]. Эта система знаний была обозначена 1000 лет назад. Ныне меняется отношение современного человека к ранее принятым нормам духовной культуры коренных народов. Потребности в духовно-экологическом знании и поиск возможностей конкретного общения с природной средой, её силами, связаны с традициями особо бережного отношения почитания священных мест. Это знаковые, наполненные сильным психофизиологическим влиянием на людей места. Забвение этих мест или разрушение, превращение в места межрелигиозных и межэтнических противостояний чревато глобальными катастрофами. Потому как святость и особая значимость этих мест зарождалась и совершенствовалась на глубоких знаниях предков и практике жизни поколений, постигавших мир в единстве духовных, нематериалистических и материалистических проявлений.

### Литература

- 1. Абашин С.Н., В.О. Бобровников; Соблазны культа святых // Подвижники ислама. «Восточная литература» РАН, 2003, С 3-17.
- 2. Алмашев Ч., Эрленбаева М. Священные места и объекты народов Республики Алтай // Святые места, 2012.
  - 3. Басилов В.Н. Культ святых в исламе. М,1970.
- 4. Башҡортостан әүлиәләр иле / Төз. С.А. Килдин, С.Ш. Ярмуллин, Ф.Ф. Ғайсина. Өфө: Китап, 2012-334 бит.
- 5. Булатов А.О. Реликты шаманства в культе святых и святых мест у народов Дагестана //Подвижники ислама. М., 2003. С. 103-117.

  - 7. Гэрэпчэ-татарча-русча алынмалар сүзлеге. Казан: 1993. С. 458.
- 8. Кекилбаев А. Властитель народа, дух земли // Бекет Ата. Книга о гуманности и познаниях. Актобе, 2010. С. 6-7.
- 9. Кныш А.Д. Культ святых и идейная борьба в исламе // Традиционное мировоззрение у народов Передней Азии. М.,1992.
- 10. Насиров И. Суфыйсылык тураһында // Башкортостан әүлиәләр иле. Өфө, 2012, -46-50 бб.
  - 11. Петрушевский И.П. Ислам в Иране в VII-XV вв. Л.,1966.гл. IX.
- 12. Прозоров С.М. Ислам единый, ислам региональный (тезисы) // Ислам и проблемы межцивилизационных взаимодействий. М.,1994.
  - 13. Фрэзер Д.Д. Золотая ветвь. Исследования магии и религии. М., 2017 С. 125.
- 14. Экспедиция материалдары 2004, Әлшәй р-ны. Сост.-ли: Г.Р. Хөсәйенова, Р.Ә.Солтангәрәева, Ф.Ф.Гайсина, Г.В. Юлдыбаева. Өфө, 2006. 64-се б.
- 15. Экспедиция материалдары 2005. Янауыл районы Сост.-ли: Г.Р. Хусаинова, Р.А. Султангареева, Г.В. Юлдыбаева, Л.К. Сальманова, А.М. Хакимьянова, Ф.Ф. Гайсина, Г.Р. Якупова Уфа.ИИЯЛ УНЦ РАН, 2009, 105-се б.
- 16. Экспедиция материалдары 2006. Борай районы. Сост-ли: Хусаинова Г.Р, Султангареева Р.А., Юлдыбаева Г.В., Ахметшина Г.М., Гайсина Ф.Ф., Сальманов А.С. —Уфа, 2008, С. 144-145.
- 17. Юнысова А.Б. Суфыйсылык төрө буларак, ишансылык // Башкортостан әүлиәләр иле. Өфө, 2012. 50-54 бб.
  - 18. Ярлыкапов А.А. Кредо ваххабита // Вестник Евразии, 2000. №3(10).

19.

© Султангареева Р.А, 2024

УДК 94(520).01

Суровень Д.А.,

канд. ист. н., доцент, УрГЮУ им. В.Ф. Яковлева, г. Екатеринбург, Россия

#### СВЕДЕНИЯ МЕСТНЫХ СКАЗАНИЙ ОБЛАСТИ ИДЗУМО О КОЛЛЕКТИВНОМ ФОНДЕ ОБЩИНЫ ВРЕМЕНИ ПРАВЛЕНИЯ В СЛОЖНОМ ВОЖДЕСТВЕ ИДЗУМО ВОЖДЯ Ō-НАМОТИ

# INFORMATION OF LOCAL TALES OF THE IZUMO REGION ABOUT THE COLLECTIVE FUND OF THE COMMUNITY DURING THE RULE OF THE COMPLEX CHIEFIELD OF IZUMO BY CHAIRMAN Ō-NAMOCHI

Аннотация. В статье анализируются сведения местных сказаний области Идзумо (в западном Хонсю) о коллективном фонде первобытных соседских общин (яп. мура) в разных мерриториальных общинах (яп. сато́), вошедших в состав формирующегося сложного вождества (яп. куни) Идзумо народа идзумо тунгусо-маньчжурского происхождения. Определено время создания коллективного фонда и его развития на более поздних этапах, руководители и работники коллективного фонда. Указаны последствия развития процесса социальной дифференциации, начавшегося в связи с появлением коллективного фонда.

**Abstract.** The article analyzes information from local legends of the Izumo region (in western Honshu) about the collective fund of *primitive neighboring* communities (Jap. *murà*) in different *territorial* communities (Jap. *sató*) that became part of the emerging Izumo *complex chiefdom* (Jap. *kunì*) of the *Izumo* people of Tunguso-Manchurian origin. The time of the creation of the collective fund and its development at later stages, the managers and employees of the collective fund have been determined. The consequences of the development of the process of social differentiation, which began in connection with the emergence of the collective fund, are indicated.

**Ключевые слова:** первобытная Япония; область Идзумо; народ *ѝдзумо*; *тунгусоманьчжуры*; первобытная *соседская* община; коллективный фонд общины; *территориальная* община; *сложное вождество*.

**Keywords:** primitive Japan; Izumo region; *Izumo* people; Tunguso-Manchurians; primitive *neighborhood* community; community collective fund; *territorial* community; *complex chiefdom*.

Анализируя цикл сказаний области Идзумо, исследователь Б.Х. Чембэрлэйн пришёл к выводу, что потомки первопредка Сусаноо (покорившего часть земель Идзумо при переселении из юго-восточной Кореи (подробнее см.: [Суровень, 2012 в; Суровень, 2013]) выступают не как боги, а как **правители** земель в Идзумо [Chamberlain, 1982: LXIII]. Это было время, когда предки японцев обозначались термином ками<sup>13</sup> (обычно, переводимом на русский язык как "бог, богиня боги"). Одним из наиболее знаменитых потомков Сусаноо был Ō-намоти (букв. "владелец (хозяин) большого (великого) имени" [Кодзики, 1994: 250]). Во многих легендах он выступает как создатель Поднебесной (амэносита), покоритель восьми земель в Коси, главное действующее лицо легенды о куни-юдзури (передачи прав управления территорией области Идзумо-но куни предкам дома Ямато) [Идзумо-фудоки, 1966: 147].

В сказаниях О-намоти часто обозначается эпитетом «создавший Поднебесную Великий

14 神 яп. *ками* ("бог, божество, душа предка"); 兵神 яп. *удзигами* – "бог-покровитель рода" или "родоначальник—первопредок" – *вм*. 氏上 яп. *удзи-но ками* – "глава клана (рода)"; 上 яп. *ками* – "верхи, власти, начальство"; 守 яп. *ками* – правитель области. – См.: [ЯРУСИ, 1977: 429-430, 342, 46, 178].

<sup>13</sup> Если ссуммировать все значения, которые имеет термин "ками", то получаются следующие семантические ряды: словом "ками" в самом широком значении называли "высшее", "наивысшее, верхнюю часть"; отсюда появилось значение "стоящий, находящийся наверху"; это дало: "волосы (находящиеся наверху, на макушке головы)" и "божество, бог, дух", отсюда: "нечто чудесное и загадочное", "души (духи) умерших предков". Так как, как указывают исследователи, в древности границы между людьми и ками не проводилось, то обнаруживается, что под "ками" понимали "божество-покровителя клана, рода, родовой и соседской общины (удзигами)". А это понятие смешалось с понятием «основатель общины, первопредок», которое смешивалось, в свою очередь, с «божеством-покровителем данной местности», так как с течением времени потомки первопредка начинали рассматривать его в таком качестве. В связи с этим "ками" означало также "глава рода, клана, общины (удзи-но ками), старейшина-жрец" (т.е. территориальный пост правителя), "правитель области", "правитель" (вообще), "власти, правящий слой, высшее чиновничество", "знатный", а отсюда "великий правитель", "герой", "мудрец", "любой индивидуум, ведущий праведный образ жизни и преклонного возраста". – См.: Сондерс, 1977: 406; Nihongi, 1956: 3, n 6; Chamberlain, 1982: XXIII-XXIV; Попов, 1984: 80, 89; Светлов, 1994: 25; Такикава, 1956: 6-7; Михайлова, 1988; 99-100; Садокова, 1993: 168; Маркарьян, Молодякова, 1990: 15; Спеваковский, 1987: 15; Мифологический словарь, 1991: 294; Светлов, 1985: 32.

бог  $\bar{O}$ намоти-но микото» (яп. амэ-но сита цукурасиси  $\bar{o}$ ками  $\bar{O}$ намоти-но микото $^{15}$ ) Поскольку титулование бога-создателя О-намоти является постоянным, то слова «Великий бог, создавший Поднебесную», становятся постоянным эпитетом к его имени О-намоти (другое имя  $-\bar{O}$ -куни-нуси) и часто этот эпитет употребляется вместо имени бога [Идзумофудоки, 1966: 108, п. 13]. Термин амэносита (тж.: тэнка) имеет значения "весь мир, весь свет; вся поднебесная, вся страна", а также "власть, правление; господство" [см.: ЯРУСИ, 1977: 165; БЯРС, 2000: І, 334], что должно указывать на процесс политогенеза (процесс формирования политической власти), завершение которого исторически связано со вторым этапом *синойкизма* — формированием *сложного вождества* (яп.  $\kappa y + \hat{u}$ ) <sup>16</sup> в результате объединения территориальных общин (яп. сато́) [подробнее см.: Суровень, 2019: 121-128]. В сказаниях Ō-намоти также назван "создателем владения (кунѝ)" (яп. куни-цукури). В «Кодзики» сказано, что Ō-намоти «впервые создал страну» (куни-цукури)<sup>17</sup> [Кодзики, 1994: 66] (Кодзики, св. 1-й, Ō-намудзи; Кодзики, св. 1-й, гл. 18; Којікі <sup>18</sup>, І, ХХІІІ). В «Нихон-сёки» Ōнамоти также называется «куни-дзукури О-намоти». 19 Последняя фраза «впервые создал страну» (хадзимэтэ куни-о цукури-тамаики) в основном истолковывается мифологами в смысле "творить" (как бог-демиург) [Кодзики, 1994: 181-182, п. 212]. Но Цугита Дзюн предлагал понимать  $\mu y \kappa y p y$  как "управлять" (Кодзики, 1994: 181-182, п. 212; см.: Кодзики, 1968: 250]. Таким образом, нашему мнению, речь идёт о создании сложного вождества в области Идзумо-но куни. Именно в таком значении мы и будем характеризовать деятельность О-намоти.

В «Идзумо-фудоки» имя О-намоти наличествует в описаниях села Мори, села Ямасиро, храмового села Идзумо (уезд Оу), села Асаяма (уезд Камудо) и др.; в «Харима-фудоки» – в описании уездов Сикама $^{21}$ , Иибо $^{22}$  Камудзаки $^{23}$  и Камо $^{24}$ . В «Нихонги» («Нихон-сёки») в разделе "Эра богов" (ками-но ё-но фуми / синдай-ки), в основной версии 2-го свитка, упомянуто рождение О-намоти, отцом которого был Сусаноо, а матерью – Кусинада-химэ [Нихон сёки, 1997: 141]. Однако в остальных разделах «Нихон-сёки» и «Кодзики» приведены другие сведения. Анализ сакральной генеалогии рода верховных жрецов Великого святилища Идзумо<sup>25</sup>, люди которого считают себя прямыми потомками Сусаноо [Иофан, 1974: 32, п. 17], то обнаружится, что  $\bar{O}$ -намоти ( $\bar{O}$ -анамути-но *микото*<sup>26</sup> [др.-яп. Вопо-ана-мути<sup>27</sup>]; он же  $\bar{O}$ -куни-нуси — досл. "хозяин великого владения (кун $\hat{u}$ )") считался потомком Сусаноо в 6**м поколении**<sup>28</sup> (по линии сына Куси-инада-химэ от Сусаноо по имени Суга-но ю-яма-*нуси* Мицу-на-саро-хико по прозвищу **Я-сима-си-ну** – т.е. линии вождей из Cyга) [Нихон сёки, 1997: 142, 143] (Нихон-сёки, св. 1-й, Сусаноо <8.1, 8.2>; Nihongi, I, 53; Кодзики, св. 1-й, Сусаноо, гл. 15; Којікі, І, ХХ). В легендах, О-намоти – потомок Сусаноо в шестом поколении (Нихон-сёки, св. 1-й, Сусаноо; Nihongi, I, 53; Кодзики, св. 1-й, Сусаноо; Кодзики, св. 1-й, гл. 15; Којікі, I, XX). Ō-намоти приходился внуком вождю<sup>29</sup> Омидзуно (Яцука-мидзу-

 $<sup>^{15}</sup>$ 「造天下大神 **大穴持命**」яп. *амэ-но сита цукурасиси ōками Фнамоти-но микото* [Идзумо-но куни-но фудоки, 1958: 10, 22]; здесь амэносита 'Поднебесная', цукурасиси - форма прошедшего времени от вежливого глагола цукурасу 'создавать' [Идзумо-фудоки, 1966: 108, п. 13].

<sup>16</sup> 國 яп. күнѝ – 1) страна, государство... 3) *уст.* провинция (в Японии) [ЯРУСИ, 1977: 148]; ср.: 國 кит. го́ – 1) страна, государство... 3) обр. край, царство, место, земля; 4) княжество, удел... 6) стар. город-государство... [БКРС: II, 128].

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>「始作<sup>レ</sup>國 也。」 яп. *хадзимэтэ күни-о цукури-тамаики* — «впервые создал страну» [Кодзики, 2001: 84].

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Цит. по: [Kojiki, 1982].

<sup>19「</sup>國作己貴命」[Нихон-сёки, 1957: 46; см.: Нихон-сёки, 1997: 144].

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> 國造 яп. *куни-цукури* – досл. "владение создавать"; ср.: 國造 яп. *куни-но мияцуко* – "управляющий областью", наместник. <sup>21</sup> [Харима-фудоки, 1969: 74-75, 77].

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> [Харима-фудоки, 1969: 81, 83].

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> [Харима-фудоки, 1969: 98].

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> [Харима-фудоки, 1969: 104, 105].

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> Составлено по: [Кодзики, 1994: 60]; подробнее см.: [Суровень, 2013: 76].

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> [Нихон-сёки, 1997, с. 143].

ヲホアナムチ

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup>「大己貴、此 云 ト於褒婀娜武智。」[Нихон-сёки, 1957: 44].

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> [Кодзики, 1994: 61; Мифологический словарь, 1991: 414; Сондерс, 1977: 429, п. 32].

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> [Идзумо-фудоки, 1966: 106; Суровень, 2013: 78-79].

омицуно), объединителю области Идзумо, персонажу сказания о *куни-бики* ("подтягивания земель"<sup>30</sup>), в которой описывался процесс *синойкизма* общин области Идзумо (Кодзики, св. 1-й, Сусаноо, гл. 15-я; Нихон-сёки, св. 1-й, Сусаноо, <8.1, 8.2>; Кудзи-хонки<sup>31</sup>, св. 4-й [1], Я-сима-си-нуми). В результате, в ходе завершения процесса *синойкизма*, в Идзумо возникает *пред*государственное образование, получившее в современной науке название *сложное вождество*. Во главе таких *сложных вождеств* стояли "большие вожди", избираемые на собрании общины [см.: Иэнага, 1972: 30; см.: Нихон-но кэнгоку, 1957: 9]. Исследователи считают, что титулом вождей народа *и́дзумо* в древности был термин "*ō-куни-нуси*" (др.-яп. *опо-куни-нуси* – досл. "хозяин большого владения общины"<sup>32</sup>) [Ермакова, 1994: 24, 25].

Поэтому данный этап в истории Идзумо, одного из самых ранних районов заселения *тунгусо-маньчжурским* племён, в исторических преданиях связан с деятельностью потомка *Сусаноо* — вождя с титулом  $\bar{o}$ -куни-нуси (др.-яп. опо-куни-нуси), носившего имя  $\bar{O}$ -намоти. Исходя из археологических датировок времени переселения на архипелаг народа *тунгусо-маньчжурского* происхождения (предков  $\dot{u}\dot{\sigma}$ 337мо) (сер. І тыс. до н.э.) ([Воробьев, 1958: 105]. Подробнее см.: [Суровень, 2012 в: 80-90; Суровень, 2013: 72]), а также предположительном времени начала процесса *синойкизма* при вожде Омидзуно — время деятельности вождя  $\dot{u}\dot{\sigma}$ 37мо, послужившего прототипом для  $\bar{o}$ -куни-нуси  $\bar{O}$ -намоти, можно определить, вероятно, самым концом  $\bar{I}$  тыс. до н.э.

 $\bar{O}$ -куни-нуси  $\bar{O}$ -намоти был выходцем из общины Саси-куни (досл. "Маленькой общины" [Којікі, р. 80, п. 15, 16] — селения Сасэ в Идзумо, к западу от селения Суга и к востоку от Куматани<sup>33</sup>), т.к. он был сыном женщины Саси-куни Вака-химэ<sup>34</sup> (Нихон-сёки, св. 1-й, Сусаноо; Nihongi, I, 53, 55; Кодзики, св. 1-й, Сусаноо; Кодзики, св. 1-й, гл.15; Којікі, I, XX).

Под властью  $\bar{\text{О}}$ -намоти, по материалам сказаний, находились следующие *территориальные* общины и их селения области Идзумо. «Происхождение названия Нита таково. Великий бог, создавший Поднебесную, —  $\bar{\text{О}}$ намоти изрек: "Эта страна (яп.  $\kappa y n u$  — владение —  $C.\mathcal{A}$ .) и не велика, и не мала .... Это небольшая, сырая страна" (*нитасики огуни* <sup>35</sup>), — так он изрек. Поэтому [уезд] и называют Нита» [Идзумо-фудоки, уезд Нита]. История продолжилась в селении Тасими: «Село Тасими... Великий бог, создавший Поднебесную, сказал: «Эта страна (яп.  $\kappa y n u$  — владение —  $C.\mathcal{A}$ .) является страной, созданной прочно» (macunu) — так он изрек; поэтому и назвали Таси. Однако современные люди ошибочно называют Тасими» [Идзумо-фудоки, уезд Симанэ, село Тасими]. В данных землях Нита были следующие сёла (яп. cam o, являвшиеся центрами meppumopuaльных oбщин 39). «Село Фусэ... Старики рассказывают: "Здесь ночевал (dyc) великий бог, поэтому и называют Фусэ"» [Идзумо-фудоки, 1966: 80] (Идзумо-фудоки, уезд Нита, село

 $^{32}$  大國主  $\bar{O}$ -куни-нуси — досл. "Хозяин большого владения (кунѝ)"[Кодзики, 2001: 74; Нихон-сёки, 1957: 46].

 $<sup>^{30}</sup>$  Подробнее см.: [Идзумо-фудоки, 1966: 19-21; Суровень, 2013: 78-79].

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> Цит. по: Кудзи-хонки, 1901.

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> *Cacu* – очевидно, топоним. В настоящее время в уезде Охара префектуры Симанэ имеются топонимы Камидзаси ("Верхнее Саси") и Симодзаси ("Нижнее Саси") [Кодзики, 1994: 255].

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> *Cacu* (*Cacy*)-*куни-вака-химэ* – досл. "молодая знатная девушка из маленькой общины" (общины Саси – села Сасэ в Идзумо [Мифологический словарь, 1991: 484]); см.: [Којікі, 1982: 80, n. 15]; её отца звали *Cacy* (*Cacu*)-*куни-ō-ками* – "Великий глава (бог) маленькой общины (общины Cacy)" [Којікі, 1982: 80, n. 16; Кодзики, 1994: 61, 255].

<sup>35</sup> 小國 яп. *огуни / сёкоку* — букв. "маленькая страна"; данным термином обозначались *вождества* и *общины—государства*. — Подробнее см.: [Суровень, 2019: 128-136].

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> [Идзумо-фудоки, 1966: 80]; 「所以號 仁多者、所造天下大神 大穴持命、詔: 『此國者、非大非小。<...> 是者、爾多志枳**小國** 在。』詔。故云「仁多。」[Идзумо-но куни-но фудоки, 1958: 22].

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> 丁寧 яп. *таси / тэйнэй-ни* — старательно, добросовестно [ЯРУСИ, 1977: 187; БЯРС, 2000: II, 323].

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> Идзумо-фудоки, 1966. С. 33;「**手染鄉**... 所造天下大神命 詔:『此國者、丁寧所造國 在。』詔 而、故 丁寧 負給。而 今人 猶謂 手染郷之耳。」[Идзумо-но куни-но фудоки, 1958: 12].

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> 郷 яп. *сатò* — родная деревня, родные места, родина; *иначе*: 里 яп. *сатò* — 1) деревня; сельская мест ность; 2) родная деревня, родина; *иначе* 郷 (см.: [ЯРУСИ, 1977: 602]); 郷 яп. *гō* — 1)... провинция; 2)... село; 3) *ист*. сельский округ... [волость (в Китае) — С.Д.]. — См.: [БЯРС, 2000: I, 106; ЯРС, 1984: 118; ЯРУСИ, 1977: 598]. См.: [Идзумо-фудоки, 1966: 104; Јарап, 1958: 16].

Фусэ). «Село Ясиро... Здесь Великий бог, создавший Поднебесную, сделал стрельбищный вал и стрелял из лука. Поэтому [село] и называют Ясиро» [Идзумо-фудоки, 1966: 86] (Идзумо-фудоки, уезд Охара, село Ясиро). «Село Яути... Старики рассказывают: "Великий бог, создавший Поднебесную, втыкал здесь свои стрелы я", поэтому [село] и называют Яути» [Идзумо-фудоки, 1966: 86] (Идзумо-фудоки, уезд Охара, село Яути). «Село Сисидзи... В горах южнее [села] имеются две статуи вепря сиси, на которого охотился Великий бог, создавший Поднебесную <...>40 Поэтому-то [село] и назвали Сисидзи» [Идзумо-фудоки, 1966: 24-25] (Идзумо-фудоки, уезд Оу, село Сисидзи). В сёлах Ука (уезд Идзумо)<sup>41</sup>, Асаяма и Яно (уезд Камудо)<sup>42</sup> жили жёны  $\bar{O}$ -намоти; а в сёлах Мисава (уезд Нита)<sup>43</sup>, Такакиси и Таки (уезд Камудо)<sup>44</sup>, Митами (уезд Идзумо)<sup>45</sup>, Ямасиро (уезд Оу)<sup>46</sup>, Михо (уезд Симанэ)<sup>47</sup> и на мысе Михо<sup>48</sup> – обитали дети  $\bar{O}$ -намоти.

Исследователями, на основе археологического материала, установлено, что предки народа *ѝдзумо* прибыли на Японские острова, уже зная земледелие. В «Идзумо-фудоки» есть выражение: «взявшему заступы – пятьсот заступов 49» [Идзумо-фудоки, 1966: 25] (Идзумофудоки, уезд Оу, храмовое село Идзумо). Всё предложение выступает здесь в качестве эпитета одного из приёмов обработки полей, что говорит о том, что в те легендарные времена японцы уже были знакомы с земледелием [Идзумо-фудоки, 1966: 113, п. 31]. Первоначально люди народа идзумо культивировали просо, а позднее в Западной Японии (Идзумо) освоили рисосеяние [Воробьев, 1980: 58; Ермакова, 1995 а: 22; Ермакова, 1995 б: 262: подробнее см.: Суровень, 2021: 38-39]. Это находит отражение в местных источниках области Идзумо: «Село Танэ<sup>50</sup>... Когда ... Онамоти и ... Сукуна-хико объезжали Поднебесную, в этом месте они бросили семена риса танэ; поэтому [село] и называют Танэ» [Идзумофудоки, 1966: 761 (Илзумо-фудоки, уезд Ииси, село Танэ). Слово танэ значит 'семя': согласно легенде, "семя риса". 51 Название села или населенного пункта, возникшего в данном месте, возможно, связано с рисосеянием [Идзумо-фудоки, 1966: 128, п. 2], которое было известно японцам с середины I тыс. до н.э. Носителями культуры рисосеяния были переселенцы из южного Китая<sup>52</sup> (южные монголоиды), прибывшие через южную Корею в Японию в середине I тыс. до н.э.<sup>53</sup>, которых считают предками народа *ямато*. По мере продвижения на север острова Хонсю, в связи с завоевательными походами народа ямато, расширялись и районы рисосеяния. Поэтому допустимо, считают комментаторы сказаний, что первым местом, где был посеян рис в уезде Ииси, и было поселение, получившее название Танэ-но сато "рисовая

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> В тексте фудоки в пояснении так описаны статуи: «(одна из них длиной 2 цуэ 7 сака, высотой 1 цуэ, окружностью 5 ууэ 7 сака; другая – длиной 2 ууэ 5 сака, высотой 8 сака, окружностью 4 ууэ 1 сака); есть статуя собаки, преследовавшей вепря (длиной 1 цуэ, высотой 4 сака, окружностью 1 цуэ 9 сака). Эти изображения сделаны из камня, и их не отличишь от живых вепря и собаки. Статуи сохранились и до настоящего времени) [Идзумо-фудоки, 1966: 24-25]. В ограде храма Исиномия в Ками-хаку (г. Сисидзи) есть два камня, похожих на вепря и собаку [Идзумо-фудоки, 1966: 112, п. 27].

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> [Идзумо-фудоки, 1966: 59].

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> [Идзумо-фудоки, 1966: 68, 68-69].

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> [Идзумо-фудоки, 1966: 81]. <sup>44</sup> [Идзумо-фудоки, 1966: 69].

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup> [Идзумо-фудоки, 1966: 58-59].

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup> [Идзумо-фудоки, 1966: 24].

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup> [Идзумо-фудоки, 1966: 33].

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup> [Нихон сёки, 1997: 150].

 $<sup>^{49}</sup>$  В выражении «...взявшему заступы – пятьсот заступов» (яп. *ихоцусуки-но суки тори тораситэ*) повторение слов суки "заступ" и тору "брать" является стилистическим приемом усиления, а не множественности или многократности [Идзумо-фудоки, 1966: 113, п. 31].

Село Танэ занимало район бассейна реки Митоя и ее притока Ёсида от южной части совр. г. Митоя до современных г. Какэя (за исключением участка южнее бывшего села Хата) и села Ёсида. В бассейне вышеуказанных рек остались места под названием Ками-танэ и Симо-танэ (Верхнее и Нижнее Танэ) [Идзумо-фудоки, 1966: 128, п. 2].

 $<sup>^{51}</sup>$  В тексте «Идзумо-фудоки» термин *танэ* написан китайским иероглифом 種 *чжун*, имеющим тоже значение 'семя' [Идзумо-фудоки, 1966: 128, п. 2].

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> [Воробьев, 1980: 56]; см.: [Арутюнов, 1960: 64; Kidder, 1977: 47; Уэда М. и др., 1980: 35; Явата, 1956: 201; Мацумото, 1978: 252, 269, 238; Сано, 1959: 8, 51, 84, 85; Нихон-дзэнси, 1958: 145-146, 149; Григоренко, 1972: 48; Ōbayashi, 1977: 10].

1976: 105]. См., напр.: [Мещеряков, 1989: 282; Сано, 1959: 51; Таксами, Косарев, 1990: 113].

деревня", или "деревня, где впервые был посеян рис" [Идзумо-фудоки, 1966: 128, п. 2].

Исходя из подробностей сказаний и археологических материалов, можно утверждать, что переселенцы с континента уже жили соседскими общинами (праяп. nypэ, др.-яп. мура) – поселениями 15-50 больших семей по 15-30 человек в каждой). 4 Для удовлетворения общих потребностей<sup>55</sup> на данном этапе развития общества в соседской общине создавался коллективный фонд общины. 56 Этот процесс отражён, по мнению исследователей, в легенде о происхождении названия села Суса (уезд Ииси области Идзумо) [Идзумо-фудоки, 1966: 76], где первопредок Сусаноо выделил (яп. садамэ-тамаики – букв. "изволил установить") поля Осусада и Осусада (Восусада). 57 "Священные поля" О-суса-да и О-сусада<sup>58</sup> – это земли храма Сусаноо; севернее этого храма было поселение Мита ("священное, или храмовое поле")<sup>59</sup> (Идзумо-фудоки, уезд Татэнуи, село Кутами; уезд Идзумо, село Митами; уезд Ииси, село Суса, село Мита; уезд Нита, село Нита). Материал о "священных хозяйствах" в «Идзумо-фудоки» позволяет говорить, что образование "священных хозяйств" в западном и центральном Хонсю шло в основном по пути создания "хозяйства бога" (храмового хозяйства). В источнике говорится о "священных полях" и "священных амбарах"61 для риса с этих полей62 (Идзумо-фудоки, уезд Татэнуи, село Кутами), о «полях, [принадлежащих] небу»<sup>63</sup> (Идзумо-фудоки, уезд Идзумо, село Митами).

Существование упоминаемых в источниках "священных амбаров" (амэ-но ми-кура), в которых хранилось зерно со "священных полей" — в период яёй подтверждается археологическим материалом. Исследователи отмечают появление в соседских общинах периода яёй общиных (коллективных) амбаров и зернохранилищ (адзэкура) типа такаюки (с высоко поднятым полом на столбах для защиты от грызунов), находившихся в совместном владении всех общиников<sup>64</sup>. Зернохранилище (кура), выделяющееся своей монументальностью (это была прямоугольная в плане, сложенная из мощных бревен постройка без окон, поднятая на столбах), получает значение священного центра поселения. Располагавшаяся перед зернохранилищем прямоугольная площадь (сики), огражденная соломенной веревкой и засыпанная морской галькой ровная квадратная площадка —

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup> [Конрад, 1974: 367; Конрад, 2023: 39-42; Ямао, 1983: 122; Воробьев, 1980: 162; Кузнецов, 1988: 15; Мураяма, 1980: 75; ср.: Vargö, 1982: 11; см.: Recent..., 1987: 46; Јарап..., 1958: 15; Светлов, 1994: 33; Сано, 1959: 50; Дзусэцу..., 1962: 28; Нихон дзэнси, 1958: 19, 20. О *соседской общине* в древней Японии подробнее см.: Суровень, 2019: 117-120].

<sup>&</sup>lt;sup>55</sup> Содержание и развитие системы ирригации, организация межрегионального обмена, содержание и развитие ремесленного производства, жертвоприношения [Шилюк, 1991: 5-11; Шилюк, 1997: 11-13; Шилюк, 1982: Суровень, 2014: 8-9].

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup> Подробнее см.: [Шилюк, 1991: 5-11; Шилюк, 1997: 11-13; Шилюк, 1982: Суровень, 2014: 8-9].

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup> [Идзумо-фудоки, 1966: 130, п. 1]; 「**須佐鄉**... 神須佐能袁命 <...> 然即 **大須佐田・小須佐田**<sub>ヲ</sub> 定給。故云 <sup>レ</sup>須佐...」 [Идзумо-но куни-но фудоки, 1958: 21]; где 定給 яп. *садамэ-тамаики* – букв. "изволил установить".

<sup>58 「</sup>大須佐田・小須佐田」др.-яп. *опо-суса-да — во-суса-да —* досл. "Большое поле *Суса*" и "Малое поле *Суса*"; или: "большое и малое поля [общины] *Суса*" [Идзумо-но куни-но фудоки, 1958: 21; см.: Мифологический словарь, 1991: 519]; где素戔 (須佐) яп. *Суса —* часть имени бога 素戔鳴 или 須佐之男 *Сусаноо* ("Мужа из *Суса*"); 田 яп. *да / та* "рисовое (заливное) поле"; возможный перевод — досл. "рисовые поля *Суса*[ноо]" [Идзумо-фудоки, 1966: 76, 130, 190].

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup> 御田 яп. *мита* — досл. "священное поле", т.е. "рисовое поле бога" [Идзумо-фудоки, 1966: 76, 190, 130]; тж. цит. по: [Nihongi, 1956: 19, n. 2]; ср.: [Nihongi, 1956: 48, n. 4, 5, 6; см.: Нихон дзэнси, 1958: 154; Сиодзава, 1958: 80].

<sup>60</sup> 天御飯田 яп. *амэ-но миида* — досл. "небесные поля [для] священной еды (риса)" [Идзумо-но куни-но фудоки, 1958: 16; Идзумо-фудоки, 1966: 122-123]; где 天 яп. *амэ* — небо; 御 яп. *ми* — гонорифический префикс в отношении действий вождей и богов; 飯 яп. *и*, кит. фань — сущ. 1) еда, пища... 2) варёный рис... [ЯРУСИ, 1977: 227, 228, 150; БКРС, 1983: III, 984].

<sup>&</sup>lt;sup>61</sup> 天御倉 яп. *амэ-но микура* – досл. "священные амбары небесных [полей]" [Идзумо-но куни-но фудоки, 1958: 16; Идзумо-фудоки, 1966: 122-123].

<sup>&</sup>lt;sup>62</sup> [Идзумо-фудоки, 1966: 53];「天御飯田之御倉」яп. *амэ-но ми-и-да-но ми-кура* — досл. "священные амбары небесных полей [для] священной еды (риса)" [Идзумо-но куни-но фудоки, 1958: 16].

<sup>&</sup>lt;sup>63</sup> [Идзумо-фудоки, 1966: 59]; 「天御領田」 яп. *ама-но ми-сиро-та* [Идзумо-но куни-но фудоки, 1958: 18]; где 御領田 яп. *ми-сиро-та*, совр.-яп. *ми-рё-та* — досл. "священного владения (территории) / священного главы (вождя) поле". — См.: [Идзумо-фудоки, 1966: 125, п. 7]; иероглиф 領 яп. *рё* (кит. *лин*) имеет в японском языке значение "владение, территория", но кроме того — "глава, вождь, руководитель, начальник" (см.: [ЯРУСИ, 1977: 639; БКРС, 1984: IV, 729]). Поэтому возможен двоякий перевод: "поля священного вождя" или "поля священной территории".

<sup>&</sup>lt;sup>64</sup> [Нихон дзэнси, 1958: 27, 28; Мори, 1962: 118; Мацумото, 1978: 71; Vargö, 1982: 11; Япония, 1981: 594; Ямао, 1983: 122; Мещеряков, 1989: 29].

выполняла роль своеобразного алтаря, т.е. ритуального места поклонения божествам. Сами амбары отождествлялись с храмом, священным местом. Подобные зернохранилища обнаружены археологами на стоянках Итацукэ (префектура Фукуока, период раннего  $n\ddot{e}\ddot{u}$  – около 200 г. до н.э.); Торо и Ямаки (префектура Сидзуока, период среднего  $n\ddot{e}\ddot{u}$ ), Хиэ (префектура Фукуока, период среднего  $n\ddot{e}\ddot{u}$ ), Карако (префектура Нара). В данных амбарах хранились продукты коллективного фонда, получаемого на "священных полях" коллективного хозяйства соседской общины.

"Священные поля" обносились оградой [Нихон дзэнси, 1958: 154]. Об обычае окружать "священные поля" храма оградой сообщается в фудоки: «сын Ō-намоти... Адзисукитакахиконэ пребывал в храме Ниисуки, и когда построили храм на этом поле, то нарезали траву овати и сделали из нее ограду вокруг [храма]; поэтому поле и назвали Овати» [Харима-фудоки, 1969: 99-100] (Харима-фудоки, уезд Камудзаки, село Тада, горное поле Овати). Акимото Китиро поясняет, что в древности это была изгородь вокруг пашен (вати) для защиты от диких зверей [Харима-фудоки, 1969: 204, п. 6].

По местным сказаниям, "священные поля" храмового хозяйства были созданы вождём  $\bar{\mathrm{O}}$ -намоти в территориальной общине села Митокоро. Здесь упоминаются поля, которые  $\bar{\mathrm{O}}$ -намоти решил занять (яп. симэму) «как свои [священные] поля» (яп. ага митокоро) «"Здешние заливные поля хороши, поэтому я буду владеть (яп. симэму — букв. 'занимать [их]" — С.Д.) ими как своими полями", — так он изволил изречь...» [Идзумо-фудоки, 1966: 80] (яп. коно токоро-но та ёси, карэ ага митокоро-ни симэму то нори-тамаики) [Идзумофудоки, уезд Нита, село Митокоро]. Видимо, во времена  $\bar{\mathrm{O}}$ -намоти коллективный фонд общины в виде храмового хозяйства был создан в землях территориальной общины храмового села Идзумо (на связь с храмовым хозяйством здесь указывает статус села как "храмового" — здесь находились "храмовые дворы" [яп. камубэ] («Храмовое село Идзумо... Это место было посвящено ...  $\bar{\mathrm{O}}$ намоти-[но микото], взявшему заступы — пятьсот заступов... поэтому и назвали его (село — С.Д.) Идзумо-но камубэ» [Идзумо-фудоки, уезд Оу, храмовое село Идзумо].

Всё выражение «Онамоти-но микото, взявший заступы — пятьсот заступов 72» выступает здесь в качестве эпитета одного из приёмов обработки полей [Идзумо-фудоки, 1966: 113, п. 31]. Здесь О-намоти, как глава владения Идзумо, начинает земледельческие работы в общине (совершая обряд проведения первой борозды верховным вождём, являвшимся также верховным жрецом общинных культов). Верховный вождь выступал организатором и руководителем работ в коллективном фонде. Должностные лица общины управляли "священным хозяйством" общины, где шла концентрация средств производства. Таким управляющим священным хозяйством в территориальной общине села Митами стал сын О-намоти по имени Вака-фуцунуси-но микото: «Село Митами... Сын Великого бога,

<sup>&</sup>lt;sup>65</sup> [Япония, 1981: 594; Виноградова, 1981: 26]; архитектуру зернохранилища см.: [Исэки..., 1982: 54; Нихон-дзэнси,

<sup>1958: 27]. &</sup>lt;sup>66</sup> [Дзусэцу..., 1962: 71, 72; Нихон дзэнси, 1958: 27; Сано, 1959: 50; Vargö, 1982: 11].

<sup>67 «</sup>Идзумо-фудоки» говорится о полях бога Ō-намоти:「御地」"ми-токоро" (как читают эти иероглифы комментаторы текста) — досл. "священное место, священный надел земли"; где термин 地 токоро исследователи рассматривают как "заливные поля" [Идзумо-фудоки, 1966: 80, 130]; 御地 совр.-яп. ми-ти — досл. "с в я щ е н н ы й у ч а с т о к з е м л и"; здесь 御 яп. ми — гонорифический префикс... 2) указывает на отношение к синтоистскому культу... 地 яп. ти — 1) земля; почва; 2) место; местность... в соч. 1) земля; 2) участок земли, земля; 3) местность, район... [ЯРУСИ, 1977: 227, 228, 150].

<sup>&</sup>lt;sup>68</sup> 片 яп. *симэру* – занимать (место, положение, позиции и т.п.) [ЯРУСИ, 1977: 119].

<sup>&</sup>lt;sup>69</sup>「**三處郷**。... 大穴持命 詔:『此地田好。故 **吾御地 占**。【御地、此云 <sup>レ</sup>みところ。】』 詔、故云 <sup>レ</sup>三處。」 [Идзумо-но куни-но фудоки, 1958: 22; Идзумо-фудоки, 1966: 130, п. 1].

 $<sup>^{70}</sup>$  神戸 яп. камубэ – букв. "священные дворы"; дворы работников храмового хозяйства.

<sup>71 [</sup>Идзумо-фудоки, 1966: 25]; 「**出雲神戶**. <...>.與五百津鉏鉏猶所取取 而 所造天下大穴持命、二所大神等依奉。故云<sup>\*</sup>神戶。」[Идзумо-но куни-но фудоки, 1958: 10].

<sup>&</sup>lt;sup>72</sup> В выражении «...взявшему заступы – пятьсот заступов» (яп. *ихоцусуки-но суки тори тораситэ... Ō-намоти-но микото*) 「與五百津鉏鉏猶所取取 ... 大穴持命」 повторение слов *суки* "заступ" и *тору* "брать" является стилистическим приемом усиления, а не множественности или многократности [Идзумо-фудоки, 1966: 113, п. 31].

создавшего Поднебесную, [по имени] Вака-фуцунуси ... был назначен управляющим полями (ma-но  $soca^{73}$  — C. $\mathcal{A}$ .), [принадлежавшими] небу (mu-иma) ... Поэтому и называют Митами» ma [Идзумо-фудоки, уезд Идзумо, село Митами].

Исследователи так истолковывают название села Митами, где располагалась резиденция управляющего полями храмового хозяйства: возможно, полагают они, митами является сокращением от митамами 'поди (земледельцы), обрабатывающие [священные] поля мита' или же просто: митами 'царские люди', т.е. земледельцы, принадлежавшие роду правителя (хотя Акимото Китирō не согласен с таким толкованием слова митами) [Идзумофудоки, 1966: 125]. Если здесь речь шла не об общинниках, выполнявших в качестве общинной обязанности земледельческие работы на "священных полях" (яп. мита-тами), то под митами могли пониматься зависимые от общины работники храмового хозяйства синтоистского святилища, обрабатывавшие "священные поля". Эти работники относились к корпорациям камубэ, состоявшим из неполноправных свободных людей — работников храмового хозяйства, объединявшихся в "храмовые дворы" [яп. камубэ]<sup>79</sup>). Такие дворы были в храмовом селе Идзумо, называвшиеся Идзумо-но камубэ<sup>80</sup> (Идзумо-фудоки, уезд Оу, храмовое село Идзумо). В тексте источника в связи с этим сделано пояснение: «[Происхождение] храмовых дворов (камубэ) [в землях] других уездов [области Идзумо], кроме того, подобно этому [объяснению]».

Со «священным хозяйством» всегда было связано зарождение эксплуатации – именно в нём появляются люди со стороны, не имеющие прав собственности на землю общины, и в силу этого попадающие в положение эксплуатируемых производителей. Ещё Сусаноо, как сказано в преданиях, подчинив своей власти селение Асакуми (в северо-восточной части области Идзумо), видимо, из покорённого местного населения сформировал группы подвластных людей: «определил место проживания пяти групп поваров какибэ, которые прислуживали ему во время приёма пищи по утрам (асамикэ) и вечерам<sup>82</sup>, поэтому и назвали

<sup>73</sup> 田之長 др.-яп. *та-но воса* – управляющий полями [Идзумо-но куни-но фудоки, 1958: 18].

 $<sup>^{74}</sup>$ 「御領田」 яп. *ми-сиро-та*, совр.-яп. *ми-рё-та* — досл. "священного владения (территории) / священного главы (вождя) поле" [Идзумо-но куни-но фудоки, 1958: 18; см.: Идзумо-фудоки, 1966: 125, п. 7]. См. прим. выше.

<sup>75 [</sup>Идзумо-фудоки, 1966: 58-59]; 「**美談鄉**... 所造天下大神,御子 和加布都努志命、...**天御領田之長**、供奉坐之。...故云「三太三...」[Идзумо-но куни-но фудоки, 1958: 18].

<sup>&</sup>lt;sup>76</sup> См.: [Синто..., 2002: 424, п. 206].

<sup>&</sup>lt;sup>77</sup>「昔 在<sup>レ</sup>神代、大地主神 營田之日、以牛*,*宍 食 <sup>レ</sup>田人 于 時…」[Когостои, 1926: 78]; см.: [Когосюи, 2002: 99, 424, п. 206, 207; Kogoshūi, 1926: 51].

<sup>78</sup> 田人 яп. *табито* – досл. "люди поля"; земледельцы; см.: [Хрестоматия..., 1961: 124, п. 6].

<sup>&</sup>lt;sup>79</sup> 神戸 яп. *камуб*э – храмовые дворы.

<sup>&</sup>lt;sup>80</sup> [Идзумо-фудоки, 1966: 25]; 「**出雲神戶**. <...>.故云<sup>下</sup>神戶。」 [Идзумо-но куни-но фудоки, 1958: 10].

<sup>81「【</sup>他郡等神戸、且如之】」.

 $<sup>^{82}</sup>$  御餼勘養 яп.  $_{\it Mu-\kappa 9}$   $_{\it кан-e}$  — досл. "священный фураж сверять [и] кормить [правителя]"; где 御 яп.  $_{\it Mu}$  — гонорифический префикс в отношении богов и правителей [см.: ЯРУСИ, 1977: 228]; 餼 яп.  $_{\it K9}$ , кит.  $_{\it cù}$  —  $_{\it cyu}$ . 1) зерно, хлеб; корм, фураж; 2)... снабжение (провиантом); 3) животное, предназначенное для жертвоприношения; жертвенный [скот];  $_{\it Z1}$ .

(село —  $C.\mathcal{A}$ .) Асакуми» <sup>83</sup> [Идзумо-фудоки, уезд Симанэ, село Асакуми]. Фраза «определил место проживания пяти групп поваров *какибэ*» (*ицуцу-но ниэ-но о-но токоро-о садамэ-тамаики*) истолковывается исследователями так: *ниэ* 'дары богу' (главным образом продукты питания) <sup>84</sup>,  $o^{85}$  — сокращение от *томо-но о* 'группа' <sup>86</sup> (по версии Акимото Китирō). Таким образом, *ниэ-но о* 'группа *какибэ*' (зависимых людей — *неполноправных свободных*), поставлявших продовольствие двору правителя и, очевидно, готовивших пищу и прислуживавших у *государева стола* [Идзумо-фудоки, 1966: 116, п. 3]. Танака Таку полагает, что вышеуказанное словосочетание должно читаться *ниэ-но куми* <sup>88</sup> в том же значении 'группа *какибэ*' (зависимых людей из *неполноправных свободных*). Такое толкование ближе к объяснению топонима Асакуми. Термином *асакуми* 'водоносы' называлась одна из групп *бэ* (*бэмин — неполноправных свободных*<sup>89</sup>), которая поставляла питьевую воду к царскому столу (*аса* 'утро', *куму* 'черпать', 'наливать') <sup>90</sup> [Идзумо-фудоки, 1966: 116, п. 3].

Развитие института должностных лиц в общине вело к социальной дифференциации. Как указывают все исследователи, накануне установления в Японии режима Ямато внутри общинного коллектива чётко выделялись два слоя: (1) знати (др.-яп. опо-бито, яп. ō-бито <sup>91</sup>, наследственно исполняющей функции управления и обладающей почетными званиями, и в качестве экономического обеспечения выполнения функций управления получающей сначала часть продукта священного хозяйства, а позднее — и землю из этого хозяйства <sup>92</sup>) и рядовых общинников (др.-яп. удипито, яп. удзибито). <sup>93</sup> Но вне зависимости от роли в управлении общинным коллективом в древности везде оба слоя общины (знать и рядовые общинники) обладали неотъемлемым правом на землю и сохраняли личные и имущественные права <sup>94</sup>, гарантию защиты этих прав, что резко отличало экономическое и социальное положение членов общины от положения лиц, не входивших в общинный коллектив (неполноправных свободных [чужаков] и несвободных [рабов]). <sup>95</sup> Формирование из этих лиц, лишенных свободного доступа к земле, слоя эксплуатируемых производителей привело к развитию классовой и сословной дифференциации в общине (появления трёх классов и трёх сословий древнего рабовладельческого общества).

#### Литература

- 1. Идзумо-фудоки / Пер. К.А. Попова. М.: Наука, 1966. 222 с.
- 2. Когосю<br/>и // Синто: путь японских богов / Пер. Е.К. Симоновой-Гудзенко. СПб.: Гиперион, 2002. Т. II. — С. 84-100.

преподносить; одаривать (главным образом пищей); приносить в жертву (богам); 勘 яп. кан, кит. к $\bar{a}$ нь – гл. 1) сверять, выверять; сличать... [БКРС, 1983: III, 557]; 養 яп.  $\bar{e}$  – 1) кормить; содержать.... [ЯРУСИ, 1977: 646].

- <sup>83</sup> [Идзумо-фудоки, 1966: 33];「**朝酌鄉**... 熊野大神命 詔: 朝御餼勘養、夕御餼勘養、五**贄緒**之處 定給。故云<sup>レ</sup>朝酌。」 [Идзумо-но куни-но фудоки, 1958: 12].
  - 84 贄 яп. ниэ уст. 1) религиозное приношение, жертва; 2) дар, подарок. См.: [БЯРС, 2000: I, 693].
- $^{85}$  緒 яп. o, кит. cюй cyuq. ... 3) очередь; очерёдность, последовательность... cл. 1) приводить в порядок, упорядочивать, налаживать; 2) \* продолжать (*напр. традицию*) [БКРС, 1983: II, 595].
- $^{86}$  伴緒 яп. *томо-но о* = 伴部 яп. *томо-б*э досл. "[группа] зависимых людей, сопровождающих [правителя]"; где 伴 яп. *томо* спутник; 伴 яп. *томо* спутник; 伴 яп. *томо* слугник; е яп. *то* 
  - <sup>87</sup> 部曲 яп. какибэ, кит. бу̀џю́й ... 3) челядь; подчинённые [БКРС, 1983: II, 776].
- $^{88}$  贄組 яп. *ниэ-но куми* досл. "группа [зависимых людей, подносящих] священную пищу"; где 贄 яп. *ниэ* см. выше; 組 яп. *куми* 1) группа... команда; бригада; звено... [ЯРУСИ, 1977: 460]; т.е. 緒 яп. o= 組 яп. *куми* "группа [зависимых людей]".
  - <sup>89</sup> Подробнее см.: [Суровень, 2012 б; Суровень, 2012 а].
- 90 朝酌 яп. *асакуми* водоносы; где 朝 яп. *аса* утро; 酌 яп. *куму* черпать (*тж*. 汲), наливать [ЯРУСИ, 1977: 304, 600].
  - <sup>91</sup> 大人 др.-яп. *опо-бито*, яп. *ō-бито* досл. "большие люди".
  - <sup>92</sup> Подробнее см.: [Суровень, 2014: 20-28].
  - <sup>93</sup> 氏人др.-яп. *удипито*, яп. *удзибито* досл. "люди рода".
  - 94 См.: [Ильин, 1983: 20; Дьяконов, 1963: 20, 21; 19, 29, 33-34; История древнего мира, 1982, 1989: І–ІІІ].
- $^{95}$  [Шилюк, 1982: 21; Ильин, 1983: 29; История древнего мира, 1982: I, 37-38; 1989: I, 40; Шилюк, 1991: 13; Шилюк, 1984].
  - <sup>96</sup> [Шилюк, 1982: 21-22; Шилюк, 1991: 13].

- 3. Кодзики: Записи о деяниях древности, свиток 1-й / Пер. Е.М. Пинус. СПб: Шар, 1994. Т. І. 320 с.
- 4. Нихон-сёки: Анналы Японии / Пер. Л.М. Ермаковой и А.Н. Мещерякова. СПб.: Гиперион, 1997. Т. І. 496 с.
  - Харима-фудоки // Древние фудоки / Пер. К.А. Попова. М.: Наука, 1969. С. 67-112.
- 6. Kogoshūi // Kogoshūi: Gleanings from Ancient Stories / Transl. by Genchi Katō and Hikoshirō Hoshino. Tokyo: Meiji Japan Society, 1926. P. 15-54.
- 7. Kojiki: Records of ancient matters / Transl. by B.H. Chamberlain. Tokyo: Charles E. Tuttle Company, 1982. P. 1-428.
- 8. Nihongi // Nihongi: Chronicles of Japan from the earliest times to A.D. 697 / Transl. by W.G. Aston. London: Allen, 1956. Part I. 407 p.
- 9. Идзумо-но куни-но фудоки 出雲國風土記 // Фудоки 風土記 (из серии «Бунгаку-тайкэй» 文学大系). Токио 東京: Иванами сётэн 岩波書店, 1958. С. 9-25.
- 10. К огосїюи 古語拾遺 // Когосїюи ко̄ги: хётю 古語拾遺講義. Ōсака 大阪: Ōэн сёин 桜園書院, 1926. 86 с.
- 11. Кодзики 古事記 (из серии «Нихон котэн бунгаку дзэнсю» 日本古典文学全集). Токио 東京: Сёгаккан 小学館, 2001. 464 с.
- 12. Кудзи-хонки 舊事本紀 // Сэндай кудзи-хонки 先代舊事本紀 // Кокуси-тайкэй 國史大系. Токио 東京: Кэйдзай дзасси-ся 経済雑誌社, 1901. Т. 7. С. 171-418.
- 13. Нихон-сёки 日本書紀 (из серии «Кокуси-тайкэй» 國史大系). Токио 東京: Ёсикава кобункан 吉川弘文館, 1957. Ч. І. Т. І. 417 с.

Общая и специальная литература:

- 14. Арутюнов С.А. К оценке роли миграций в древней истории Японии // Советская этнография. 1960. № 1. С. 60-71.
  - 15. БКРС Большой китайско-русский словарь. М.: Наука, 1983-1984. Т. I–IV.
  - 16. БЯРС Большой японско-русский словарь. М.: Русск. яз.–Живой язык, 2000. Т. I–II.
- 17. Виноградова Н.А. Скульптура Японии III–XIV веков. М.: Изобразительное искусство, 1981. 240 с.
  - 18. Воробьев М.В. Древняя Япония. М.: Изд. вост. лит., 1958. 119 с.
  - 19. Воробьев М.В. Япония в III–VII веках. М.: Наука, 1980. 344 с.
- 20. Григоренко Б.Г. О времени и условиях проникновения земледелия в Японию // Центральная Азия и Тибет: материалы к конференции. Новосибирск: Наука, 1972.-C.47-50.
- 21. Дьяконов И.М. Община на Древнем Востоке в работах советских исследователей // Вестник древней истории. -1963. № 1.- С. 16-34.
- 22. Ермакова Л.М. Предисловие ко второму свитку "Кодзики" // Кодзики: Записи о деяниях древности. СПб.: Шар, 1994. Т. II. С. 11-34.
- 23. Ермакова Л.М. Речи богов и песни людей: ритуально-мифологические истоки японской литературной эстетики. М.: Вост. лит., 1995 а. -272 с.
- 24. Ермакова Л.М. Три типа ритуальных текстов древней Японии // Религии древнего Востока. М.: Вост. лит., 1995 б. С. 259-301.
- 25. Ильин Г.Ф. Древневосточное общество и проблемы его социально-экономической структуры ∥ Вестник древней истории. -1983. № 3. C. 13-38.
  - 26. Иофан Н.А. Культура древней Японии. М.: Наука, 1974. 261 с.
  - 27. История древнего мира. М.: Наука, 1982. Кн. 1-3.
  - 28. История древнего мира. М.: Наука, 1989. Кн. 1-3.
  - 29. Иэнага Сабуро. История японской культуры. М.: Прогресс, 1972. 231 с.
- 30. Конрад Н.И. Лекции по истории Японии (1937 г.): Древняя история (с древнейших времён до переворота Тайка, 645 г.) // Японские древности (историко-правовые исследования): сб. науч. тр. / Ред. Л.М. Ермакова, Е.С. Бакшеев, Д.А. Суровень. Екатеринбург: Урал. гос. юрид. ун-т, 2023. С. 6-129.
- 31. Конрад Н.И. Япония в древности до VIII века // Избранные труды: история. М.: Наука, 1974. С. 366-375.
  - 32. Кузнецов Ю.Д., Навлицкая Г.Б., Сырицын И.М. История Японии. М.: Высш. шк., 1988. 432 с.
  - 33. Маркарьян С.Б., Молодякова Э.В. Праздники в Японии. М.: Наука, 1990. 246 с.
- 34. Мещеряков А.Н. Внешний фактор в истории культуры Японии // Азия диалог цивилизаций. СПб.: Гиперион, 1996. С. 17-55.
- 35. Мещеряков А.Н. Древнеяпонская цивилизация // Древние цивилизации. М.: Мысль, 1989. С. 280-287.
  - 36. Мифологический словарь. М.: Советская энциклопедия, 1991. 736 с.
  - 37. Михайлова Ю.Д. Мотоори Норинага. М.: Наука, 1988. 186 с.
  - 38. Попов К.А. Законодательные акты средневековой Японии. М.: Наука, 1984. 108 с.

- 39. Садокова А.Р. Официальный и народный земледельческий календари японцев // Календарь в культуре народов мира. М.: Наука, 1993. С. 162-170.
  - 40. Светлов  $\Gamma$ .Е. Колыбель японской цивилизации: Нара. М.: Искусство, 1994. 271 с.
  - 41. Светлов Г.Е. Путь богов: синто в истории Японии. M.: Мысль, 1985. 240 с.
  - 42. Синто путь японских богов: в 2-х тт. Т. II: Тексты синто. СПб.: Гиперион, 2002. 496 с.
  - 43. Сондерс Э.Д. Японская мифология // Мифологии древнего мира. М.: Наука, 1977. С. 405-431.
  - 44. Спеваковский А.Б. Религия синто и войны. Л.: Лениздат, 1987. 109 с.
- 45. Суровень Д.А. Переход к производящему хозяйству в первобытной Японии // Мир Евразии: от древности к современности: сборник материалов Всероссийской научно-практической конференции (г. Уфа, 12.03.2021 г.). Т. 1 / отв. ред. Р.Р. Тухватуллин. Уфа: РИЦ БашГУ, 2021. С. 38-47.
- 46. Суровень Д.А. Правовой статус лиц без гражданства в древнеяпонском праве: *бэмин* в IV середине VII веков // Право. Законодательство. Личность. 2012 а. № 2 (15). С. 18-29.
- 47. Суровень Д.А. Правовой статус лиц без гражданства в древнеяпонском праве:  $c \ni \tilde{u} \kappa \bar{o}$  в I–III веках // Право. Законодательство. Личность. -2012 б. № 1 (14). С. 14-22.
- 48. Суровень Д.А. Процесс возникновения частной и государственной собственности // Проблемы истории общества, государства и права: сб. науч. тр. Екатеринбург: УрГЮА, 2014. Вып. 2-й. С. 6-32.
- 49. Суровень Д.А. Ранняя форма государства и первые политические объединения в древней Японии // Проблемы истории общества, государства и права: сборник научных трудов / Глав. ред. проф. А.С. Смыкалин. Екатеринбург: Урал. гос. юрид. ун-т, 2019. Вып. 6-й. С. 110-268.
- 50. Суровень Д.А. Сведения древнеяпонских источников о расселении тунгусо-маньчжурского народа  $u\partial 3ymo$  на острове Хонсю // Вестник вятского государственного гуманитарного университета. Киров, 2013. № 1 (1). С. 72-87.
- 51. Суровень Д.А. Участие тунгусо-маньчжурских народов в заселении Японских островов // Вестник Уральского отделения РАН: наука, общество, человек. 2012. № 4 (42). С. 80-90.
  - 52. Таксами Ч.М., Косарев В.Д. Кто вы, айны? М.: Мысль, 1990. 318 с.
- 54. Шилюк Н.Ф. Закономерности развития рабовладельческого общества. Свердловск: Изд. Урал. ун-та, 1982.-83 с.
- 55. Шилюк Н.Ф. Закономерности развития государства в рабовладельческом обществе // Вопросы политической организации рабовладельческого и феодального общества. Свердловск: Изд. СЮИ, 1984. С. 3-17.
- 56. Шилюк Н.Ф. История древнего мира: древний Восток. Свердловск: Изд. Ур. ун-та, 1991. 244 с.
  - 57. Шилюк Н.Ф. История древнего мира: древний Восток. Екатеринбург: УрГУ, 1997. 288 с.
  - 58. Япония // Искусство стран и народов мира. М.: Сов. энциклопедия, 1981. T. V. С. 591-717.
  - 59. ЯРС Японско-русский словарь. М.: Русск.яз., 1984. 696 с.
- 60. ЯРУСИ Фельдман-Конрад Н.И. Японско-русский учебный словарь иероглифов. М.: Русск.яз., 1977. 680 с.
- 61. Chamberlain B.H. Translation of the "Ko-ji-ki" or "Records of Ancient Matters" // The Kojiki: Records of Ancient Matters. Tokyo: Charles E. Tuttle Co., 1982. P. I-CI.
  - 62. Japan: its land, people and culture. Tokyo: Printing Bureau, Ministry of Finance, 1958. 43, 1077 p.
  - 63. Kidder E. Ancient Japan. Oxford: Elsevier-Phaidon, 1977. 152 p.
- 64. Ōbayashi Taryō. The origins of Japanese mythology // Studies on ancient Japanese history (Acta Asiatica, No. 31). Tokyo: The Tōhō gakkai, 1977. P. 1-23.
- 65. Recent archaeological discoveries in Japan. Tokyo: Centre for East Asian Cultural Studies, 1987. 108 p.
- 66. Vargö L. Social and economic conditions for the formation of the early Japanese state. Stockholm: Stockholm University, 1982. 189 p.
- 67. Дзусэцу нихон сёмин сэйкацу-си 図説日本庶民生活史. Токио 東京: Кавадэ-сёбō-синся 河出書房新社, 1962. Т. І. 251 с.
  - 68. Исэки-сэйби-сирё 遺跡整備資料. Нара奈良, 1982. Т. III. 72 с.
- 69. Мацумото Сэйтё 松本 清張. Сэйтё-цӯси 清張通史. Токио 東京: Кōданся 講談社, 1978. Т. III. 268 с.
  - 70. Мори Киёто 森 清人. Нихон синси 日本新史. Токио 東京: Кинсэйся 錦正社, 1962. 366 с.
- 71. Мураяма Кэндзи 村山 健二. Дарэ-ни-мо какэнакатта Яматай-коку 誰にも書けなかった邪馬台国. – Токио 東京: Кōсэй сюппан-ся 佼成出版社, 1980. – 284 с.
- 72. Нихон дзэнси 日本全史. Токио 東京: Тōкё-дайгаку сюппанкай 東京大学出版会, 1958. Т. І. 321 с.
  - 73. Нихон-но кэнгоку 日本の建国. Токио 東京: Токио дайгаку сюппанкай-кан 東京大学出版會刊,

1957. – 246 c.

- 74. Сано Ямато 佐野 大和. Нихон-но акэбоно 日本のあけぼの. Токио 東京: Сёхō сётэн 小峰書店, 1959. 282 с.
- 75. Сиодзава Кимио 塩沢 君夫. Кодай сэнсэй кокка-но кōдзō 古代専制国家の構造. Токио 東京: Отя-но мидзу сёбō 御茶の水書房, 1958. 222 с.
- 76. Такикава Сэйдзирō 瀧川 清次郎. Нихон-сякай-си 日本社会史. Токио 東京: Сōгэнся 創元社, 1956. 378, 16 с.
- 77. Уэда Масааки 上田 正明, Мори Кōити 森 浩一, Ямада Мунэмуцу 山田 宗睦. Нихон кодай-си 日本古代史. Токио 東京: Тикума сёбо 筑摩書房, 1980. viii, 334 с.
- 78. Явата Итирō 八幡 一郎. Хоко то татэ 矛と楯 // Кодайси-кэнкто: Яматай-коку 古代史研究: 邪馬台国. Токио 東京: Янагихара сётэн 柳原書店, 1956. С. 183-204.
- 79. Ямао Юкихиса 山尾 幸久. Нихон кодай ōкэн-кэйсэй сирон 日本古代王権形成史論. Токио 東京: Иванами сётэн 岩波書店, 1983. 486, 15 с.

© Суровень Д. А., 2024.

УДК 821.512.141

**Сәмерханова Г.Х.,** филол.ф.к., доцент, ӨФһТУ СИ (Филиал), Сибай к., Рәсәй

**Самарханова Г.Х.,** к. филол. н., доцент, СИ (Филиал) УУНиТ, г. Сибай, Россия

#### ПРИЕМЫ СОЗДАНИЯ КОМИЧЕСКОГО В СТИХОТВОРЕНИЯХ ДЛЯ ДЕТЕЙ С. ИМАНГУЛОВА

#### С. ИМАНҒОЛОВТЫҢ БАЛАЛАР ӨСӨН ШИҒЫРЗАРЫНДА КОМИКЛЫК ТЫУЗЫРЫУ АЛЫМДАРЫ

**Аннотация.** Статья посвящена изучению юмора, как вида комического, в стихотворениях для детей известного башкирского поэта Сулпана Имангулова. На примере анализа поэтических произведений автора выявляются основные приемы создания юмористического, как вида комического. Поэт через юмор, через добродушный смех критикует отрицательные черты характера детей.

**Ключевые слова:** башкирская литература, теория литературы, комическое, приемы создания комического, юмор.

Комиклык, комик хәл – көлөү аша йәмғиәттәге кире күренештәрҙе, кеше холкондағы етешһеҙлектәрҙе аяуһыҙ фашлау һәм тәнкитләүгә королған эстетик категория [Гурьева, 2009:133; Фесенко, 2008:736-737]. Йәмғиәттәге йәмһеҙ күренештәрҙе, кеше кылығындағы тиҫкәре яктарҙы көлөп тәнкитләү шундай хәлдәрҙән тиҙерәк арынырға ярҙам итә [Хөсәйенов, 2006:112]. Философтар, әҙәбиәтсе-ғалимдар комиклыҡтың өс төрөн – ирония, юмор һәм сатираны айыра [Любимова, 2001: 277-278; Фесенко, 2008:736-737].

Сулпан Иманғолов – башкорт әзәбиәтендә сатира һәм юмор йүнәлешендә ижад итеүсе шағирзарзың береһе. Ул – бихисап юмористик һәм сатирик шиғырзар, мәсәлдәр авторы. Шағирзың ижадында балалар өсөн язылған юмористик шиғырзар айырым урын алып тора. Улар аша автор укыусы балалар, үсмерзәр холкондағы ялкаулык, тискәрелек, тәккәберлек кеуек кире сифаттарзы тәнкитләй. Әммә ул балаларға каты кағылмай, был тәнкит еңелсә көлөү аша башкарыла. С. Иманғоловтың балалар өсөн язылған әсәрзәрен анализлау уларза комиклык тыузырыузың бер нисә алымын билдәләргә мөмкинлек бирә.

Шағирзың бер төркөм шиғырзарында хәл-вакиғалар көтөлмәгәнсә тамамлана. Көтөлмәгәнлек эффекты аша комик ситуация тыузырыла. Мәсәлән, уның "Дан яраткан Вилдан" исемле шиғырында укыу алдынғыны булған Вилданды староста итеп һайлаузары

була, ул маһайып укыуға илке-һалкы карай башлай, сиректе сак тамамлай һәм класташтары уның үзен шефлыкка алырға мәжбүр була. "Мәңгелек двигатель" исемле шиғырза иһә малайзар араһында бәхәс куба, улар мәңгелек двигателдең булыу-булмауы тураһында һүз көрәштерә. Шул сак Тәбрик ундай двигателдең үззәрендә булыуы менән барыһын шак катыра. Асылда иһә уның ашарға ла бешергән, бысранған өҫ-баштарын ла йыуған, дәрестәр менән дә ярзам итешкән арыу-талыу белмәҫ өләсәһен яратып "мәңгелек двигатель" тип атауы асыклана.

С. Иманғоловтың бер төркөм шиғырзарында комик хәл ирония алымы аша тыузырыла. Мәçәлән, "Артистка" исемле шиғырза сәхнәлә ролдәрзе оçта башҡарған бишенсе класс укыусыны Вәсилә һүрәтләнә. Уның был һәләтенә һоҡланып, барыһы ла уны "артистка" тип йөрөтә башлай. Мактаузарға маһайған укыусы дустары менән исенләшмәй, дәрестәр калдыра, дәрестәргә һуңлай башлай. Сираттағы һуңлауында ул күз йәштәре аша әсәһенең ауырып ятыуы, өйзәге бөтә эштәр уның кулына калыуы тураһында һөйләй. Уға ярзам итергә килгән класташтарын иһә тәм-том бешереп йөрөгән Вәсиләнең әсәһе каршы ала:

Барыбыз за хайран калдык:

"Бына һиңә "артистка"!

Иптэштэрен алдау өсөн

Ингэн ул ниндэй төскэ?

Бында баланың тәбиғи һәләте маҡталмай, ирония аша уның оста алдай белеү һәләте фашлана, тәнкит утына алына.

Шағирзың "Буш ҡыуыҡ хыяллана" тип исемләнгән икенсе шиғырында хоккей ярыштарының көйәрмәне Әлкә һүрәтләнә. Малай телевизорзағы хоккей уйынсыларын насар уйнаузары өсөн тәнкитләй, әрләй. Улар урынында булһам, ҡапҡаларзы күз йомғансы алыр инем, ҡапҡасыны өрөп кенә йығыр инем, һәр осорза унар шайба һуғыр инем, — тип әсенә Әлкә. Әммә уның шулай оста уйнауы, спорт менән шөғөлләнеүе, спорт мастеры булырға хыялланыуы йомшак диванда ҡырын ятыуынан узмай.

С. Иманғоловтың балалар өсөн язылған шиғырзарында софизм алымы аша комик хәл тыузырыу осрактары ла бар. Мәçәлән, "Мут Хәйзәрзең хәйләһе" исемле шиғырза хәйләгә оста алтынсы класс укыусыны һүрәтләнә. Укытыусы уға төрлө температурала предметтарзың сифаты нисек үзгәреүен аңлатырға кушкас, Хәйзәр тапкыр мисал килтерә:

Кышкы көндәр үтә һалкын,

Картуф туңа базза, – ти, –

Шуға беззең каникулдар

Була ике азна, – ти.

Көн эсетеп, яззар еткәс,

Без баскас йылы майға.

Каникулдар озоная, –

Етә хатта өс айға.

Шулай итеп, С. Иманғолов сатира һәм юмор өлкәһендә әүзем ижад итә. Уның әçәрзәре араһында балалар өсөн язылған шиғырзар айырым урын алып тора. Уларза автор еңелсә юмор, дустарса көлөү аша укыусы балаларзың, үсмерзәрзең холкондағы етешһезлектәрзе фашлай һәм тәнкитләй. Балалар өсөн язылған юмористик шиғырзарында комиклык тыузырыу өсөн шағир ирония, софизм, көтөлмәгәнлек эффекты кеүек художестволы сараларзы куллана.

#### Әҙәбиәт

- 1. Гурьева Т.Н. Новый литературный словарь. Ростов н/Д.: Феникс, 2009. 364 с.
- 2. Иманғолов С.Ғ. Тәмле кояш. Шиғырзар, мәсәлдәр, әкиәттәр, хикәйәт. Өфө: Китап, 2012. 128 б.
- 3. Любимова Т.Б. Комическое // Новая философская энциклопедия: в 4 т. / Ин-т философии РАН, Нац. общ.-науч. фонд; Научно-ред. совет: предс. В.С. Степин, заместители

предс. А.А. Гусейнов, Г.Ю. Семигин, уч. секр. А.П. Огурцов. – Т. II. – М.: Мысль, 2001. - 634 с.

- 4. Фесенко Э.Я. Теория литературы. Изд. 3-е, доп. и испр. М.: Академический проект; Фонд «Мир», 2008. 780 с.
  - 5. Хөсәйенов Ғ.Б. Әзәбиәт ғилеме һүзлеге. Өфө: Китап, 2006. 248 б.

©Самирханова Г.Х., 2024

УДК 8.80 Tairova Gyuzal,

Kazakh National University named after al-Farabi, Almaty, Kazakhstan

## FILMS INTRODUCTION INTO THE EDUCATIONAL PROCESS OF TEACHING A FOREIGN LANGUAGE

## ВВЕДЕНИЕ ФИЛЬМОВ В ОБРАЗОВАТЕЛЬНЫЙ ПРОЦЕСС ПРЕПОДАВАНИЯ ИНОСТРАННОГО ЯЗЫКА

Аннотация. Включение фильмов в преподавание иностранного языка становится все более популярным в образовательных учреждениях. В этой статье рассматриваются преимущества и проблемы интеграции фильмов в учебные программы изучения языка. Фильмы предлагают подлинное языковое знакомство, культурное погружение и вовлечение, улучшая навыки слушания, разговорной речи и понимания учащихся. Однако эффективная реализация требует тщательного отбора, разработки и согласования с целями обучения. Кроме того, преподаватели должны устранять потенциальные барьеры, такие как языковая сложность и культурная чувствительность. Используя визуальные и слуховые элементы фильмов, преподаватели могут создавать динамичные и захватывающие занятия по изучению языка, способствуя более глубокому пониманию и пониманию изучаемого языка и культуры среди учащихся.

**Abstract.** Incorporating films into foreign language teaching has become increasingly popular in educational settings. This article explores the benefits and challenges of integrating films into language learning curricula. Films offer authentic language exposure, cultural immersion, and engagement, enhancing students' listening, speaking, and comprehension skills. However, effective implementation requires careful selection, scaffolding, and alignment with learning objectives. Additionally, educators must address potential barriers such as linguistic complexity and cultural sensitivity. By leveraging the visual and auditory elements of films, educators can create dynamic and immersive language learning experiences, fostering deeper understanding and appreciation of the target language and culture among students.

Ключевые слова: подход, культура, говорение, уроки, образование

**Key words:** approach, culture, speaking, lessons, education

Modern pedagogy in the field of teaching foreign languages strives to integrate a variety of teaching methods and means in order to maximize the effectiveness of the educational process. One of the promising directions in this area is the use of cinematographic works as a teaching tool in foreign language lessons. This approach offers not only an additional source of authentic language material, but also the active involvement of students in the context of culture and society, which contributes to a deeper and more productive acquisition of language skills. This article examines the theoretical foundations and practical aspects of using films in the educational process, and also provides analysis and recommendations for optimally integrating cinematography into teaching practice to achieve the best results in foreign language teaching.

Modern education, striving for constant improvement of methods of teaching foreign languages, is increasingly introducing innovative approaches in order to ensure maximum learning efficiency. One of these promising methods is the use of cinematographic works in the context of foreign language lessons. This innovative approach, which involves the active involvement of

students in the learning process through the medium of film art, promises not only to enrich the learning process, but also to improve the acquisition of a foreign language in various aspects: from vocabulary to cultural context.

According to the researchers, it should be noted that cinematographic works represent fairly valuable authentic material, which is often underestimated. When selecting a film, you must be guided by the above criteria. Provided that a film is correctly selected that corresponds to a specific target audience and is designed to achieve the goals set by the teacher, it not only contributes to students' acquisition of the target language, but also introduces them to the speech characteristics of its native speakers. Films are ideal for listening because the language they use most closely matches real-life communication. The viewer has the opportunity to observe a native speaker speaking and receive more complete context, including visual aspects, which compensates for the possible difficulties associated with the audio side of communication. The films visually demonstrate the pronunciation of native speakers, which makes it easier to perceive intonation and stress in an English sentence. When mastering such knowledge, students acquire a deeper understanding of the meaning of an utterance and can more effectively construct their oral speech in accordance with accepted models among native speakers [1, p.34].

- 1.1. Contextualization of the educational approach: Modern society, with its globalization and accelerated pace of information flows, requires educational systems not only to provide basic skills, but also to develop a comprehensive cultural and linguistic experience for students. In this context, the use of films in foreign language lessons is an inevitable necessity, allowing students not only to master language structures, but also to master the context of the culture, norms and values of the country of the target language.
- 1.2. Educational Potential of Cinematography: Educational research demonstrates that visual and auditory stimuli have a profound effect on the processes of perception and memory of information. In this vein, the use of films in foreign language lessons provides a unique opportunity to stimulate the multi-valued perception of language structures, enriching the process of assimilation of information. In addition, cinematography activates the visual and audio thinking of students, contributing to a deeper and more productive assimilation of educational material.
- 1.3. Development of communication skills: Effective command of a foreign language includes not only the ability to construct sentences correctly, but also the ability to communicate effectively in a variety of situations. Films, as a medium that promotes not only visual but also verbal perception, provide an opportunity for students to pave the way for native pronunciation, accentuation and intonation. Thus, the use of cinematography in foreign language lessons contributes not only to the linguistic, but also to the communicative competence of students.
- 1.4. Cultural immersion through cinematography: Learning a foreign language is closely related to immersion in the cultural context of the country where the given language is the official one. Films, as a reflection of cultural characteristics and social norms, provide students with the opportunity not only to understand lexical and grammatical constructions, but also to perceive them in the context of living culture. This aspect of learning contributes to a deeper and more emotional perception of the language, which, in turn, increases students' motivation to learn.
- 1.5. Active involvement of students in the learning process: The use of films in foreign language lessons opens up opportunities for students to actively interact with the educational material. Discussion of plots, analysis of linguistic features of dialogues, solution of linguistic and cultural problems all these elements contribute to the formation of active cognitive interest and the development of critical thinking in students.

According to the researchers' study, the integration of video materials in the learning process provides an opportunity not only to individualize the educational process and stimulate motivation for speech activity in students, but also contributes to the development of their creative thinking. Students have a wide range of imagination, which manifests itself especially clearly during discussions and debates. During this period, they provide their own versions of hypotheses regarding the following fragments of video materials, actively defend their positions in the debate process, and also mentally recreate and discuss the psychological state of the film characters,

compose dialogues for the characters and imagine their subsequent actions. Based on the results of the analysis of the post-lesson stage, it was found that many students have identified psychological qualities that underlie the manifestation of fantasy, such as clear and distinct perception of images of objects, high visual and auditory memory, the ability to retain an image-representation in consciousness for a long time, as well as the ability mentally compare and combine details of what you see to create new objects with unique properties [2, p.64].

So, the use of cinematographic works imposes certain obligations and presents certain difficulties in the process of preparing a teacher for a lesson. However, the use of visual media, such as film, provides variety in the delivery of lessons, which helps maintain a high level of student attention throughout the learning process and, therefore, improves the quality of learning. [3, p. 124]

Examples of the effective use of various foreign films in foreign language lessons cover a wide range of methods and approaches aimed at enriching students' language experience and stimulating their interest in learning. Let's look at a few examples of this use:

- 1. Lexical enrichment through dialogues: Films often provide rich material for learning new vocabulary and phraseology. In foreign language lessons, you can analyze character dialogues, highlighting new words and expressions.
- 2. Development of listening skills: Playing short video clips followed by discussion of the plot and key points helps develop listening skills. For example, using the comedy film "Bienvenue chez les Ch'tis" in French supports the development of auditory comprehension and understanding of spoken language.
- 3. Working with linguistic and cultural aspects: Films are also an excellent means of introducing students to the linguistic and cultural context. By analyzing the sociocultural characteristics, traditions and customs represented in cinema, students can gain a deeper understanding of linguistic features and nuances.
- 4. Development of Writing and Discussion Skills: Activities involving writing reviews, essays or study notes on a film watched help develop writing skills and stimulate critical thinking.
- 5. Creating Role-Plays and Improvisations: Films provide opportunities to create role-plays based on scenes and characters, which develops students' confidence in using language in real-life situations. For example, scenes from the Italian film "La vita è bella" can be ideal material for role-playing games in Italian lessons.
- 6. Emphasis on pronunciation and intonation: Watching films with native speakers helps to better master pronunciation and intonation. Movies with subtitles can also be useful for teaching correct pronunciation. For example, the Argentine film "El secreto de sus ojos" provides an opportunity to learn Spanish with a Latin American emphasis.

These examples demonstrate the versatility and wide range of possibilities for using film in foreign language lessons, providing students not only with language material, but also with an engaging context for in-depth learning of language skills and cultural context.

In conclusion of the article on the use of films in foreign language lessons, it can be emphasized that the use of cinematography in the educational process is an effective and multifaceted method that promotes the diversified development of students' language skills. The emphasis on lexical enrichment, listening skills development, linguistic and cultural context development, writing and discussion skills development, role-playing and an emphasis on pronunciation provides a deep and comprehensive approach to learning.

It is important to note that the use of films not only contributes to the improvement of students' language competencies, but also provides contextualized access to the cultural aspects of the countries whose language is being studied. This cultural context contributes to a deeper understanding of the language and the development of cultural competence in learners.

In addition, films, as a means of visual and audio influence, create a stimulating environment for the active involvement of students in the learning process. Analysis and discussion of plots, characters and linguistic features of films contributes to the formation of critical thinking and the development of communication skills.

An undeniable advantage of this approach is also its adaptability to modern technologies and the ability to use digital resources for maximum accessibility and variability of materials.

Thus, the use of films in foreign language lessons represents an inexhaustible research and educational resource that contributes to the formation of not only linguistic, but also cultural competence of students, enriching the educational experience and maintaining a stimulating environment in the learning process.

#### References

- 1. Terekhov I. V. On the use of films to study the English language and the speech behavior of its speakers // Bulletin of TSU, 2009. Humanities. Pedagogy and psychology. Issue 3 (71). -32-34 p.
- 2. Abdullaeva M. Using feature films in English lessons to develop students' creative thinking // Study notes. -59-64 p.
- 3. Galyukova E. Yu. The role and place of feature and popular science films in history lessons in modern school // Young scientist. 2022. No. 33 (428). 123-125 p.

©Tairova Gyuzal, 2024

УДК: 894 Тулыбаева Н. Б.,

зам. ген. директора, РЦНТ, рук., Центр сэсэнов, г. Уфа, Россия

## ДЕЯТЕЛЬНОСТЬ ШКОЛ СЭСЭНОВ В РБ: ПЕРСПЕКТИВЫ И МЕТОДЫ РАБОТЫ В СОВРЕМЕННЫХ УСЛОВИЯХ

### ACTIVITIES OF SESEN SCHOOLS IN THE RB: PERSPECTIVES AND METHODS OF WORK IN MODERN CONDITION

Аннотация. В республике Башкортостан в 2014 году было принято решение оказать содействие развитию сказительского творчества и созданию школ сэсэнов в муниципальных образованиях, учебных заведениях. Необходимость объединиться в школы продиктована растущим желанием заинтересованных лиц — молодежи, людей преклонного возраста — познать сказительское искусство не иллюстративно, а творчески и предметно. Попробовать сделать данный вид творчества современным, с одной стороны, и достойно транслировать эпические произведения устами нынешнего поколения. С другой стороны — развить свой дар, сказительский талант. Главные задачи таких школ — изучение истории сказительства, наследия башкирских сэсэнов и других народов мира, разучивание материала, импровизация, демонстрация.

**Abstract.** In the Republic of Bashkortostan in 2014, a decision was made to promote the development of storytelling creativity and the creation of sesen schools in municipalities and educational institutions. The need to unite in schools is dictated by the growing desire of interested parties - young people, elderly people - to learn the art of storytelling not illustratively, but from the inside. Try to make this type of creativity modern, on the one hand, and proudly broadcast epic works through the mouths of the current generation. On the other hand, develop your gift, storytelling talent. The main tasks of such schools are studying the history of storytelling, the heritage of the Bashkir sesen and other peoples of the world, learning material, improvisation, and demonstration.

**Ключевые слова**: сказительство, сэсэны, школы, республика, айтыш — словесные состязания, талант, развить, популяризация.

**Key words:** storytelling, sesens, schools, republic, aitysh - verbal competitions, talent, develop, popularization.

Эпическое наследие любого народа сохранено благодаря отдельным личностям, которые стали звеном в цепочке передачи образцов изустной литературы из уст в уста. Каждый этап в становлении сказителя: процесс усвоения текстового материала эпических произведений, хранения в памяти и демонстрация - заслуживает отдельного внимания и изучения. Эти вопросы в фольклористике известны, вывод один — сказители личности уникальные, особенные и неповторимые. О феноменальности носителей старины писали многие ученые-фольклористы, в том числе П.Н.Рыбников, А.Ф.Гильфердинг, В.В.Радлов, В.М.Жирмунский, Б.Н.Путилов и др.

Вопрос передачи эпического наследия всегда был интересным для исследователей. Понятие школ сэсэнов у башкир не означало конкретно организованное обучение. Овладение сказительским искусством могло происходить вполне стихийно, во время посиделок после захода солнца или же длинными зимними вечерами. Так возникал некий круг заинтересованных лиц разного возраста, так появлялись преемники и династии. Передача информации от отца к сыну, от учителя к ученику происходило естественным путем. Мастерству сказывания обучались общаясь в свободное время или слушая на йыйынах (крупные собрания родов с празднеством) перенимали искусство исполнения кубаиров, йыр под сопровождение курая, думбыры т.е соблюдался в основном региональный компонент, о котором говорил Б.Н. Путилов.

Так, предавались многие кубаиры и малые эпические формы от сэсэна юговосточного региона Башкортостана Ишмухаммата Мырзакаева Габит сэсэну Аргинбаеву, от него — Мухаметше Бурангулову( последнему титулованному государственным званием «Народный сэсэн Башкортостана» 1944 год). По этой цепочке предавался самый крупный кубаир «Урал-батыр» и представляющие его продолжение кубаиры «Идель и Яик» «Акбузат» «Миняй-батыр и царь Шульген» и другие. Далее искусство сэсэна на долгие годы утратило актуальность и постепенно утихало. Однако, талантливых людей от народа, умеющих мгновенно сочинить и говорить, или рассказывать большие эпические произведения называли — сэсэн телле кеше, дословно: человек со словом сказителя, с даром сказителя.

В республике в 2014 году было принято решение оказать содействие развитию сказительского творчества и созданию школ сэсэнов в муниципальных образованиях, учебных заведениях. Благо у нас очень много талантливых людей старшего возраста, которые отлично помнят имена сэсэнов своего рода, знают их кубаиры, легенды, протяжные песни – озон кюй. Многие из ныне здравствующих продолжателей традиций сказителей могли сказывать отрывки из крупных эпосов «Урал-батыр», «Акбузат», «Кузыйкурпэс и Маянхылыу», Заятуляк и Хыухылу», «Алпамыша и Барсынхылыу" и малых эпических форм. Правда, среди молодежи популярны были больше протяжные народные песни и яркие музыкальные мотивы. Они могли свое творчество демонстрировать на конкурсах среди знатоков эпических произведений, так же на различных музыкальных конкурсах, где требовалось сначала рассказывать легенду, затем исполнить само произведение. форма работы продолжаться среди сэсэнов, йырау и көйсө(исполнители эпических произведений и сочинителеи этнических мелодий), кураистов, узляу и айтыши социальных сетях. Отрадно творческой молодежи это интерсно. Ну а среди детей более 20 лет проводится республиканский конкурс чтецов эпоса «Урал батыр».

Сплотить известных носителей традиций башкирского сказительства, других заинтересованных лиц вокруг себя смог, вновь созданный, Центр сэсэнов при Республиканском центре народного творчества министерства культуры Республики Башкортостан. Это был очень важное решение в деле поддержки деятельности сказителейсэсэнов. И мы взялись за осуществление кропотливой работы по возрождения уникального явления башкирской культуры. На основе мониторинга и его результатов определили регионы (районы) организации школ сэсэнов. Традиционно, основанием для выбора выступает наличие исторической личности – сказителя данного рода. В Башкортостане их не так много – это Зауралье (Хайбуллинский, Баймакский, Бурзянский, Абзелиловский,

Учалинский районы), центральная зона (Давлекановский, Альшеевский, Миякинский, г.Уфа) северо — западная зона (Салаватский район) и др. Это любительские объединения на базе учреждений культуры (\клубы, библиотеки).

Необходимость объединиться в школы продиктована растущим желанием молодежи и заинтересованных лиц познать сказительское искусство не иллюстративно, а изнурти. Попробовать сделать данный вид творчества современным с одной стороны, и гордо транслировать эпические произведения устами нынешнего поколения. С другой стороны – развить свой дар, сказительский талант. Главные задачи таких школ – изучение истории сказительства, наследия башкирских сэсэнов и других народов мира, разучивание материала, импровизация, демонстрация.

Как известно, предмет «сказительское искусство» не существует ни в одном учебном заведении, поэтому методику преподавания данной дисциплины ввели на базе Школы сэсэнов "Урал батыр" этно — художественного отделения Сибайского колледжа искусств. Школу возглавляет лауреат премии Правительства России "Душа России", заслуженный работник культуры РБ, сказительница, продолжатель традициц степных сказителей юго — востока Башкортостана Асия Гайнуллина. Набор студентов в колледж ведется на основе творческого конкурса, но большая часть студентов приходит, не имея начальной подготовки. Студенты изучают наряду с традиционными предметами профессиональной компетенции и основы декоративно-прикладного искусства и народных промыслов (народная одежда с изготовлением национального украшения, головных уборов, аксессуаров, ткачества, войлоковаляние и др). Студенты осваивают не только академический вокал, хореографию, музыкальный инструмент, но и особенности сказительского мастерства.

Преемственность поколений, возрождение и сохранение народных сказительских традиций, жанров устного творчества башкирского народа, пропаганда бережного отношения к наследию национальной культуры башкирского народа – основные цели школ сэсэнов и провдимых мероприятий.

С 2018 года 12 известных исполнителя и 5 школ вошли в Приказ Министерства культуры РБ «о присвоении и подтверждение почетных званий « народный » и «образцовый» коллективам самодеятельного художественного творчества Республики Башкортостан и носят почетное звание " народный". И как согласно условиям каждые 3 года потверждают данное звание. Это — народная студия Школа сэсэнов БГПУ им. М.Акмуллы народного сэсэна Розалии Султангареевой, Школа сэсэнов «Урал батыр» народного сэсэна Асии Гайнуллиной в Сибайском колледже искусств. Школы Салаватского района, руководитель народный сэсэн Фларис Гайсин, а также школы в Абзелиловском, Давлекановском, Бурзянском, Гафурийсклм, Учалинском районах.

Как я уже говорила выше, Центр сэсэнов РБ является организатором многих мероприятий. Это: конкурс башкирского этнического творчества «Кызыл йэйлэүе», Республиканский конкурс сказителей (сэсэнов) имени сэсэна Баика Айдара ( который в свои 100 лет встретил воинов башкир с песней восхвалением с русско — французской войны 1812 года). Эта мадхия личности Баик сэсэна живет до сих пор, под эту музыку поют и танцуют многие. В последние годы активно пропагандируется на БСТ в форме телевизионного проекта — конкурса исполнителей башкирского танца «Байык». Важный вариант популяризации сказительства — айтыш у нас ведется в социальных сетях и завершается во время проведения фольклорного праздника «Салауат йыйыны» на родине национального героя, сэсэна Салавата Юлаева.

Совсем недавно появился "Эхмэт эйтеше" получил прописку на родине известного ученого – фольклориста Ахмата Сулейманова в Бурзянском районе.

- Всероссийский фестиваль сказителей (сэсэнов) 2016, 2018,2 020 годы под эгидой Комитета по делам ЮНЕСКО Республики Башкортостан, с научно-практической конференцией на тему сохранения и развития сказительского искусства, нас выводит на международный уровень, где можно поделиться опытом и поучится у коллег.

Много башкир проживает за пределами республики, но для нас границы не преграда. В Оренбургской области совместно с г. Москвой, в Челябинской области, в Республике Татарстан, в Ростове-на-Дону появились клубы сказителей и имеются отдельные активные сэсэны, выпускают книги, проводят тематические вечера, состязания в социальных сетях. Это и онлайн-уроки и конференции в ЗУМ-е (Гафурийский р-н, г Сибай, г. Оренбург). Сэсэны также активные участники онлайн-акций, мероприятий, проводимых МК РБ.

**Перспективы**. Создание условий для бытования как нематериальное наследие через поддержку деятельности сказителей, школ, праздников и т.д. в аутентичной среде.

Объединение вокруг Республиканского Центра народного творчества (через Школ сэсэнов и сэсэнов) детей и подростков, заинтересованных лиц для дальнейшего продвижения уникального искусства на территории  $P\Phi$  и за ее пределами.

Практически все мероприятия Центра сэсэнов проводятся на Грант главы РБ или на средства Федеральной целевой программы «Укрепление единства российской нации и этнокультурное развитие народов России» через Республиканский центр народного творчества.

Центр ведет работу по формированию реестра башкирских сэсэнов. Здесь нужно отдать должное нашим ученым – Мухтару Сагитову, Нигмату Шункарову, Гайсе Хусаинову, Ахмету Сулейманову, которые вели исследования, собрали и сохранили в научных фондах полную информацию о жизни и творчестве сэсэнов. Реестр башкирских сэсэнов был сформирован профессором Ахматом Сулеймановым.

На наш взгляд, есть необходимость активизировать PR работу о деятельности школ сэсэнов и самих сэсэнов.

Использовать возможность «общественных инициатив" (известные личности читают и записывают эпосы) для популяризации жанра.

Традиционное искусство сэсэна должно быть современным!

#### Литература

- 1. Лепехин И.И. Дневные записки путешествия по разным провинциям Русского государства: Серия в помощь учителю / Сост., вступ. сл. Э.В. Миграновой. Уфа: ИИЯЛ УНЦ РАН, 2007.
- 2. Ходжиева Т.М. Роль сказителей в развитии, бытовании и сохранении Нартиады. Вестник Северо Восточного федерального университета им М.К. Аммосова, 2019.
- 3. Арпентьева М.Р. Эпос в фольклоре народов Крыма и Алтая. Крымское историческое обозрение, 2017.

©Тулыбаева Н.Б., 2024.

УДК 894.343:398.22

Farajullayeva Elmira,

к. филол. н, доцент, зав. каф., Бакин ГУ,

г. Баку, Азербайджан

#### ЭПОС КЕРОГЛУ И ЖОРЖ САНД

#### THE EPIC OF KOROGLU AND GEORGES SAND

Аннотация: На протяжении всей своей жизни Жорж Санд обращалась к восточной тематике. Интерес Жорж Санд к Востоку определялся не только такими факторами, как писательский романтизм, семейные традиции, чтение великолепной восточно-французской литературы, но и особенностями внутреннего, духовного развития, кризиса веры. Перевод Жорж Санд на французский язык азербайджанского эпоса «Кёр-оглу» осуществлен с английского издания эпоса «Кёр-оглу» польского поэта и востоковеда А. Ходзько. Первое издание перевода было осуществлено в 1842 году в журнале «Независимое обозрение». В предисловии и комментариях Жорж Санд к этому переводу чувствуется неподдельная любовь и преклонение перед жемчужиной великолепия народного творчества Азербайджана

- эпоса «Кёр-оглу», героя которого она называет «Наполеон кочевников». Жорж Санд внесла большой вклад в процесс ассимиляции Востока в западном сознании и взаимообмена двух культур, являясь одной из выдающихся личностей XIX века.

Abstract: During all her life, George Sand appealed to oriental subject. George Sand's interest in the east was determined not only with such factors like writer's romanticism, family tradition, reading of splendid oriental french literature, but peculiarities of inward, spiritual development, immolation, and faith crisis. George Sand's French translation of Azerbaijani epos "Keroglu" was realized from English edition of epos "Ker-oglu" which belonged to polish poet and orientalist A. Khodzko. The first publication of translation was realized in 1842 in "Independent viewing" magazine. In George Sand's preface and comments about this translation, we can feel an unfeigned love and worship to the magnificent pearl of Azerbaijan's popular creation - epos of "Keroglu", the hero of which she calls "Napoleon of nomads". George Sand has contributed great services in the whole assimilation process of east in western consciousness and reciprocity of two cultures, being one of the most outstanding persons of XIX century.

**Ключевые слова**: личность, эпос, взаимовлияние, перевод, Жорж Санд, Азербайджан **Key words:** personality, epos, reciprocity, vision, George Sand, Azerbaijan

Народные коллективные сказания национального или этнического наследия всегда очаровывали современников романтической эпохи: С.Форил собирает и издаёт сербские песни, А. де Жерандо переводит венгерские народные поэмы, Адам Мицкевич в этом русле читает лекции о славянском мире. А герой эпоса, не имеющего аналогов по своей Кёр-оглу, своей мощной индивидуальностью становится распространенности, французской писательницы Жорж Санд олицетворением «национального гения», «Наполеоном кочевников». «Как, ... вы не читали Кёр-оглу?!». Так начинается предисловие Жорж Санд к переводу на французский язык легендарной эпопеи Кёр-оглу о событиях письменно зафиксированных у тринадцати народов различной этнической принадлежности и происходивших в Азербайджане и Малой Азии в конце XVI – начале XVII.В 1842-1843 году Жорж Санд публикует французский перевод великого эпоса Кёр-оглу в журнале «Независимое обозрение» с английской версии записанной Александром Ходзько в Азербайджане. Перевод азербайджанского эпоса "Кёр-оглу" Жорж Санд может быть отнесен к жанру художественной публицистики, хотя он и не лишен вместе с тем элемента вымысла. Жорж Санд частью дословно цитирует переведенный текст, часть пересказывает с сокращениями от своего лица, т.е. имеет возможность проявить себя полностью и до конца. Необходимо отметить, что Жорж Санд, познакомившись с текстом назвала А.Ходзько "Гомером Кёр-оглу" [Sand, George 2007: 2] и передала французской аудитории именно ту информацию о Кёр-оглу, которую почерпнула из предисловия самого А.Ходзько к английскому переводу. Жорж Санд – писательница с огромным потенциалом мысли и эмоций, автор сотен произведений и статей, один из крупнейших романистов XIX века – очень тонко почувствовала и передала эпос "Кёр-оглу". Для нее Кёр-оглу – это не только поэт, автор стихов, но еще и личность, олицетворяющая свой народ. Восхищаясь или осуждая те или иные качества Кёр-оглу, Ж. Санд непосредственно характеризует и дает оценку народу, к которому он принадлежит. Эпос "Кёр-оглу" в переводе Жорж Санд можно истории французско-азербайджанских считать самым значительным явлением В литературных связей XIX века. Следует отметить, что Жорж Санд видела в Кёр-оглу национального героя, защитника интересов народных масс. Известно, что Жорж Санд проявляла внимание к национально-освободительной, борьбе. Нам представляется, что именно под влиянием Ходзько Жорж Санд проявила исключительный интерес к культуре народов Востока, в частности к азербайджанской культуре и литературе. Жорж Санд восторженно относится к Кёр-оглу, называет его "национальным героем Азербайджана, который был больше, чем поэт, больше, чем король, больше, чем философ; он был самым почитаемым человеком". Писательница связывает конкретно Кёр-оглу с Азербайджаном, рассказывает о крепости Чанлибель. В комментариях Жорж Санд характеризует ашугов, исполнителей песен о Кёр-оглу, пишет о знаменитом коне Гырате, рядом с которым конь

Ахилла «всего лишь пони» [Sand,George 2007: 2]. Перевод Жорж Санд начинается с таинственного рождения Гырата. Как отмечает сама писательница: "Я взяла на себя смелость несколько сократить поэму и прокомментировать перевод А.Ходзько. Когда же я цитирую по тексту, то отмечаю это". С первого взгляда может показаться, что Жорж Санд усложнила свою задачу, Между тем, она стремилась к простоте и утверждала, что у нее это получается. Она была права, потому что простота для нее значила, прежде всего, общедоступность.

Первая глава повествует о рождении и воспитании героя и его легендарного коня. Как отмечает сама писательница в начале второй главы: "Мы дословно перевели первую главу, чтобы дать читателю представление о форме этого рассказа". Кер-оглу обладал блестящим талантом ашуга, пишет Жорж Санд; "Кероглуханы — певцы по профессии, которые под сопровождение музыкального инструмента рассказывают народу события, анекдоты, пословицы, поговорки, истины и импровизировали на эти темы. Память этих певцов была невероятной, по первому требованию они пели на одном дыхании, без малейших затруднений, на любую тему по желанию зрителей" .Всего в первой главе пять песен Кероглу. В четвертой песне, на слова Кероглу "я леопард гор и долин", Жорж Санд дает сноску, в которой объясняет, что эта строка поется тюрками обычно перед нападением на врага. [Sand, 2007: 24].

Во второй главе Жорж Санд рассказывает читателю о встрече Кер-оглу с Дали-Гасаном. Поборов Дали-Гасана. Кер-оглу заключает с ним побратимство. Лучшие черты национального героя Кероглу — свободолюбивый дух, неустрашимое мужество, благородство и храбрость, священная ненависть к врагу — ни одно из этих качеств не ускользнуло от внимания Жорж Санд. Она выражает их в переводе с исключительной полнотой и ясностью.

Писательница отмечает, что друзья Кероглу — безумно отважные герои, которые уверены в правоте своего дела. Они верны Кероглу, любят его, не знают страха в бою. Кероглу называет их безумцами. В ее переводе Кероглу могуч, умен, храбр, силен, бесстаршен, горд, обладает железной волей, он верен и предан своим друзьям, он великодушен и безгранично силен. Сын народа Кероглу — герой, с равным искусством владеющий мечом и песней. Кер-оглу любит свободу и ненавидит рабство, он поборник правды и справедливости. Он опора и надежда всех угнетенных. В песнях его звучит беззаветная любовь к родине, к ее чудесной природе, к людям ратного подвига. Они близки писательнице, потому что в них голос и сердце народа.

Третья глава рассказывает о строительстве крепости Шамли-бель. Ядром этой главы у Жорж Санд ( и у А.Ходзько) является история усыновления бездетным Кер-оглу Айваза.

Здесь речь идет о любимом коне Кер-оглу Гырате. Писательница не раз отмечает, что Гырат «это самая большая любовь Кер-оглу», его неразлучный друг. Удар подков Гырата превращает горы и скалы в равнины. Птицей пролетает Гырат по ущельям и обрывам. Кероглу всегда заботлив и "внимателен к своему четвероногому другу".

Эпос «Кероглу» создан в подлинно народном духе, он насыщен юмором, порой переходящим в сатиру. Четвертую главу Жорж Санд начинает с небольшого вступления, где выражает свое отношение к предыдущей главе: «Треья глава казалась нам такой яркой, колоритной и оригинальной, что нам не хватило духу ее частично сократить. Героический тон смешивается в рассказе с веселостью Рабле, и в целом рассказ, как и все наивные произведения, состоит из страшного и смешного» [Sand, 2007: 6].

Здесь Жорж Санд имеет виду сказочные черты героя. Кероглу огромного роста, за трапезой съедает семь бараньих ляжек, полтонны риса и запивает семью бурдюками вина. Поэтому не раз в комментариях сравнивает Жорж Санд Кероглу с героями Раблэ, которые также обладали перечисленными выше фантастическими способностями. Далее она пишет, что следующая, т.е. четвертая глава еще ближе знакомит читателя с обычаями и традициями Востока. Так, образ Нигяр, отмечает Жорж Санд «это воплощение идеала женщины, но для нас, европейцев, идеала странного, не похожего на наш». При этом обращает на себя внимание восхищение Жорж Санд такими качествами Нигяр, как простота, чистота,

отсутствие вычурности, глубокие и верные чувства. В пятой встрече Жорж Санд описывает сцену похищения Нигяр. Как всегда хитростью и обманом, смекалкой и храбростью Кероглу добивается своего и, посадив Нигяр на Гырата, уносится прочь. Далее идет сцена, когда герой на перевале засыпает богатырским сном, который продолжается 7 суток. В этой главе Жорж Санд приводит строки, осуждающие низкую мораль богачей, отражающие отрицательное отношение к власть имущим и оправдывающие схватки с ним Кероглу. Недалеко от Шамли-беля Кероглу заметил купеческий караван и хотел на него напасть. Но от этого его удержала Нигяр. Хозяин каравана, торговец, завидев красавицу, влюбился в нее и пытался отбить у героя. Он упрекает Нигяр:" Ты запрещала мне напасть на караван, а между тем несчастный его хозяин столь дерзок, что осмеливается смотреть на жену мою." Завершает пятую главу Жорж Санд пиром в честь свадьбы Кер-оглу и Нигяр.

Шестая глава полностью переведена Жорж Санд с английского перевода А.Ходзько, и повествует о похищении у героя богатырского коня.

Седьмая глава у Жорж Санд является последней. Подробно Жорж Санд описывает лишь эпизод встречи Кероглу с купцом, которая по ее мнению, является наиболее важной и красочной. Пересказывая дальнейшую судьбу Кероглу, Жорж Санд пытается выс-казать свою точку зрения и свое отношение к эпосу и к личности Кероглу. «Именно в 7-ой главе, – пишет она, - удача покидает героя. Однако мы не ощущаем акцента на неудачах героя. сожаление и постепенное погружение Чувствуется лишь героя в преступления. Восхитительный философский инстинкт, существующий В сознании воспроизводится в целой серии приключений Кероглу. Не верится, что эти приключения свершаются случайно. Нет, народная память – это изобретательный артист, поэт, который не может не вложить глубокий смысл в образ своего любимого героя. С первого взгляда нам казалось, что жизнь Кероглу это лишь комично-героическая сказка. Однако, подойдя к седьмой главе и увидев оборотную сторону его победы, его боль, раскаяние, а затем как бы в отместку - невезение и смерть, мы начинаем понимать, в чем состоит суть эпоса, его философский смысл, мораль и олицетворение человеческой сущности. Нет сомнения, что Кер-оглу – подлинный герой, «Наполеон кочевников» [Sand, 2007: 34]. Далее Жорж Санд в конце седьмой главы пишет, что Кероглу уже при рождении был отмечен знаком. Он должен был свершать великие дела и для себя, и для своего племени. Он должен был отомстить за унижение отца и освободить мужественных людей своего времени от безжалостных врагов. Но как и все герои, его современники, он родился не только отважным, но и гордым, не только любопытным, но и честолюбивым. Жгучее любопытство и тайное тщеславие привели его к необычайным приключениям (которые ему предсказывал отец). Волшебство отца должно было вознести Кероглу с помощью Гырата к небу. Жорж Санд называет Кероглу «сын Судьбы», т.к. как мы уже отмечали выше она считает, что отец Рушана и есть Судьба. Далее она приводит последние слова отца: «Кероглу, это имя принесет тебе славу и приговор. Ты отомстил за отца, но ты и погубил его; ты будешь самым великим воином, но ты будешь страдать от своей гордости; ты испытаешь горе посреди моря счастья и, как твой отец, не доживешь до старости. В заключении Жорж Санд отмечает, что в последней своей песне Кероглу поет о фатальности своей судьбы, преследующей его на каждом шагу. Как нам кажется произведения литературы можно разделить на три рода: 1) произведения, выдающиеся по значительности своего содержания; 2) произведения, выдающиеся по красоте формы; 3) произведения, выдающиеся по своей задушевности и правдивости. Жорж Санд пыталась донести все эти качества до французского читателя. Если судить с точки зрения содержания перевода Жорж Санд эпоса 2Кероглу» - то можно сказать, что Жорж Санд справилась с поставленной задачей. С точки зрения того, насколько хороша, красива, соответственна содержанию форма перевода, то и здесь писательница оказалась на высоте. Читая, французский перевод эпоса «Кероглу» убеждаешься в том, что Жорж Санд обладала талантом, то есть даром, открывающем ей в предметах и явлениях жизни те свойства их, которые не видны другим людям; обладала прекрасной формой, то есть выражала ясно, просто и красиво то, что хотела сказать. Последнее, насколько искренно было отношение Жорж Санд к переводу, насколько она верила и любила то,что изображала. Это последнее достоинство, как нам кажется, является самым важным. Оно дает произведению его силу, делает его заразительным, вызывает в читателе те чувства, которые испытывает автор. Жорж Санд обладает этим достоинством в высшей степени, она искренна и она любит то, что описывает. В каждой строчке ее предисловия и комментариев к тексту чувствуется непритворная любовь и поклонение блистательной жемчужине народного творчества - азербайджанскому эпосу "Кероглу".

#### Литература

- 1. Chodzko, Alexander.1842.Kourroglou. Dans: Specimens of the popular poetry of Persia, as found in the adventures and improvisations of Kurroglou, the bandit-minstrel of Northern Persia, and in the songs of the people inhabiting the shores of the Caspian sea. Orally collected and translated with philological and historical notes, by Alexander Chodzko, esq., Allen and C°, London Duprat, Paris Brockaus and C°, Leipzig
- 2. Sand, George. Kourroglou. Bakou: Qanun nesriyyat, 2007. 256 p. Œuvres de George Sand
- 3. 3. Кочарли Ф.Ф. Азербайджанско-французкие литературные связи в XIX веке. Адабият ве инджесенет.1986, 12 декабря.
  - 4. Санд Ж. Собр.соч. в 9-ти т.Л., 1971-1974.

© Фарайуллаева Э., 2024.

УДК 398 Хабунова Е.Э.,

д. филол. н., директор центра, КГУ им. Б.Б. Городовикова г. Элиста, Калмыкия

#### НАЦИОНАЛЬНЫЙ ФОЛЬКЛОР В НОВОМ ВРЕМЕНИ: ТРАДИЦИЯ И ПРЕЕМСТВЕННОСТЬ (НА ОСНОВЕ ЭКСПЕДИЦИОННЫХ МАТЕРИАЛОВ, СОБРАННЫХ В РЕСПУБЛИКЕ КАЛМЫКИЯ)

«Исследование выполнено за счет гранта Российского научного фонда (проект № 23-28-00336)»

# NATIONAL FOLKLORE IN NEW TIMES: TRADITION AND CONTINUITY (BASED ON EXPEDITIONAL MATERIALS COLLECTED IN THE REPUBLIC OF KALMYKIA)

Аннотация. В статье рассматриваются вопросы сохранности калмыцкого фольклора в современных условиях. Указывается в частности, что современный носитель фольклорной традиции может сохранить самобытность национальной традиции, если он будет транслировать фольклорное произведение, не разрушая его жанровые границы и композиционную стройность, не подменяя его идейно-эстетическое основу, а сохраняя его древние корни. Фольклор передается из поколения в поколение, через образовательные программы (детский сад, школа, колледж, вуз), а также посредством культурно-массовых мероприятий.

**Abstract**. The article discusses the issues of preservation of Kalmyk folklore in modern conditions. It is indicated in particular that a modern bearer of folklore tradition can ensure the preservation and originality of the national tradition if he broadcasts a folklore work without destroying its genre boundaries and compositional harmony, without replacing its ideological and aesthetic basis, but preserving its ancient roots. Folklore is passed on from generation to generation through educational programs (kindergarten, school, college, university), and through cultural events.

**Key words:** folklore, field research, expeditions, questionnaire, informants, text, storytellers, recording, recording, Republic of Kalmykia, current state

**Ключевые слова:** фольклор, полевые исследования, экспедиции, опросник, информанты, текст, сказители, запись, фиксация, Республика Калмыкия, современной состояние

Фольклор как национальное достояние, как источник народной мудрости и художественное воплощение уникальной культуры конкретного этноса, как некий собирательный образ народа — носителя и хранителя многовековых традиций заслуживает особого внимания.

Изучение современного состояния национального фольклора и популяризация уникальных образцов устного народного творчества разных народов актуально в свете сохранения культурного и языкового многообразия человечества.

Развитие или угасание фольклорной традиции зависит от многих факторов, в том числе от социально-исторических условий, от характера взаимодействия этнических культур, уровня общественного сознания, степени сохранности и функционирования родного языка и многих других обстоятельств.

В условиях доминанты официального языка во всех сферах жизни, а не родного языка, когда общественное сознание направлено на осмысление не прошлого, с чем ассоциируется фольклор, а современных реалий, ориентированных на будущее и находящих самые многообразные формы отображения в глобальной сети, актуализируется важность скорейшей фиксации образцов традиционного фольклора, поиска путей и способов их сохранения и передачи новому поколению.

Устная форма трансляции фольклорного произведения сохраняется при его частом и многократном воспроизведении, что также затруднено в условиях заметного сужения современной сферы функционирования фольклора и его востребованности от случая к случаю. Как показывают наблюдения, подобная картина наблюдается повсеместно, вместе с тем фольклор во всех своих национальных проявлениях (язык, текст, жанры, исполнители и т.д.) все ещё обладает определенной жизненной силой и отражает сегодняшний этап развития фольклорного творчества.

В данном исследовании в качестве источников информации о бытовании фольклорной традиции использованы результаты опроса исполнителей калмыцкого фольклора – представителей трех поколений (Дорджиева Т.В., 1934 г.р., Бухаев Ц.Г., 1964 г.р., Убушиев И.Э., 1964 г.р., Шорваев Ф.С., 1992 г.р., Убушиев Н.С. 2008 г.р.), отдельные фольклорные образцы, записанные у них, а также эмпирические данные наблюдений, сделанные в момент воспроизведения фольклорного произведения (язык коммуникации, качество фольклорного текста, среда и сфера бытования фольклорной традиции и т.д.).

Вопросы, обращенные к информанту, сформулированы с учетом репертуара и исполнительского опыта самого старшего участника опроса — знатока калмыцкого фольклора (1934 г.р.) и адресовались представителям среднего поколения — посреднику (1964 г.р.), обеспечивающему преемственность традиции в виде сохранности жанра, текста, исполнительской практики для нового поколения исполнителей калмыцкого фольклора (1992 г.р., 2008 г.р.):

- 1. Какие жанры (образцы) фольклора есть в вашем репертуаре?
- 2. От кого и где чаще всего слышали фольклорные произведения?
- 3. С какого возраста Вы слушаете, а с какого запоминаете и сами исполняете народные песни (благопожелания и т.д.) ?
- 4. Когда (в каких ситуациях, по какому поводу) исполняете? (в кругу семьи, на праздниках, со сцены, на фестивалях, конкурсах, свадьбах)?
  - 5. Слушатели кто они? Какова их реакция?
- 6. Своим детям исполняете, рассказываете... ? Что исполняете, когда укладываете спать младенца? Как реагирует ребенок?
  - 7. Какого возраста дети прислушиваются к фольклорным произведениям?

- 8. При каких обстоятельствах они проявляют интерес? Пытаются ли повторить?
- 9. В какой среде комфортней исполнять народную песню, традиционные благопожелания)?
  - 10. Есть ли среди Вашего окружения знатоки калмыцкого фольклора?
  - 11. Много ли Вы от него переняли? Почему именно от этого человека переняли?
- 12. Всегда ли Вы исполняете песню, благопожелание или другие фольклорные произведения так, как услышали или что-то в нем меняете? Если меняете, то, что именно и почему?
- 13. Есть ли определенный порядок (методика) запоминания? На слух или записываете тексты, отдельные слова, формулы?
- 14. Меняется ли что-то в песне/благопожелании что-либо в зависимости от состава слушателей? Если да, то, что именно?
- 15. Слушатель понимает, о чем повествуется в песне, легенде...? Объясняете им его содержание?
- 16. Как относятся к вам односельчане, родственники, друзья, коллеги? Как они оценивают Ваши способности, творчество (репертуар, манеру исполнения, образ жизни)?
- 17. Перенял ли у Вас репертуар, манеру исполнения кто-нибудь из родственников, друзей, учеников и др.?
  - 18. Как это происходило? ...

Здесь приведены лишь те вопросы из Опросника, которые были нацелены на уяснение особенностей передачи фольклора в новых условиях, когда семейные, общественные мероприятия переносятся из сельской местности в город, когда утрачиваются традиционные виды хозяйствования и забываются технологии народного промысла, когда живое воспроизведение народных песен часто заменяется исполнением на электронных носителях, когда вместо традиционного калмыцкого благопожелания (йоряла) часто произносятся пространные тосты на русском языке.

На первый взгляд, эта обобщенная картина как бы исключает возможность выживания фольклорной традиции, но ответы, полученные в ходе опроса и записанные полевые материалы, вселяют оптимизм.

Фольклор – явление изменчивое и адаптивное, и как показывают наши наблюдения, оно находит способы выживания и функционирования в новых условиях. Одни жанры исчезают, другие остаются продуктивными, третьи трансформируются так, что в них трудно определить жанровые границы.

Реальную картину современного бытования традиционного фольклора можно увидеть в момент воспроизведения фольклорного произведения в условиях, благоприятных для информанта. В этом смысле важны наблюдения и записи, осуществленные автором исследования во время экспедиций на территории Республики Калмыкия, непосредственно там, где бытует сама традиция (2012–2017, 2019, 2022-2024 гг.).

Собранные материалы позволяют отметить, что жанровый состав калмыцкого фольклора достаточно разнообразен, он включает главы эпоса «Джангар», народные песни, образцы несказочной прозы, благопожелания, анекдоты, устные истории, пословицы, описания обрядов и других этнографических реалий. Корпус записанных фольклорных нарративов достаточно неоднороден и неравнозначен как по объему, так и по качеству: часть из них трудно признать полноценным текстом произведения из жанра традиционного калмыцкого фольклора.

Полевые наблюдения дают основание отметить продуктивность отдельных фольклорных жанров (благопожелания, легенды, предания, анекдоты, пословицы, устные истории), популярность эпоса «Джангар», калмыцких народных песен и невостребованность народных сказок, восхвалений, детского фольклора. Многие ритуалы и обряды, отправлявшиеся в недавнем прошлом тайно и локально, получили широкую популярность в республике. Национальные праздники обрели статус официальных календарных праздников, а обряды жертвоприношение духам местности, родовому очагу, ритуалы возведения

культовых объектов отправляются повсеместно и вызывают большой интерес в современном социуме, не только как свод многовековых народных знаний, но и как инструмент организации жизненного благополучия.

В своем неизменном виде (текст, типовая структура, устойчивые формулы, тематика) продолжает исполняться лишь калмыцкий героический эпос «Джангар» (книжный). Этому способствует ряд правил и запретов, не допускающих вмешательство современного исполнителя в текст сказителя – предшественника (таблица 1: изменения в тексте замечены лишь в виде слога ла, добавляемого исполнителем для завершения мелодической строфы).

Таблица 1.

Фрагмент текста «Джангара»

Ээлян Овла 1908 (записано Н. Очировым).

[Хальмг баатрлг дуулвр «Жаңһр». 1978. II

боть. 72х.]

Хәре һазъртъ һарад одхъла,

Ардъм кэлдег

Ахъ дууһиин оңһа уга лъм! Хәре һазрт хатрад йовхъла,

Халун хээсен хотъ өгдег Эгчи дүүһин оңһа уга лъм Нандъ орхъни чиген улу

Арслъң чиирег бээнэ лъм

Эднәсе зархънтън! – гижи уулин

Алтън ширэһэсни эдис авън кэлве.

Фрагмент текста «Джангара»

Нандышева Дорж, записано Хабуновой Е.Э. в 2015 г. [Из экспедиционной коллекции

автора].

Хээр һазъртъ һарад йовхла,

Ардъм кэлдег

Аха дууһиин оңһа уга лъм ла Хээр һазрт ла хатрад йовхъла,

Халун хээсен хотъ өгдег Эгчи дүүнин оңһа уга лъм ла Нандэ йорхъни чиген улу Арслъң чиирег бээнэ лъм ла

Эднәсе на зархнтэнэ! – гижи уулин Алтън ширэһэсни эдис авън кэлве.

К числу фольклорных жанров, сохраняющих свои традиционные формы и содержание, следует отнести калмыцкие народные протяжные песни «ут дун». Вместе с тем, тематика калмыцких протяжных песен заметно сузилась. В экспедиционной коллекции отсутствуют протяжные песни героико-эпического содержания, а некогда популярные народные песни о легендарных исторических личностях, о духовных лицах и святых местах представлены в единичных образцах.

В сохранившихся образцах протяжных песен текст остался неизменным, благодаря талантливым исполнителям, передающим свое мастерство и песенное наследие новым поколениям исполнителей калмыцкой народной песни (таблица 2):

Таблица 2.

Фрагмент текста калмыцкой народной протяжной песни «Сөм хамрта парнцуз» («Длиноносый француз» об участии калмыков в Отечественной войне 1812 г.) в

исполнении Дорджиевой Т.В. 1939 г.р.

Сөм яла хамрта парнцзлань Сөрглдн лә бәәж чавчлдлав лэй Сөрглдн бээжла чавчлдсн угав Эмнәние стөт епримение авидливительный. Фрагмент текста калмыцкой народной протяжной песни «Сөм хамрта парнцуз» («Длиноносый француз») в исполнении Бухаева Ц.Г. 1964 г.р. [Из экспедиционной коллекции автора].

Сөм ээ хамрта парнцзлань эй, Сөрглдн бәәж ээ чавчлдлав эй. Сөрглдн бээж ээ чавчлдсн угав, Эмнәннь төлә ээ чавчлдлав эй.

Для изучения современного состояния фольклорной традиции и выявления изменений, происходящих в ней представляется важным проведение фронтального опроса, то есть всех и везде. Во время экспедиционных поисков и сборов фольклорноэтнографического материала, мы не ограничивались общением только с знатоками калмыцкого фольклора. Анкетированию подвергались обычные люди (не только этнические калмыки), говорящие на калмыцком языке:

ФИО: Убушиев Иван Эрендженович

Год рождения: 27.06.1964 Национальность: калмык

Субэтническая принадлежность: дербет

Род: Дунд Хурул, тугтн шебинер

Религия: Буддизм Пол: мужской

Образование: среднее Профессия: строитель

Хобби: охота

Место рождения: Республика Калмыкия, Малодербетовский район, п. Зурган Худг Место жительства: Республика Калмыкия, Малодербетовский район, с. Малые Дербеты

Родители: отец Убушиев Эренджен Нохашкиевич (род: тугтн шевнр), мать Убушиева (Ностаева) Балжир (Байн) Оконовна (род: ламин арвн).

Репертуар: благопожелания, устные рассказы

Преемственность: перенял в устной форме от отца, матери, родственников по отцовской линии

Уровень владения родным языком: хороший (свободно говорит на родном и русском языках)

Манера и форма исполнения фольклорного произведения: в форме разговорного языка

Эмоциональное состояние: во время записи смущался, волновался.

Записаны: генеалогические предания, устные нарративы об охоте, о лошадях, о народной медицине

Условия записи: Запись производилась в естественной/ привычной для информанта обстановке: в его доме.

Место записи: С. Малые Дербеты Дата записи: 18 августа 2015 года

Время начала и конца записи: 15:34 – 19:20

Согласие на публикацию: да Телефон: 8937462XXXX;

Название папки: Убушиев Иван Эрендженович с. Малые Дербеты

ФИО исследователя (лей): Хабунова Евдокия Эрендженовна (тел. 8909396 XXXX).

Беседы с такими информантами отличаются продолжительностью, нужные сведения о старине от них можно получить в ходе заполнения анкеты, ознакомительной беседы или их простого рассказа о старине. Так отдельные устные нарративы и важные сведения о ритуалах жертвоприношения духам местности и огня, о народной медицине были записаны в ходе таких бесед: Ик Буурл Баh Буурл хоорнд hypвн толна бээнэ, терүнд hypвн бичкн тасрха хату чолун бээх зөвтэ. Цокхла, чинг-чинг! — гинэд, ду hapad бээдг билэ. Тер чолунас көвүдэрн хусулад, бичкнэр авч ирэд, уснд зуурчкад, күүкдт амсулад аршалулдг билэвидн 'Между Ики Бурулом и Бага Бурулом есть три кургана, там должны находиться три маленьких осколка твердого камня. Когда по ним ударяли, они издавали звук «чинг-чинг». Отправляли туда своих сыновей, чтобы они соскоблили немного с того камня, когда приносили, перемешивали с водой и давали детям как аршан (целебная вода)'. Так исцеляли от болезней [Из экспедиционной коллекции автора].

Любая значимая для общества и этнической культуры информация обретает способы и формы для её устной передачи следующим поколениям и сохранения народных традиций. Механизм, набор приёмов запоминания и передачи ценной информации, образносодержательных и структурно-эстетических компонентов национального фольклора у исполнителей фольклорного произведения могут быть разными, но одно условие остается неизменным: преемственность должна осуществляться в рамках традиции. Это обстоятельство иногда затрудняет процесс фиксации фольклорно-этнографического материала, к примеру, информанты не всегда охотно рассказывают генеалогические

предания (о происхождении и особенностях своего рода), не желают раскрывать секреты целительской практики, унаследованной от своих предков.

Исследование показало, что современный носитель фольклорной традиции может обеспечить сохранность и самобытность национальной традиции, если он будет транслировать фольклорное произведение, не разрушая его жанровые границы и композиционную стройность, не подменяя его идейно-эстетическое основу, а сохраняя его древние корни. Фольклор передается от старшего поколения младшему (в семье, в локальном социуме), через образовательные программы (детский сад, школа, колледж, вуз), посредством культурно-массовых мероприятий.

Устная форма передачи национального фольклора все ещё сохраняется, но с трудом выдерживает конкуренцию с книжной (электронной) формой. В исследованных регионах Калмыкии сохраняется жанровое разнообразие калмыцкого фольклора, наиболее популярны эпос, народные песни, благопожелания и устные повествовательные нарративы, продуктивностью отличаются благопожелания, устные повествовательные нарративы.

Заметны новые явления, способствующие разрушению устной традиции, но фольклор калмыков все ещё имеет свои отличительные национальные черты.

©Хабунова Е.Э., 2024

**УДК 398.22** *Хусайнова Г.Р.*,

к. филол. н., н.с., Национальная библиотека РТ, г. Казань. Россия

#### РАССКАЗ О ДЕВУШКЕ ДЖАУХАР ТАДЖ: ОБЩИЙ ОБЗОР И АНАЛИЗ БАЗОВЫХ КОМПОНЕНТОВ ЖАНРА

#### STORY ABOUT THE GIRL JAUHAR TAJ: GENERAL OVERVIEW AND ANALYSIS OF THE BASIC COMPONENTS OF THE GENRE

Аннотация. Данная статья представляет собой общий обзор рассказа «Джаухар тадж кыз», рассматриваемого в плоскости фольклора и литературы. Несмотря на то, что письменный памятник назван термином «кисса», в тексте имеются и признаки жанра «дастан». В ходе исследования автор раскрывает сюжет рассказа, его идею и проблематику. На основе сопоставлений со сходными сюжетами проводит анализ системы образов в произведении, выделяет элементы эпической и древневосточной литературы.

**Abstract.** This article is a general overview of the story "Jauhar taj kyz," considered in the plane of folklore and literature. Despite the fact that this written monument is named by the term "kissa", it contains signs of the "dastan" genre. During the review, the author reveals the plot of the story, its idea, and problems. Based on comparisons with similar plots, she analyzes the system of images in the work, identifies elements of epic and ancient Oriental literature.

**Ключевые слова:** восточная литература, фольклор, кисса, рассказ, дастан, произведение, эпос, мотив.

**Keywords:** oriental literature, folklore, kissa, story, dastan, work, epic, motif.

В отделе рукописей и редких книг Национальной библиотеки Республики Татарстан хранится рассказ «Джаухар тадж кыз», напечатанный на арабской графике. Дата издания относится к 1897 году. Автор данного произведения неизвестен.

Этот рассказ интересен тем, что содержит признаки жанра дастан. Как известно, многие эпос-дастаны татарского народа сохранились под другими жанровыми названиями. Тексты дастанов, основанные на различной тематике, известны под термином «кисса» («рассказ»). В «Татарском энциклопедическом словаре» определение дается следующим образом: «Кисса – арабское слово, означающее рассказ, историческое событие, предание. Эпический, иногда лиро-эпический жанр в восточной литературе и фольклоре. По форме и

тематике рассказ близок к дастану, основан на книжных и фольклорных источниках, включает события героического, фантастического, сказочного и исторического содержания...[ Татарская энциклопедия..., 2002: 380]. Из определения можно сделать вывод, что в нашем случае термин «кисса» в некоторой степени совпадает с понятием «дастан».

Данный рассказ, построенный на увлекательном сюжете, состоит из 15 страниц. Поскольку в произведении упоминаются такие географические названия, как «Пишэвэр» и «Бинэрис», можно предположить, что события происходят на территориях современного пакистанского города Пишавер и индийского города Варанаси.

Царь Хидыр Фадиль, живший в городе Пишавер, обладал большим богатством, но к несчастью, у него не было детей, которого мог бы оставить после себя как наследника. У родителей, которые были огорчены тем, что каждый родившийся ребенок скоропостижно умирал, через некоторое время рождается еще один ребенок. Царь, собрав всех своих визирей, дал обет: «Если моя дочь достигнет совершеннолетия, я выдам ее замуж тому, кого она любит, не говоря ни слова», и назвал ребенка «Джаухар тадж». Этот ребенок царя оказался «живущей». Когда Джаухар тадж подросла и достигла 14-летнего возраста, из разных мест стали приходить сваты с просьбой отдать им девушку в жены. Царь твердо стоял на своем — обещая выдать дочь только любимому человеку, он посылал к Джаухар тадж. Девушка отвергла всех женихов и сказала, что выйдет замуж только за человека, обладающего какими-либо трудовыми способностями.

В это время в Бинарисе жил молодой царь Синан. Однажды он решил послать сватов к царю, но девушка повернула их назад, сказав то же самое, что и раньше. Когда царь Синан услышал слова девушки: «я выйду замуж только на трудолюбивого человека», он сам отправился в этот город. Переодевшись в одежду повара, Синан приходит к царю. Зарекомендовав себя как хороший повар, молодой царь решает вернуться в родной город, вступив в брак с Джаухар тадж. Сам царь оказался очень мудрым юношей — он заставил жену пройти через различные трудности и научиться новым ремеслам. В конце рассказа юный царь объясняет королю причину своих поступков, сказав: «Мне пришлось так поступать, чтобы ты знала цену хорошей жизни». Так заканчивается произведение.

Хотя название рассказа носит только имя Джаухар тадж, главные герои произведения –девушка Джаухар тадж и царь Синан. В этом отношении рассказ аналогичен романическим дастанам с двумя главными героями. Тем не менее, тематика произведения сильно отличается от дастанов подобного рода. Любовным чувствам между парнем и девушкой здесь внимание не уделяется. Если в дастанах, построенных на любовном сюжете, герои воспринимают понятие любви как смысл жизни, то в рассказе «Джаухар тадж кыз» герои смотрят на жизнь с серьезной точки зрения. Для этих героев очень важно, чтобы любимый человек был готов к жизни, проницателен. Именно исходя из этих требований они и выбирают себе супругов. Основная идея рассказа отражена в старинной пословице, написанной на титульном листе книги:

Мәшәкать чикмәгән адәм – сафаның кадерен белмәс,

Мәшәкать беләдер кем – гәрифтәр<sup>97</sup> улмаян белмәс [Кыйссаи Җәүһәр..., 1897]

(Поистине, тот, кто проводит свою жизнь беззаботно, не понимает ценности удовольствия, а только тот, кто пережил много страданий, знает цену мирной жизни.)

Сторонниками этой идеи были Джаухар тадж и Синан, оба жившие в роскоши и уюте. По этой причине они, прежде всего, испытывают друг друга с трудом.

В рассказе довольно лаконично представлена система образов. Одна из главных героинь – дочь царя, благополучно выросшая в невзгодах, прибегнувшая к покровительству отца Хидыр Фадила. Интересно, что если в дастанах, построенных на схожем сюжете, большое место отводится описанию красоты девушки, то здесь внешность героев вообще не описывается. Если в начале произведения главная героиня жила на земле, зная только духовные понятия, более ценные, чем богатство, то на протяжении всего рассказа она

\_

<sup>97</sup> Гәрифтәр (грифтар) - подвергнуться

формируется как предприимчивая, терпеливая женщина, преодолевающая трудности на своих плечах, обучающаяся различным ремеслам.

Царь Синан предстает как мудрый и целеустремленный герой, несмотря на свою молодость. Как уже было сказано ранее, он не довольствуется лишь выполнением условия девушки и женившись на ней, — царь по-настоящему воспитывает ее, оставляя жену в различных трудных ситуациях. Умная Джаухар тадж продолжает жить с благодарностью, делая правильные выводы из этого шага своей супруги.

Рассказ «Джаухар тадж кыз» – произведение, сочетающее в себе тюркские эпические мотивы и признаки древневосточной литературы. Повествование начинается с древнего эпического мотива – бездетности.

Как известно, этот мотив прошел сложный эволюционный путь и дошел до тюркотатарской письменной литературы [Урманчеев, 2015: 135]. Эта проблема решается в разных дастанах по-разному. Возьмем, к примеру, татарские дастаны.

В произведениях конкретного автора или переписчика на сюжет «Тахир и Зухра» этому мотиву уделяется достаточно пристальное внимание. Мотив не ограничивается лишь сообщением о рождении у персонажей долгожданных детей, но упоминается и то, что они предпринимали для достижения этой цели. Например, в варианте А. Уразаева-Курмаши хан, обеспокоенный отсутствием наследника, ищет различные средства для достижения отцовства [Хусайнова, 2022: 171]. Сначала он обращается к целителям, но это не дает результата. Затем, узнав, что человек, совершивший большие подаяния, достигнет желаемого, падишах жертвует крупную сумму, надеясь на рождение сына [Татар халык ижаты, 1984: 128].

В зачинах дастанов на сюжет «Лейля и Маджнун» также присутствует мотив бездетности. В качестве примера приведем найденный среди книг известного татарского журналиста и просветителя Бурхана Шарафа рукописный вариант на 32 страницах. Здесь в роду Бенигамира лишь после молитв с просьбой: «Вот бы человеку с благословенной душой ниспослал бы Аллах ребенка, порадовал бы меня сыном» рождается сын Кайс (Маджнун) [Татар халык ижаты, 1984: 145].

Мотив бездетности перекликается с сюжетом только что вошедшего в научный оборот «Дастана Джайэ». Здесь царь города рум Гасаран, не имея детей, пошел в Каабу и принес сорок жертв, умоляя Бога дать ему ребенка. Бог принимает его волю. По возвращении домой родила дочь, которую назвала Малика. Необыкновенно умная и красивая, нет такого знающего человека, как эта девушка. Отец скрывал дочь под землей и до 20 лет обучал ее различным наукам. Когда пришло время выдавать ее замуж, девушка поставила условие, что выйдет замуж только за такого образованного человека, как она сама [Дастане жайэ: 2221-Т].

Мотив бездетности нашел отражение и в рассказе «Джаухар тадж кыз». Здесь отец произносит обет, чтобы избежать трагических последствий своего рождения. Назр — обет, торжественное обещание, которое верующий проговаривает, обязывая себя совершить чтото канонически допустимое (милостыня, молитва, благодеяние и т. п.), возвеличивая (восхваляя, благодаря) при этом Бога, Господа миров. По сути, он не обязан это выполнять, но берет на себя такое обязательство. Например, говоря: «Пред Богом я обязуюсь [дополнительно] поститься столько-то дней» и, скажем, добавляя «из благодарности Ему за то-то» [Обет о назре].

На этом его связь с исламом не заканчивается. В тексте содержатся многие понятия, относящиеся к мусульманскому шариату. Для обозначения наступления вечера в произведении используется словосочетание «после ахшама». «Ахшам» (салат аль-магриб) — молитва, читаемая мусульманами после захода солнца. Начинается во время заката солнца и продолжается до времени исчезновения вечерней зари и наступления темноты.

В произведении достаточно свободно использованы древнетюркские, арабские, персидские слова. Здесь местоимение «я» от начала до конца текста заменяется древнетюркским словом «бəн»  $^{98}$ .

"...сафаның кадерен белмәс дип бән бу эшне синга (сина) эшләдем. Күтәрелеп кара-бән Шаһ Синан – синең ирең диде. Бәгъда хатын күтәрелеп карап Аллаһка хәмедләр әйтеп рәхәтенең кадерен белеп торды"

(Я сделал это для того, чтобы ты знала цену отрадной жизни. Подними голову, царь Синан — твой муж. Тогда женщина подняла глаза и восхвавляла Аллаха.)

- Әй вәзирләр! Бән нәзер әйтәмен: кызым үзе кемне теләсә-шул кешегә бирәм диеп имди.
  - (- О, визири! Даю обет: я выдам замуж свою дочь за того, кого она сама пожелает.)

Во многих местах текста использованы арабские заимствования, такие как «бəгъда» $^{99}$ , «хəмед» $^{100}$ , «кадим» $^{101}$ , «әүләт» $^{102}$ .

Бәгъда Синан шаһ үзе янә вәзирләренә чыгып әйтте-бән өч айлык сәфәргә чыгам.

(После этого шах Синан сказал своим визирям: «я отправляюсь в трехмесячную поездку».)

Кыйссаның берничә урынында татар теленә яраклаштырылып латин сүзләре дә кулланыла. Әйтик, «дворец» – «дәүәрис», «карета» – «каритә» диеп җайлаштырылган.

Вәзирләр хуп диеп торып кыз дүәрисенә барып ишекдән кереп тезләнеп утырып сәламдән соң ук кызга әйтделәр.

(Визири согласились и вошли во дворец девушки, встали на колени и сразу после приветствия сказали ей.)

Капчыкларны жилән<sup>103</sup> астына кыстырып чыгып барганда шаһ бәлкүннән кычкырды. (Шах кричал с балкона, когда она прятала мешки под джилян.)

Как видно из приведенных выше примеров, рассказ обогащен заимствованиями из разных языков. Естественно, что этот древнеегипетский сюжет претерпел значительные изменения за время своего существования кочевниками.

Рассказ «Джаухар тадж кыз», хранящийся в Национальной библиотеке Республики Татарстан, с одной стороны отражает элементы народного творчества, а с другой-представляет собой произведение, вобравшее в себя традиции восточной литературы. Несмотря на то, что рассказ назван словом «кисса», он очень близок к жанру «дастан». Это является убедительным доказательством того, что большинство дастанов татарского народа сохранилось в книжной форме и, кроме понятия "дастан", активно именуется и другими жанровыми названиями.

#### Литература

- 1. Дастане жай // Отдел рукописей и редких книг Национальной библиотеки Республики Татарстан. Ед. хр. 2221-Т.
- 2. Кыйссаи Жәүһәр таж кыз хикәяте Санкт-Петербург: Чирков типография.,  $1897.-15\,$  б.
- 3. Обет о назре [Электронный ресурс] // URL: https://umma.ru/obet-nazr (дата обращения: 10.04.2024).
- 4. Татар халык ижаты. Дастаннар / томны төзүче, кереш мәкалә һәм искәрмәләрне язучы Ф.В. Әхмәтова. Казан: Татар кит. нәшр., 1984. 384 б.
- 5. Татарская энциклопедия : [в 6 т.] / гл. ред. М. Х. Хасанов (т. 1–5) ; А. М. Мазгаров (т. 6) ; [отв. ред. Г. С. Сабирзянов]. Казань : Ин-т Татар. энцикл., 2002–2014

99 Бәгъда-после

<sup>98</sup> Бән (мин)-я

<sup>100</sup> Хәмед-хвала

<sup>101</sup> Кадим-старый

<sup>102</sup> Әүләт-дети

<sup>103</sup> Жилән-просторный и длинный весенне-летний халат с небольшим шалевым воротником из фабричной однотонной или с еле заметными полосками материи.

- 6. Урманчеев Ф.И. Тюркский героический эпос. Казань: ИЯЛИ, 2015. 448 с.
- 7. Хусайнова Г.Р. Взаимовлияние фольклора и литературы в татарских романических дастанах: дис. ... канд. филол. наук: 10.01.02/ и 10.01.09/ Г.Р. Хусайнова. Казань, 2022.-171 с.

© Хусайнова Г.Р, 2024

УДК 398

Чалбанова К.В.,

н.с., КалмГУ им. Б.Б. Городовикова, г. Элиста, Россия

#### ФИКСИРОВАНИЕ ФОЛЬКЛОРА КАЛМЫКОВ В СОВРЕМЕННЫХ УСЛОВИЯХ

#### FIXING THE KALMYK FOLKLORE IN MODERN CONDITIONS

Работа выполнена в рамках государственного задания Министерства науки и высшего образования Российской Федерации (№075-03-2023-121/2 «Буддизм и глобальные вызовы современного мира»)

**Аннотация.** Традиционные методы фиксирования фольклора в очном формате не всегда удобны информантам. Автор столкнулся с тем, что есть информанты, которые находятся за пределами республики Калмыкия, и нет возможности записать их вживую. Благодаря современным технологиям проблема расстояния была решена: с помощью видеосвязи и социальных сетей можно получить качественное интервью, зафиксировать и сохранить устные нарративы.

**Abstract.** Traditional methods of recording folklore in face-to-face format are not always convenient for informants. The author is faced with the fact that there are informants who are located outside the Republic of Kalmykia, and there is no way to record them live. Thanks to modern technologies, the problem of distance has been solved: with the help of video communication and social networks, you can get a high-quality interview, record and save oral narratives.

**Ключевые слова:** фиксирование фольклора, современные технологии, аудиовизуальные технологии, социальные сети, видеосвязь

**Keywords:** folklore recording, modern technologies, audiovisual technologies, social networks, video communication

Фольклор представляет собой богатое наследие мудрости и красоты народа. Он включает в себя разнообразные жанры: сказки, легенды, эпос, песни, обряды и обычаи. Каждый из этих жанров отражает определенные стороны жизни и культуры народа.

Калмыцкий фольклор представляет собой уникальную энциклопедию народных знаний, где каждая сказка, песня или обычай является важным звеном в формировании картины мира калмыцкого народа. Фольклор является живым источником исторической памяти народа, передающимся из поколения в поколение.

Реальную картину современного бытования традиционного фольклора можно увидеть в момент воспроизведения фольклорного произведения в условиях, благоприятных для информанта [Хабунова, 2022: 194].

Одним из методов сохранения калмыцкого фольклора является аудиозапись национальных песен, легенд и преданий, благопожеланий и обрядов. Например, использование мобильных устройств для записи устного народного творчества прямо на месте сбора материала. Это позволяет сохранить оригинальные мелодии, тексты и интонации, передаваемые устно из поколения в поколение.

Важным элементом сбора и фиксации калмыцкого фольклора является использование аудиовизуальных технологий, таких как видеозапись и фотографирование. Снимки и видеозаписи народных обрядов, танцев, песен и игр могут быть использованы для создания

архива калмыцкой культуры. Эти материалы также используются для проведения исследований и анализа фольклора.

Для сбора материала по калмыцкому фольклору автором используются три способа фиксирования. Все три способа можно разделить «территориально». Согласно первому способу фиксирование происходит на территории информанта, так сказать «в домашних условиях». Благодаря такому способу информанту комфортно вести рассказ, показывать быт. В то же время автору удается зафиксировать, в каких условиях производились записи, такие полевые записи позволяют увидеть всю картину в целом.

Автором были записаны 3 информанта, полевые записи происходили в Целинном районе республики Калмыкия (поселок Найнтахн, село Троицкое). Помимо записей информантов автором также были зафиксированы: в домах всех информантов стоял буддийский алтарь. Не все информанты разрешили сфотографировать алтарь. Алтарь считается священным местом, поэтому для него необходимо отвести специальное место. На алтарь ставят изображения божеств, лампадки, благовония, четки.

Первый способ фиксирования фольклора является самым комфортным для информантов, в то же время можно увидеть их быт. Все информанты угощали автора калмыцким чаем, который является традиционным напитком калмыков, подавая пиалу обеими руками. Это знак уважения к человеку, которого угощают чаем [Ользеева, 2017:171]. Первую пиалу с чаем по канонам ставили на алтарь.

Второй способ фиксирования происходит в научной лаборатории, такой способ удобен тем, что при общении с информантом посторонние не смогут помешать записи. Для данного способа автору необходимо было создать комфортные условия для информанта. Заранее было обговорено время и место, информанты были предупреждены о характере вопросов, а также о том, что будет вестись съемка.

Информанты были приглашены для записи в молодежную научную лабораторию «Комплексные буддологические исследования». В данной лаборатории есть все необходимое для качественной видео и аудиосъемки. Общение с информантами происходило в дружелюбной атмосфере, они охотно рассказывали устные истории своих семей. Однако часть информантов призналась, что из-за небольшого волнения забыли упомянуть те или иные истории или примеры. В таком случае автор предложил информантам присылать устные нарративы в социальных сетях (мессенджерах).

Третий способ фиксирования фольклора это современные технологии. Современные способы сохранения и передачи калмыцкого фольклора имеют ключевое значение для сохранения культурного наследия этноса и его ценностей. Собирание и фиксация фольклора в условиях современных реалий стало более доступным и эффективным благодаря использованию аудиовизуальных технологий.

Современные коммуникационные технологии, такие как социальные сети и видеосвязь, также играют важную роль в передаче калмыцкого фольклора. Например, использование голосовых сообщений в мессенджерах позволяет людям быстро и удобно обмениваться благопожеланиями, песнями, описанием примет и другими элементами фольклора. Также такие популярные платформы для видеосвязи, как Zoom или Skype, использовались автором для общения с информантами, находящимися за границей. Подобные платформы также служат для проведения онлайн-семинаров, встреч и конференций, посвященных фольклору.

Автор впервые использовал данный способ, когда столкнулся с тем, что информанты, проживающие за пределами республики, не имеют возможности приехать в Калмыкию в силу разных обстоятельств. С одним таким информантом автор связался посредством видеосвязи мессенджера. Информант с семьей проживает в городе Улан-Батор, Монголия. Благодаря современным технологиям автору удалось опросить информанта, записать весь процесс интервью на диктофон.

Третий способ фиксирования чрезвычайно удобен тем, что информанты находятся за пределами территории республики Калмыкия. Это очень быстрый способ записи, в то же время информант находится в комфортной для себя обстановке.

Использование современных технологий в процессе сбора и передачи калмыцкого фольклора способствует его продвижению и популяризации как внутри региона, так и за его пределами. Это помогает сохранить уникальные традиции и ценности калмыцкого народа и способствует сохранению его культурной идентичности.

Современные способы сохранения и передачи калмыцкого фольклора играют важную роль в сохранении культурного наследия этноса и его ценностей. Использование аудиовизуальных технологий, мессенджеров и видеосвязи позволяет эффективно и доступно фиксировать и передавать устное и письменное народное творчество, сохраняя его для будущих поколений.

#### Литература

- 1. Ользеева С.З. Калмыцкие народные традиции (на калмыцком и русском языках). Элиста: ЗАОр «НПП «Джангар», 2017. 480 с.
- 2. Хабунова Е.Э. Сохранность традиционного фольклора калмыков в современных условиях (данные экспедиций Калмыцкого государственного университета 2012 2017 гг.) // Культурное наследие Северного Кавказа как ресурс межнационального согласия. Программа и тезисы докладов Восьмого Международного научного форума. М.: Институт Наследия, 2022. 220 с.
- 3. Чалбанова К.В. Калмыцкие календарные обряды и ритуалы в современных записях // Modern Humanities Success. 2023. №12 С. 117 121.

© Чалбанова К.В., 2024

УДК 398.3

**Шамсутдинова И.Ф.,** аспирант, БГПУ им.М.Акмуллы, г.Уфа, Россия

# КОНЦЕПТ «ВРЕМЯ» В СВАДЕБНЫХ ПРИЧИТАНИЯХ HEBECTЫ THE CONCEPT OF "TIME" IN THE BRIDE'S WEDDING LEAMS

Аннотация. В данной статье осмысливается категория времени в жанре башкирского свадебно-обрядового фольклора — сенляу (башк. сеңләү). Исследуются место, значение и роль временных координат в художественно-образной картине мира прощальных плачпричитаний невесты, покидающей родительский дом. На примере композиционной структуры некоторых обрядовых действий и текстов (причитания, благопожелания) проанализированы сущность, функции, особенности отражения времени. Делаются выводы о том, что обрядовое время увеличивается и выходит за рамки обыденного, бытового, стираются переходные границы. Следовательно, в ритуальном оплакивании невесты происходит разрыв от обыденного, профанного (земного) времени и вход в сакральное (священное), особо функциональное.

Abstract. This article comprehends the category of time in the genre of Bashkir wedding ritual folklore - senlyau (Bashk. seңləɣ). The place, meaning and role of time coordinates in the artistic and figurative picture of the world of the farewell lamentations of a bride leaving her parental home are explored. Using the example of the compositional structure of some ritual actions and texts (lamentations, good wishes), the essence, functions, and features of the reflection of time are analyzed. Conclusions are drawn that ritual time is increasing and goes beyond the ordinary, everyday, and transitional boundaries are being erased. Consequently, in the ritual mourning of the bride there is a break from ordinary, profane (earthly) time and an entrance into the sacred (sacred), especially functional.

**Ключевые слова:** свадебный фольклор, обрядовое время, сенляу, причитания, благопожелания.

**Key words:** wedding folklore, ritual time, senlyau, lamentations, good wishes.

Время как важнейшая категория философского и эстетического мышления выражает продолжительность существования материальных объектов и структурирует определенную последовательность событий реальной действительности. Исследователями в каждую определенную эпоху понятие «время» истолковывалось по-своему. Наиболее полное определение «времени» дается в толковом словаре русского языка С.И. Ожегова и Н.Ю. Шведовой: 1) Одна из форм существования материи; 2) Длительность чего-нибудь, измеряемая секундами, минутами, часами; 3) Последовательная смена часов, дней, лет; 4) Определенный момент, в который происходит что-нибудь; 5) Период, эпоха; 6) Пора дня, года; 7) Подходящий срок, благоприятный момент; 8) Период или момент, свободный от чего-нибудь; 9) Категория глагола, специальными формами относящая действие в план настоящего, прошлого или будущего [Ожегов, Шведова, 2006: 337].

В русском языке слово время заимствованно из церковно-славянского, древнерусского слова «веремя», образовано от той же основы, что и глагол «вертеть»; первоначальное его значение «нечто вращающееся» [Фасмер, 2004: 361; Большая Российская Энциклопедия, 2007: 81]. В Толковом словаре В.И. Даля понятие «время» определено как «длительность бытия; пространство в бытии; последовательность существования; продолжение случаев, событий; дни за днями и века за веками; последовательное течение суток за сутками» [Даль, 2000, с. 265].

В исследовании Н.М.Шанского указано, что корни понятия «время» можно усмотреть в древнеиндийских словах «vert» и «vartama», предназначенных для обозначения цикличности, вращения [Этимологический словарь, 1968: 194]. Также этимология английского слова time (время) восходит к южнославянскому слову «vermę» от той же основы, что и слово «вертеть» [Lijun Guo, 2014: 34].

В «Мифологическом словаре башкирского языка» Ф.Г.Хисаметдиновой «вакыт» определяется как цикл [Хисаметдинова, 2010, с. 73], который в свою очередь представляет из себя «совокупность каких-либо явлений, процессов, работ, составляющих законченный круг действия, развития чего -либо» [Большой толковый словарь русского языка, 2008, с.1463]. Круговорот проявляется также в сезонных обрядах и праздниках. Важной составляющей в жизневедении башкирского народа также является круговорот годичного цикла, являя собой «полную систему представлений башкира о жизни, времени, пространстве, бытии» [Султангареева, 2015: 10].

В языковой картине мира не только башкирского свадебно-обрядового фольклора распространенными дефинициями концепта «вакыт» являются: 1) Быуат, йыл, сэғэт (конкретное время); 2) Сак, ай, тәүлек, ниндәйзер мәл (время, пора); 3) Мәл, форсат (время, возможность, случай); 4) Осор, заман (пора, стадия, период) 5) Дәүер (эпоха, период) [Академический словарь башкирского языка, 2012: 68-69]. Данные категории времени фиксируются в сенляу (башк. сеңләү) – причитаниях невесты, лирической исповеди молодой девушки.

Төрлө лә үлән сәскә атканда Ер ярылып калгандай була. Тыуып-үскән илдән киткән *сакта* Йән ярылып калғандай була.

[Султангареева, 2005: 107]

Когда бурно цветы цветут, Кажется, земля разрывается. Когда ухожу я из родных мест — Будто душа моя разрывается.

Художественное время в причитаниях невесты – время настоящее: *«цветы цветут»*, *«земля разрывается»*, *«ухожу»*, *«душа разрывается»*. В плаче молодая девушка выражала свое недовольство замужеством и обиду родителям, родне, подружкам, жениху, поэтому для сенляу характеры отчаяние и горечь душевного состояния девушки, дилемма: время в доме родителей (тыуған якта) и время ухода в дом жениха (ят якка).

Невеста описывает происходящие вокруг события, а самое главное – комментирует непосредственно то, что чувствует в данной точке времени, изображается время «здесь и сейчас». Плач невесты – это не столько изображение реальной действительности, сколько эмоциональный отклик молодой девушки на него. Оттого в жанре плачей доминирует импровизационная составляющая и «художественное настоящее» [Лихачев, 1979: 246]: несмотря на фактические общепринятые правила исполнения причитаний, каждая героиня (невеста) будет сочинять и исполнять его по-своему. Таким образом, фольклорное время следует правилу «драматургического триединства» (единство места, единство времени и единство действия) – единству времени, где события происходят в строго определенное время (к примеру, единство времени по Аристотелю определяется «одним круговоротом солнца» [Аристотель, 1927:.14]).

Драматичная интонация точно передается через различные временные категории, которые разделяются на природные и жизненные. Природное время состоит из солнечных и лунных циклов: көн (день), төн (ночь), ай (месяц) и др. Например, время весны – это период пробуждения, обновления, обострения чувств.

«Толпар кеүек *ярһый*, һай үзәгем, Яз көндәре *нисек* түзәрем?!» [Башкорт халык ижады, 1995: 454] «Душа моя, как толпар, *волнуется*, *Как* стерпеть мне, как придет весна?» [Башкирское народное творчество, 2010: 441]

Так и в данном причете раскрывается эмоциональное состояние невесты, которое характеризуется волнением, грустью, тоской и тревогой. Не случайно звучат не утвердительные, а вопросительные предложения.

Жизненное время также имеет свои циклы: бала сак (детство), йэш сак (молодость), карт сак (старость) и др. Время определяет статус человека.

Карағай ғына тигән буй тақта, Ой да половицы-то из сосны-дерева, Кырып кына йыуайык Поскребем да вымоем, пока в кыз сакта. девушках. Килен генә булғас, йырламайзар, В молодицах уж не пляшут, не поют, Уйнап кына калайык Поиграем, порезвимся, пока кыз сакта. девушках. [Башкорт халык ижады, 1995: 462] Эй...[Башкирское народное творчество, 2010: 453]

Статус девушки имеет временной символ. Время разделено на кыз сак (время девичества) и килен сак (время невесты). *Пока в девушках* можно играть, петь, плясать, а в снохах уже нельзя. Поэтому замужество воспринимается как печальное, безрадостное время.

В других случаях замужество оплакивается с указанием конкретного возраста. Таким образом жизненное время в поэтическом мире сенляу предстает также в числовом эквиваленте: в сенляу упоминается возраст, который становится временем взросления девушки. Она прощается именно с тем возрастом, который описывается в сенляу: «Мин иламай, кем илаhын — ун алты ла йәшем тулайы» / «Кому же плакать, как не мне, шестнадцать лет исполняется только»; «Атакайым, hинең кулдарында ун дүрт кенә йыл торзом сак» / «Отец мой, у тебя лишь четырнадцать лет я жила» [Султангареева, 1994: 115].

В сенляу невесты время также характеризуется по признакам годового сезона:

**Һаз карағаттары** беште бит, Һаз куйынына томан төштө бит. Кылдан ғына нәзек билкәйемә Таштан ауыр хәсрәт төштө бит. [Башкорт халык ижады, 1995: 453]

Уж поспела болотная смородина, Над болотом туман стелется Словно струна на мой тонкий стан, Камня тяжелей навалилось горе.

[пер.авт.]

В данном причитании запечетлено время отъезда невесты в дом жениха. Под «болотной смородиной» подразумевается голубика, которая встречается на торфяных

болотах; плоды-ягоды голубики «голубого до почти черного цвета» созревают в июлеавгусте [Большая Российская энциклопедия, 2007: 523]. То есть время отъезда в дом жениха состоялось летом. Более того, неслучайно упоминается именно данная ягода черного цвета. Именно в таких красках представляется время ожидания переезда невесты в дом мужа.

Особое место в свадебно-обрядовом фольклоре занимает «Булъял вакыты» (момент назначения отъезда). Данное время характерно только для свадебного обряда.

«Туғайзарза тулып эй йөрөгән Туйға тигән генә жуй икән. Булъял көнөм етеп кенә килә: Был донъяны элүк куй икэн»

[Султангареева, 1994: 128]

«На долинах пасутся бараны Предназначен на свадьбу тот табун Время отъезда моего подходит,

Хоть этот мир сейчас покинь».

Только с наступлением срока «булъял» провожали невесту в дом мужа.

Слияние образов жизни природы и жизни героя – традиционный прием в фольклоре. Потому в куплетах сенляу прослеживаются некоторые совпадения описаний жизни девушки с жизнью природы. Возникают одни и те же категории-образы: поспели ягоды / «поспела» (повзрослела) девушка (девушка на выдане); навалились камни / обрушилось горе на девушку; промерзла земля во дворе / озябла девушка.

В сенляу-раздумьях девушка, обращаясь к природе, прощалась с окружающим пространством и оплакивала беззаботное время девичества и вольной жизни. При хождении в поле невеста причитала:

«Беззең күлдең һыузары Туңыр инде боз булып... Минән ҡалған тиңдәштәр Уйнар инде дус булып» [

Башкорт халык ижады, 1995: 453]

«В нашем озере водица Зимой будет замерзать Мои сверстницы как прежде

Будут весело играть»

[Башкирское народное творчество,

2010: 4391

Девичество – это вольная, беспечальная жизнь в доме отца, потому символ воли, благостей предстает в образе цветка, лебедя, а девичьей спокойной и вольной жизни угрожает черная птица («Күлдә генә йөрөгән каззы тибәргә, hayaларза оса кара кош»); недавно она жила беззаботно и вольно, как жеребенок («Яны гына инем колонсак»), но девичья жизнь коротка, как жизнь белого цветка («Кыз балакай гумере ак сәскә») [Башкирское народное творчество, 1996, с. 258]. Своеобразную систему образов в сенляураздумьях составляют небесные светила, реки, леса, деревья, поля или звери, птицы, олицетворяющие вольную жизнь.

Природное окружение, т. е. место исполнения полевых сенляу, обусловило и специфику манеры исполнения, особенности их эмоционального звучания. Образ девушки и ее состояние сравнивается с небесными светилами, птичьим полетом:

Кыр казкайы, мескен, осоп бара, Канат оскайзарын талдырып. Кыз балакай, мескен, китеп бара,

Тыуған-үскән ерен ҡалдырып.

Дикий гусь улетает далеко, Крыльями устало машет. Девушка, бедная, уходит же,

Родную землю оставляет

[Султангареева, 1994: 124]

Глаголы в форме настоящего времени передают переход: «улетает», «машет», «уходит», «оставляет», совершается переход в будущее (девушка «улетает», подобно перелету гусей). Однако настроение девушки омрочается от того, что птица – вольное существо, а девушка – невольная. Поэтому во время ухода возникают знаки девичьей печали: природа сопутствует переживаниям девушки. В ее судьбе участвуют животный, птичий, предметный и растительный миры. Птицы грустят и печалятся с невестой («*Һаҡмар* гына буйы көйөлдө, моңло көйзәр көйләп көйөндө»), кукушка предвещает одиночество или гибель («Карағайза ағас башында зар кыскыра кәкүк башыма»), травы и ивы сгибаются, склоняются вместе с ней, вода тревожится и бушует, земля разрывается под ногами («Ер ярылып киткәндәй була»)» [Султангареева, 1994: 115].

Через художественно-поэтические образы выражается горестное внутреннее состояние невесты. Будущий мир, озвучиваемый невестой, наполнен символикой смерти: «Мне, молодой, не жить — маяться», «Причитают, плачу, все меня провожают», «От объятий мужа старого не могильным ли веет холодом» [Башкирское народное творчество, 2010: 448].

Подобного рода связь со смертью не случайна: время в народной традиции может наделяться положительным или отрицательным содержанием. Положительное время — это время жизни, тогда как отрицательное — время смерти. Так невесте отводилась «роль» покойного. Прощально-плачевая интонация, переходы из одного мира в другой, трагическая интонация причитаний, напряженная атмосфера соединяет два жанра: hыктау (погрибально-поминальные обряды) и сеңләу (свадебные обряды).

*Һыҡтау* 

«Кара юлдың кырсын ташын Тирә-тирә китеп барам. *Бәхил булығыз*, туғандар, Озон юлға китеп барам».

«Камни черной дороги Иду и тереблю. *Прощайте* же, родные, В длинный путь я ухожу»

[Султангареева, 1994: 28]

Сеңләү

«Ишегем алды туң тимер, Өшөнөм, атай, туның бир. Риза бул, *бәхил дә бул*, Хуш бул, атай, ҡулың бир! »

«Промерзла во дворе земля, Отец, озябла, шубу дай. Прости и не кори меня *Прощай*, отец, руку дай!»

[Султангареева, 1994:.159]

Характерные свойства куплетов хыктау и сенляу – мотив прощания навеки, исповедь произносящего причеты (провожаемого), выражение тоски и печали, соединяется время разлуки и отношения невесты и покойного.

Несмотря на то, что восприятие действительности в обоих жанрах обрядовой поэзии трагическое, и в обоих случаях содается переход из одного мира в другой, развязка существенно отличается: если в хыктау — это мотив физической смерти человека (уход в вечность), то в сенляу — это смерть социальная (временная). Невеста, умирая социально для своего рода, в новом статусе возрождается в доме жениха, где происходит «воскрешение», «оживление» девушки (что наглядно демонстрируется в свадебном обряде «Бит асыу» (открывание лица невесты)).

Момент перехода невесты из одного статуса в другой, из одного пространства в другое – рубежное время, в которое невеста ощущала себя наиболее уязвимой, так как еще не совершила переход в новый мир (мир жениха), но уже простилась со старым (мир родителей).

«Атакайымдың өйөндә, Ултырғаным минең түр *ине*. Атакайым ейөнән киткәс, Ишек төбө лә күп инде. Эй-й-!..» [Султангареева, 1994: 117]. «*В свое время* в доме отца своего На почетном месте я сидела, *Когда* уйду из дома отца — И порог мне будут жалеть. Ой — й — й!...» [пер. авт.]

В данном причете с помощью частицы «ине» передается время прошлое, в то время как во второй части куплета наблюдается время будущее (когда уйду из дома). <u>Было</u> — почетное место, <u>будет</u> — место, где пожалеют даже порог. Будущее снова воспринимается в негативном тоне. Подобное движение времени в пространственно-временном континууме время воспринимается как горизонтальная координата (см. Puc. 1).



#### Настоящее

Рис.1. Горизонтальная координата времени

В башкирском фольклоре время устойчиво представляется как огромное дерево (Мировое дерево), имеющее двенадцать больших веток [Аминев, 2005, с.72]. Так, Иггдрасиль — мировое дерево в скандинавской мифологии и космологии, ясень, находящийся в центре вселенной и являющийся основой всех девяти миров, «соединял не только все миры — он был средоточием времени, соединял прошлое и будущее» [Петрухин, 2001, с.99-100]. Таким образом, в башкирских причетах поле становилось инициационным центром, а дерево являлось символом и проводником от прошлого к будущему времени.

Как уже было отмечено в начале, в башкирском свадебно-обрядовом фольклоре время в большей степени предстает как цикличный путь, круговорот временных событий. Подобная цикличность наблюдается в свадебном обряде «Игэт туй» (приезд невесты в дом своих родителей спустя год супружеской жизни). Обычай назывался туркенлэү, что означало временное возвращение домой. Новобрачной нельзя было нарушать строго отведенный отрезок времени и часто возвращаться к родителям вопреки обычаю.

Успешное завершение данного обряда маркирует благополучное продолжение семейной жизни и символизирует не конечную остановку времени, а переход временных координат в дальнейшую стадию. В «Игэт туй» заключена цикличная повторяемость, поэтому в действии «возвращение домой» время представлено не в горизонтальной плоскости, а образует круговорот бытия в форме колеса жизни (см. Рис. 2).

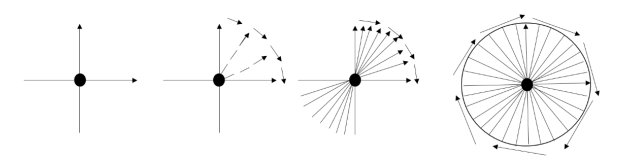


Рис. 2. Круговорот пространственно-временных координат

Вся система временных координат в свадебно-обрядовом фольклоре представляет некий круг, символизирующий цикличность времени.

Невесте и жениху необходимо было успешно пройти пространственно-временные границы. В целях этого, для облегчения пути, в адрес молодых звучали благопожелания (башк. теләктәр). Магия доброго слова снимала тревогу, негатив и страх, тем самым определяла положительный эмоциональный тон инициационного перехода девушки и юноши. Пожелание — это, своего рода, разрешение обрядовых переходов.

Түлли-түлли, түлли бул, Бүзәналәй түлле бул, Уллы бул, кызлы бул. Бер кулың балда булһын, Бер кулың майза булһын, Көлдөксәң тулы кел булһын, Казаның тулы аш булһын!

Плодовитою ты будь,
Как перепелка плодовитой будь,
И сын, и дочь родятся пусть,
Одна рука пусть в меду будет,
Другая — будет в масле,
Подтопка золой полна пусть будет
Котел полный всегда пусть будет!
[Султангареева, 2005:.304]

В благопожеланиях время максимально устремлено к будущему, что закодировано в словах «булыр», «булһын», «бул». Все семейно-бытовые процессы имеют пафос благополучия в будущем. В благопожеланиях обнаруживается идея о «продуктивности времени». По М.М.Бахтину «продуктивное время» — это время «беременное, носящее плод, рождающее» [Бахтин, 1975: 356]. Продуктивность времени характеризуется созиданием, ростом, а не разрушением.

Время в свадебной поэзии является не просто иллюстрацией конкретного события или действия, а, заключает в себе катарсическое назначение, способствует социальной трансформации человека, определяет его переходы в пространственно-временном континууме. Следовательно, время в сенляу — важнейшая категория философского и эстетического мышления, система, обладающая «художественно-изобразительной самостоятельностью и ценностью» [Большая Российская энциклопедия, 2007: 18]. Категория времени в обряде (йола) становится амбивалентным: с одной стороны, в обряде необходимо четкое соблюдение временных границ, с другой — обрядовое время увеличивается и выходит за рамки обыденного, бытового. Подобная атомическая концепция времени в суфизме разделяет мир на категории: 1) «Временной» (му'аккат) и 2) «Невременной» (гайр му'аккат) или «вечное» (кадим) [Насыров, 2009: 108].

Таким образом, в ритуальном оплакивании невесты фиксируется разрыв от обыденного, профанного (земного) времени и вход в сакральное (священное), вечное. Сакральное и профанное (священное и мирское) время — два образа бытия человека в мире, так как в то или иное время невеста «попадает» через глубины своих личных ощущений, через осознание своего положения в мире.

#### Литература

- 1. Академический словарь башкирского языка: в 10 т. Т.3 (В И) / Под ред. Ф.Г.Хисамутдиновой. Уфа: Китап, 2012. 864 с. (на башк.яз).
- 2. Аминев 3.Г. Космогонические воззрения древних башкир. Уфа: Башлингвоцентр, 2005. 140 с.
- 3. Аристотель. Поэтика / Пер. и примеч. Н.И.Новосадского. Л.: Академия, 1927. 124 с.
- 4. Бахтин М.М. Формы времени и хронотопа в романе: очерки по исторической поэтике // Бахтин М.М. Вопросы литературы и эстетики. М.: Худож. Лит, 1975. С.234-407 [502 с.].
- 5. Башкирское народное творчество / Сост. и вступ. ст. Р.А.Султангареевой и А.М.Сулейманова. Т.12: Обрядовый фольклор. Уфа: Китап, 2010. 592 с.
- 6. Башкирское народное творчество: песни. Т.8. / Сост., авт. вступ. ст. и коммент. С.А.Галин. / Пер. с башк. Ю.Андрианова. Уфа: Китап, 1996. 397 с.
- 7. Башкорт халык ижады: йола фольклоры. Т.1. / Сост. А.М.Сулейманов, Р.А.Султангареева. Өфө: Китап, 1995.  $560\,$  б.
- 8. Большая Российская Энциклопедия: [в 35 т.]. Т.7./Авт. Б.Н. Головкин, В. В. Воронцов. М.: Большая Российская Энциклопедия, 2007. 767 с.
- 9. Большой толковый словарь русского языка / Гл.ред. С.А.Кузнецов. М.: Рипол Классик, 2008.-1534 с.
- 10. Даль В.И. Толковый словарь живого великорусского языка: в 4 т. Т. 1. М.: Изд-во тип. М.О. Вольфа, 2000. 812 с.
- 11. Лихачев Д.С. Поэтика древнерусской литературы. 3-е изд. М.: Наука, 1979. 360 с.
- 12. Насыров И.Р. Основание исламского мистицизма: генезис и эволюция / И.Р.Насыров. М.: Языки славянских культур, 2009. 552 с.
- 13. Ожегов С.И., Шведова Н.Ю. Толковый словарь русского языка / С.И.Ожегов, Н.Ю.Шведова. 4-е изд., дополн. М., 2006. 3423 с.

- 14. Петрухин В.Я. Мифы древней Скандинавии. М.: Астрель, 2001. 464 с. (Мифы народов мира).
- 15. Султангареева Р.А. Башкирский свадебно-обрядовый фольклор /УНЦ РАН. Уфа, 1994. 191 с.
- 16. Султангареева Р.А. Жизнь человека в обряде: фольклорно-этнографическое исследование башкирских семейных обрядов. Уфа: Гилем, 2005. 344 с.
- 17. Султангареева Р. А. Йола система и нормы жизневедения башкир / Р. А. Султангареева. Уфа: Китап, 2015. 216 с.
- 18. Фасмер М. Этимологический словарь русского языка: в 4 т. // Пер. с нем. 4-е изд. Т. 1.- М.: Прогресс, 2004.-576 с.
- 19. Хисаметдинова Ф.Г. Мифологический словарь башкирского языка. М.: Наука, 2010.-452 с.
- 20. Этимологический словарь русского языка. Т.1. Вып.3 [В] / Под руков. и ред. Н.М.Шанского. М.: Изд-во Моск. у-та, 1968. 284 с.
- 21. Lijun Guo. National cultural characteristics of the concept of time in Russian language [article] // Culture and Civilization. -1-2'2014.-P.32-42.

©Шамсутдинова И.Ф., 2024

УДК 008; 793

**Шарафитдинова Л.И.,** м.н.с., БГПУ им. М. Акмуллы, г.Уфа, Россия

# БЛАГОПОЖЕЛАНИЯ У БАШКИР: НА ПРИМЕРЕ ЖИЛИЩА

### GOOD WISHES FOR THE BASHKIRS: THE EXAMPLE OF HOUSING

**Аннотация.** В статье рассматривается жанр башкирского устного народного творчества – благопожелания (алкыш), связанные с жилищем. Благопожелания являются источником для изучения нравственных ценностей башкирского народа, его этикета. В статье также подчеркивается, что основными мотивами благопожеланий в башкирском фольклоре являются пожелания благополучия, здоровья, материального достатка, удачи и добра.

**Abstract.** The article examines the genre of Bashkir oral folk art — benevolence (alish) associated with housing. Benevolence is a source for studying the moral values of the Bashkir people and their etiquette. The article also emphasizes that the main motives of well-wishes in Bashkir folklore are wishes for well-being, health, material prosperity, good luck and goodness. Ключевые слова: ключевые слова на русском языке.

**Ключевые слова и фразы:** алкыш, фольклор, благопожелания, обряд, новоселье, дом, закладка фундамента, магия слова, этикет, этноэтика и др.

**Keywords:** alysh, folklore, benevolence, ceremony, housewarming, house, laying the foundation, magic of the word, etiquette, ethnoethics, etc.

В свое время В.А. Чивилихин писал: «Любой народ, где бы он не жил и каким бы малочисленным не был, представляет собой стремительно возрастающую с годами и веками общечеловеческую ценность — он несет в будущее земной истории неповторимую свою культуру, язык, предания старины, обычаи, ремесла», и нельзя не согласиться с писателем [Чивилихин, 1982: 99].

По мнению Р. Султангареевой, «Системное изучение башкирского семейно-бытового фольклора позволяет нам выявить характерный корпус, тип образца мировой традиционной культуры. Башкирский семейно-бытовой обрядовый фольклор, располагающий яркой этничностью, национальной спецификой, разножанровым репертуаром, занимает свое место на фоне мировой обрядовой культуры, органично сочетается с закономерностями развития общечеловеческой истории, традиций в целом» [Султангареева, 2005: 24].

Изучению благопожеланий уделяется немалое внимание. Семейно-бытовые обряды и традиции башкир изучали такие ученые-этнографы как С. Руденко, Р. Кузеев, Н. Бикбулатов и др. Обрядовая поэзия башкир стала объектом изучения таких ученых-филологов, как К. Мерген, М. Сагитов, Г. Хусаинов, С. Галин, Р. Султангареева, М. Надыргулов, А. Сулейманов, Ф. Хисамитдинова, Р. Баязитова и др. В их работах изучались и анализировались образцы народного творчества, связанные с обрядами.

Мифосемантические, идейные, функциональные и структурные особенности календарных обрядов раскрывает в своих трудах Р.А. Султангареева. Ее книга «Йола – система и нормы жизневедения башкир» [Султангареева, 2015] знакомит с обрядами сезонного, хозяйственно-бытового, целительного назначений, даются подробные описания этикетных правил.

Однако в башкирском фольклоре до сих пор недостаточно изучены благопожелания, связанные с жилищем.

- В башкирском языке жанр благопожеланий обозначается термином «алкыш» или «телэк». В академическом словаре дается такое определение: «Алкыш II благословение, хуплау, ризалык биреү, якшы телэк; алғыш благословение, благопожелание, одобрение» [Академический словарь башкирского языка, т.1.: 243].
- Ф.Г. Хисамитдинова также считает, что: «Алкыш благословение, благопожелание, одобрение; направлено на обеспечение благополучия, достатка, счастья, здоровья, плодовитости конкретному человеку, семье, роду» [Хисамитдинова, 2010: 23].
- Р.Р. Баязитова дает такое определение: «Благопожелания небольшие по объему речевые формулы, используемые в повседневном общении по тому или иному поводу: рождение ребенка, оказание услуг, покупка, постройка дома, женитьба и т.п.» [Баязитова, 2010: 113].

Благопожелания («теләк», «батаһүз», «алғыш») — основной жанр обрядового фольклора переходного значения. Слова пожеланий произносятся в решающие и поворотные периоды жизни, акцентируя значимость событий: их произносят на свадьбах, перед началом трапезы и после нее, во время проведения календарно-сезонных обрядовых праздников, в разных жизненных ситуациях в связи с важными событиями, обычаями, действиями, традициями и обрядами. Без них не обходится ни одно более или менее значимое событие в жизни.

Во всех случаях благопожелания (алкыш) усиливают возблагодарения Аллаха за его дары, активируют эффекты позитивного и оптимистического. Они служат для моральной поддержки, поднятия духа и настроения, эмоционального настроя. И в их основе лежит вера в магическую силу слова, стремление с ее помощью положительно воздействовать на жизнь человека. Благопожелания сопровождают людей всю жизнь.

По мнению А.М. Сулейманова, «по назначению благопожелания могут быть специализированные, т.е. для тех, кто занят определенным видом труда, ремесла (охотникам, косарям, пчеловодам и т.п.), и универсальные, подходящие для всех категорий лиц» [Сулейманов, 1995:43].

В формах обращения, в приветствиях, в правилах гостеприимства, в благопожеланиях и т.д. проявляется этноэтика башкирского народа. Особенностью этноэтики нашего народа, как и других тюркских народов, состоит в том, что благопожелания имеют ритуальнонормативное оформление: протекают в определенной последовательности, подчиняются тем или иным давно установленным правилам. Например, если кто-то пришел в гости к другому и застал его за работой, к приветствию обязательно добавляется: «Эшегез уң булһын», «Яуаплы эшегеззэ уныштар юлдаш бульын!» («Пусть работа будет удачной») или «Хозай ярзам бирheн» («Бог в помощь») и т.д. Если же гость застал хозяина за приемом пищи, к приветствию обычно прибавляется: «Ашығыз тәмле булһын!» («Приятного аппетита!»), приветствия «Сәйегез булһын» («Пусть чай будет вкусным»). Ha благопожелания башкиры отвечали стилистически нейтральной дежурной фразой: «Амин, шулай булнын» («Аминь, да будет так»).

При этом протягивается связующая нить между общающимися, в этом случае между хозяином и гостем, оживляются традиционные формы общения. Такое дружелюбное, доброе и уважительное отношение к собеседнику, позволяет достичь более эффективного и гармоничного общения.

Благопожелания, сохранившиеся в башкирском языке, можно поделить на две основные группы:

- 1) небольшие по объему благопожелательные слова или речевые формулы, которые произносятся в повседневной жизни по любому важному поводу;
- 2) благопожелания, имеющие стихотворную форму, которые являются составной частью календарных или семейно-бытовых обрядов.

Виды благопожеланий обычно зависят от ситуаций – выражение благодарности, встречи и проводы, поздравления, соболезнования, признательности и др.

Они являются обязательным элементом не только башкирской, но и мусульманской обрядности, так как являются обязательным ритуалом, который обязателен после чтения молитв — аятов Корана.

По своей форме благопожелания, которые произносятся в повседневной жизни, свободны, но существуют и определенные устойчивые выражения и формулы. Например, если кто-нибудь пришел в новый дом или квартиру, приветствие дополняют пожеланиями: «Өйөгөз котло булнын!» («Пусть в доме будет счастье»). Молодым людям обычно желают найти свою половинку и скорейшей женитьбы, детей: «Шулай йүнле генә берәй йәмәгәт табып,башлы-күзле булып китеп, бала-сағаларыңдың изгелеген күреп картайырға язнын инде... » (В. Ғұмәров). «Хозай ғына һаклай күрһен. Тигез ғұмерле, бәхетле мөхәббәт бир балакайыма» (Ғ. Байбурин).

Охотнику желают, чтоб охота была удачной помогли Тәңре (Бог) и Тау эйәһе (Хозяин горы):

Тәңре һиңә дарман бирһен,

Тау эйәһе фарман бирһен!

Для пчеловода говорили следующие благопожелания:

Сологон котло булнын!

Күс артынан күс кунһын!

Рассмотренные выше благопожелаия произносятся в повседневной, бытовой жизни. Условно эти тексты можно назвать бытовыми благопожеланиями. Основными мотивами речевого акта пожелания являются пожелание здоровья, материального достатка, удачи, добра.

Очень часто наблюдается у башкир пожелания призывного характера, которые обычно произносятся представителями старшего поколения. Например: *«Данлы булайык!»* («Будем славными!»), *«Яманаты булмайык!»* («Не оставим после себя худого имени!»), *«Илебез тыныс булнын!»* («Пусть будет мир в стране!») и т.д.

Считали, что благопожелания, обращенные к Богу (Алла) на вхождение в новый дом, обладает большой силой и имеет глубокий смысл. Они помогают привнести мир, покой, любовь в жилище, оградить всех членов семьи от жизненных трудностей, катаклизмов, скандалов, разных болезней.

Дом является святым местом для каждого. К выбору места для строительства или покупки жилища подходили очень серьезно. Например, в романе «Буренушка» Т. Гариповой рассказывается о подходе к выбору места и значении дома для человека: «Мадина! Вот что я должна сказать: пока ты жива — здорова и в силах, выбери место неподалеку от могилы Аблеьахата, у родников, и построй новый дом — кирпичный, с куполообразной крышей... У каждой семьи должно быть место, дающее возможность отдохнуть утомленной душе, набраться сил. Я думаю, таким местом, Меккой нашей семьи станет построенный тобой дом... Прежде чем начнешь строить дом, посади вокруг, у родников и ручьев, деревья — липы, березы, рябины, дубы. Их устремленность к свету придаст ясность твоим мыслям, крепость телу...» (Т. Гарипова).

Благопожелания начинали произносить задолго до новоселья, во время закладки фундамента дома. Этот ритуал был обязателен, он не забыт и сейчас. Во время закладки фундамента под четыре угла дома кладут четыре монетки и произносятблагопожелания, имеющие стихотворную форму, которые являются составной частью календарных или семейно-бытовых обрядов:

Донъяң котло булнын, Пусть жизнь здесь будет

Бала-сағағыз күп булһын, благостна,

Малығыз ишле булһын! Покой царит всегда,

Кыуанып-шатланып Пусть будет жизнь здесь

*Гүмер итергә язһын!* радостна,

 Нигезегез котло булнын,
 Живите долго-долго

 Китмәç булып ырыç куннын!
 В радости и счастье!

Нәçел-нәсәбең уңһын да уңһын, Пусть основа крепкой будет! Быуын эйәрә быуын йәшәрлек булһын! Счастье прочное пусть будет! Ырыçы менән! Пусть живут за родом род!

Амин! Благо множа каждый год!

Аминь!

При установке матицы (өрлөк) на оба ее конца привязывали белые полотенца, под основания матицы также клали монеты и при этом произносили:

Нигезегез нык булнын, Пусть детей много-много родится,

Бала-сағағыз күп булһын, Пусть стоит крепко дом – не клонится,

Пусть скотина бессчетно плодится, Иалығыз ишле булнын! Пусть счастливая жизнь ваша длится Кыуанып-шатланып Голго-долго! Гүмер итергә язһын!

В новом доме башкиры обязательно устраивали «Өй туйы» – праздник новоселья. Название этой традиции сложилось из двух слов – «Өй» (дом) и «туй» (свадьба), что означало, что новоселье – это большой, значимый в жизни праздник, одно из самых радостных событий для любой семьи. Переезжая в другое жилье, у семьи начинается новый этап в жизни. Мусульман в этой связи особо заботит вопрос о том, как сделать так, чтобы на новом месте был баракат (изобилие). В дом сначала заносили хлеб и соль с такими благопожеланиями:

Котло булнын йортогоз, Пусть будет дом ваш полон чашей,

Баллы булнын кортогоз, И медоносны ульи ваши, Бөтмәç булнын балығыз, Пусть ульи мед переполняет,

Үрсеп торнон малығыз. Пусть скот в хозяйстве прибывает

Имен тормош көтөгөз, Живите, прочь гоня напасти, Ипле тормош көтөгөз, Живите в радости и счастье,

 Наму-сәләмәт булығыз
 Все от мала до велика,

 Бала-саға көллөгөз!
 Все от мала до велика!

 б) Хәйерле булһын,
 Пусть будет счастливая,

Тигез гүмер итергә! Совместная жизнь!

 Үзегезгә туззырырға язһын!
 Чтоб удасться износить самим!

 Бисмилләһир-рахмәнир-рахим,
 Бисмиллаһир-рахманир-рахим,

 Шатлыклы булһын,
 Пусть не стихает детский крик,

Эсе тулы аш-ныу булнын, Пусть счастье светит каждый миг,

Бала-саға зар-зыя кылһын! Желаем дому благ земных!

(БНТ, m.1.)

Для молодоженов, отделившихся от родителей, входящих в свой дом, тоже были пожелания:

Тиң йәшәгез, тиң картайығыз! Арағыззан ел дә үтмәһен — Дошман янһын, төтәһен! Күп кыуаныс күрегез! Якты булнын түрегез, Татлы булһын һүҙегеҙ, Якты булһын йөзөгөз! Йомарт булһын кулығыз, Унлап булһын улығыз! Кызы юк өй — буш күн күнәк, Кызығыз булһын күмәк! Сәс һақалдар ағартып, Берегез булнын ил аганы, Икенсегез — ил инәһе!

Живите в согласии
Состарьтесь в согласии,
Пусть и ветер между вами не пройдет
Пусть недруга огонь сожжет,
Пусть светлым будет дом всегда,
Пусть обойдет ваш дом беда,
Пусть речи будут сладостны,
Пусть лица будут благостны.
Дом без детей ведро пустое,
Пусть их будет хотя бы трое.
Наступит день и станут враз,
Седыми волосы у вас,
Один — главою рода станет,
И матерью другая станет.
Старейте, но старейте вместе!

Такие благопожелания обычно исполняются говорком на несложный речитативный напев. Как видим, при проведении ритуального обряда новоселья произносили в прошлом благопожелания, имевшие неизменные, устойчивые тексты, хотя не возбраняется вносить и собственные добавления. Тексты благопожеланий варьировались, но стабильными в них были мировоззренческие и морально-нравственные постулаты.

Устойчивые выражения благопожеланий в башкирской культуре выражают внимание, добрые отношения к новоселам, тем самым они основываются на общепринятых правилах поведения и традиционной культуре этноса. Этнокультурные стереотипы коммуникативного поведения башкир тесно связаны с их ментальными и культурными ценностями.

Еще есть и такие простые пожелания: «Көнөн күрһен, көлөндә аунаһын!», «Ярар, үззәренә бер башка мөрйәнән төтөн сығарһындар. Үззәре нисек теләй, шулай йәшәһендәр, әйзә», «Исән-һау, бергә-бергә йәшәргә насип булһын!», «Йортогозга бәрәкәт, өйөгөз котло булһын!».

В таких необрядовых (бытовых) благопожеланиях звучат слова, обращенные к небесным силам и к хозяевам жилища, но носят менее просительный характер. Например: Яңы өйөгөз котло булнын, ашыгыз татлы булнын! Һуңынан да –бергә-бергә йәшәргә язнын (Б. Ноғоманов).

В благопожеланиях активно употребляются речевые формулы «Алла», «Хозай», «Хозай Тэғэлэ», «Аллаһы Тэғэлэ», «Раббым» и глаголы «бирһен» («пусть даст»), «булһын» («пусть будет»), «насип итһен», «насип булһын» («пусть будет так»), «хәйерле булһын» («пусть будет добрым» и т.д. Например: «Юлдары уң булһын инде балакайзарзың. Хәйерле генә булһын инде, хәйерле булһын» (З. Биишева).

И сегодня бытовые благопожелания употребляются очень часто: по торжественным случаям, желают счастливой дороги во время проводов, поздравляют при покупке одежды, с окончанием учебного заведения и т.д. Например: «иçән-hay йөрөп кайт», «аяк-кулың hызлауhыз булhын», «имен-аман тотонорга язhын», «Алла бәрәкәт бирhен», «йылы тәнеңдә тузhын» и т.д.

Обязательно читаются в новом доме аяты, завершая чтение выражают благодарность Аллаху за улучшение жилищных условий, благословляют всех членов семьи на новый этап в жизни. Желают, чтоб жизнь на новом месте стала более осознанной, спокойной и счастливой.

В новоселье, как и у всех народов, приходят гости. После чтения специальных аятов, гости дарят подарки, проздравляют, произносят собственные желания. Конечно, звучат желания, придуманные спонтанно, заранее не планированные и не заученные. В них звучат не только извечная народная мечта о счастливой, безмятежной жизни, но слышится неподдельный призыв к моральной и нравственной чистоте общества, к гармонии в

отношениях с родственниками, природой. Новоселье не обходится без обильного угощения.

В народе сформировались благопожелания с просьбой о заступничестве, помощи Аллаха: «Эй, Хозайым, ярзамыңдан ташлама, өйөбөззә тыныс йәшәргә насип ит» («Аллах, не оставляй без помощи, дай возможности спокойно жить в своем доме») и т.д.

За жилищем надо было следить, ухаживать. Чтобы дома зимой было тепло, дома обмазывали глиной, которую сами и замешивали. Такие работы выполняли сообща, организуя «өмэ». Принимали участие более молодые девушки, невестки, соседи и т.д.

Обмазку обязательно начинали с восточной стены, с солнечной стороны. Первой шлепала глину об стену та женщина, чья рука считаталась более легкой. Например, говорили: «Сэлимэ, hинең ҡулың еңел, hин башла!» («Салима, твоя рука легкая, ты начинай!»). Избранная женщина со словами благопожелания начинала работу:

Бисмилләһир-рахмәни рахим.

Кул артым еңел булһын,

Был донъялар аман булнын.

Нигеззәре котло булһын,

Имен-аман йәшәһендәр.

Балалары, малдары тыуып торнон,

Мөхәббәтле йорт булһын!

Дружный процесс обмазывания дома всегда сопровождался веселыми шутками, песнями.

Произносились такие благопожелания: «Пусть те, кто будет здесь жить, долго живут! Живите в здравии, согласии, благополучии!» Все пожелания, приговоры и шутки зачастую придумывались спонтанно и импровизировались по ходу дела.

Так, к примеру, во время работы в адрес хозяев говорили: «Балсык йәбешкән һымак, береће берећено йобешен йошоћендор!» («Как глина крепко лепится, так крепко (дружно) и живите друг с другом!»).

Балсык басайык әле,

Өйзө һылайык әле.

Фәрештәләр «амин» тиһен,

Эште башлайык әле.

Балсык басып, һыу коябыз,

*Наламын да өстәйбе*з.

Эше генә булып торһон, Ең һызғанып эшләйбез.

Өй һылайбыз йырлай-йырлай,

Өйөгөз йылы булһын.

Без һылаған өй эсенә шатлыктар

ғына тулһын.

Өй һылайбыз, өй һылайбыз,

Өй һылау – еңел түгел, Өмә итеп һылағанда Гел күтәренке күңел

*Нау йәшәге*ҙ, *әхирәткәй*,

Без һылаған өйзәрзә.

Колағында яңғырап торһон

Без йырлаған көйзәр зә. Йылы булһын өйөгөз,

Моңло булһын көйөгөз,

Китмәс булып ырыс күнһын, Тазалык, һаулык булһын! Өйөгөззө һылап бөттөк,

*Нарай һылайыкмы әллә?* 

Давай замесим глину,

Дом глиной обмажем,

Пусть ангелы скажут «Амин»,

Работу давай начнем. Замешивая, льем воду, И солому добавляем.

Пусть всегда будет работа,

Начнем, засучив рукава. Обмазываем дом и поем. Пусть будет теплым дом. Пусть царит в этом доме Лишь счастье и радость!

Обмазываем дом, обмазываем

Эта работа — нелегкая.

Когда работаешь и помогаешь, Настроение приподнятое.

Живите в здравии, подруженька!

В этом доме теплом.

Пусть останутся в памяти,

Песни, что мы поем.

Пусть будет теплым этот дом. Пусть звучат родные мотивы, Пусть живет здесь счастье, Будьте живы и здоровы! Вот и закончили работу, Может и сарай обмажем?

Эшебеззе иртә бөттөк, Уйнап алайыкмы әллә?

Раз завершили работу, Может поиграем и споем!

Процесс обмазывания дома описывается X. Давлетшиной в романе «Иргиз»:

«Өй артына түңәрәкләп йәйгән ике өлкән йәйем мәте катыш комдоң уртаһына ат тизәге ташып өйгәс, кыззар, килендәр сырсыу килеп шаярыша-көлөшә, Ырғыззан көйәнтәләп һыу ташып койзолар, һалам һалдылар. Муйылбикәнең әзерләп куйған өс-дүрт силәк әсе көлөн һибәләп, балактарын төрөп, күлдәк итәктәрен бөрмәләренә кыстырып, ике йәйемгә бүленеп, тубыктан батып, балсык басырға тотондолар. Балсыктың кайһыһы тизерәк булыуы тураһында шаян һүз көрәштерә-көрәштерә, ике йәйемде лә ашығып әйләнәләр. Көл уртаһында бызлап яткан вак кына тизәк куззары аякты бешерә, ләкин улар бирешмәскә тырышалар, «әэм, калай әсе» тизәр зә бешкән аяктарын һыуык балсыкка тығалар. Өмәселәр шулай итеп балсыкты һағыз кеүек булып шартлағансы басып әзерләп, төшкө сәйгә ултырзылар. Төштән һуң өйзө һә тигәнсә һылап бөтөрөргә булдылар».

На благопожелания принято отвечать словами: «Амин», «Шулай булһын», «Шулай була күрһен», «Алланың амин тигән сағына тура килһен», «Бергә-бергә булһын» и т.д.

Например, в трагедии «В ночь лунного затмения» М. Карима Дэрвиш говорит: «Йорт-ерең, мал-тыуарың именлектә, күңел-хәтерзәрең бөтөнлөктә булһын, байбисә. Баш осоңдан ырыс кошо китмәһен».

Тэнкебике приветливо отвечает: *«Рәхмәт, мосафир, амин шулай булһын. Һинең дә күңелең таплы, күзең яман булмаһын. Төклө аяғың менән рәхим ит. Әйзә»* (М. Карим).

Благопожелания остаются неотъемлемой частью традиций и культуры башкирского народа и сегодня. Мы, так же как и в древности, придаем значение каждому событию в нашей жизни, трепетно желая, чтобы все мы пребывали в благоденствии. Благопожелания делают богаче мир общения башкирского народа, усиливают его ценностное содержание.

### Литература

- 1. Башҡорт теленең академик һұҙлеге: 10 томда. Ф.Ғ. Хисамитдинова редакцияһында. Өфө: Китап, 2011. 432 б.
- 2. Баязитова Р.Р. Традиционный семейный этикет башкир: монография / отв. ред. М.В. Мурзабулатов . Уфа: Изд-во БГПУ, 2010. 176 с.
- 3. Сөләймәнов Ә. М. Башҡорт халҡының им-том һәм мөз<br/>зәти йола фольклоры // Башҡорт фольклоры: тикшереүзәр һәм материалдар. Мәкәл<br/>әләләр йыйынтығы. 2-се сығарылыш. Өфө: 1995. 43-сө бит.
- 4. Султангареева Р.А. Башкирский свадебно-обрядовый фольклор. Уфа: УНЦ РАН, 1994. 191 с.
- 5. Султангареева Р.А. Жизнь человека в обряде: фольклорно-этнографическое исследование башкирских семейных обрядов. Уфа: Гилем, 2005.
- 6. Султангареева Р.А. Йола система и нормы жизневедения башкир. Уфа: Китап, 2015.
- 7. Хисамитдинова Ф.Г. Мифологический словарь башкирского языка. М.: Наука,  $2010.-452~\mathrm{c}.$ 
  - 8. Чувилихин В.А. Память // Роман-газета. 1982. №16.

 $^{\circ}$  Шарафитдинова Л.И., 2024

УДК 821.512.145

Шарипова А.С.,

д. филол. н., зам. дир., ИЯЛИ им. Г. Ибрагимова АН РТ, г. Казань, Россия

ТАТАРСКАЯ ДРАМАТУРГИЯ 1930-1940-X ГОДОВ: ХУДОЖЕСТВЕННО-ЭСТЕТИЧЕСКИЕ ИСКАНИЯ

# TATAR DRAMATURGY OF THE 1930-1940 YY.: ARTISTIC AND AESTHETIC SEARCH

Аннотация. В статье анализируются основные тенденции идейно-эстетического развития татарской драматургии 1930-1940-х годов. Полученные результаты показывают, что тематика и проблематика пьес исследуемого периода значительно ссужается по сравнению с классическим периодом развития национального драматургического искусства, концепция героя регламентируется идеологией и соцреалистическим каноном, доминантой в построении конфликта становится классово-социальное противостояние. Автором установлено, что, несмотря на унификацию национальных литератур, в татарской драматургии возникали феномены, не укладывающиеся однозначно в рамки канона: художественно-эстетические искания, которые достигались, в основном, за счет обращения драматургов к историческим, фольклорным и этнографическим мотивам, привели к созданию уникальных высокохудожественных драматургических произведений.

Abstract. The article analyzes the main trends in the ideological and aesthetic development of Tatar drama in the 1930s-1940s. The results obtained show that the themes and issues of the plays of the period under study are significantly narrowed in comparison with the classical period of development of national dramatic art, the concept of the hero is regulated by ideology and the socialist realist canon, and class-social confrontation becomes the dominant factor in the construction of the conflict. The author has established that despite the unification of national literatures, phenomena arose in Tatar drama that did not clearly fit into the framework of the canon: artistic and aesthetic quests, which were achieved mainly through the playwrights' appeal to historical, folklore and ethnographic motifs, led to the creation of unique highly artistic dramatic works.

**Ключевые слова:** татарская драматургия, социалистический реализм, герой, конфликт, идея, проблема, трагедия, либретто.

**Keywords:** tatar dramaturgy, socialist realism, hero, conflict, idea, problem, tragedy, libretto.

Особенностью литературы 1930-х годов становится официальное утверждение социалистического реализма в качестве единого творческого метода. Принятие в 1932 году Постановления ЦК ВКП (б) «О перестройке литературно-художественных организаций» приводит к переходу от одной литературной эпохи к другой. Ликвидация формальноорганизационных основ эстетического плюрализма привела к уходу из литературной жизни школ, группировок, отстаивающих различные, а часто противоположные эстетические воззрения [Ахмадуллин, 2012: 198] и утверждению монистической концепции в общественно-философской мысли [Юсупова, 2018:188]. Унификация советской литературы путем определения единых литературно-эстетических и социокультурных ориентиров устанавливает дальнейший путь развития и татарской драматургии. Как отмечает Ю.Г. Нигматуллина, в конце 1920-х годов татарские писатели были вынуждены под нажимом официальной идеологии отказаться от «романтизма идей», то есть идеи о развитии национального самосознания и национальной свободы оказались под запретом, взамен была предложена идея построения социализма [Нигматуллина, 1997: 150]. Это приводит к тому, что, присущие татарскому словесному искусству богатство, многообразие тематики и проблематики уходят на второй план, «деятели литературы должны были обращаться только к тем проблемам и темам, которые одобрялись бы официальными идеологическими постулатами» [Галимуллин, 1999: 2]. Таким образом, 1930-е годы становятся периодом «утверждения соцреализма в татарской литературе, «выравнивания» национальных литератур в соответствии с его канонами» [Загидуллина, 2013: 183], что находит полное отражение и в татарской драматургии.

Ввиду изменений литературно-эстетических ориентиров перед творческой интеллигенцией встал вопрос о новом облике советского героя, и это привело к тому, что в татарскую драматургию приходит новый тип идеализированного героя – самоотверженный защитник народа, всецело преданный общественному долгу, целеустремленный,

оптимистично настроенный труженик, свободный от внутренних переживаний, возникающих в результате противостояния общих интересов и личных устремлений. «Самой динамичной фигурой советского мифа становится герой в его разных проявлениях; он выступает и как строитель новой жизни, и как победитель любых препятствий и врагов» [Гюнтер, 2000:744].

Яркими примерами татарских пьес, ставящих на главу угла сюжетообразующих линий процесс формирования характера нового советского человека, являются произведения «В вороньем гнезде» («Козгыннар оясында», 1929), «Горы» («Таулар», 1931) Ш. Камала; «Славное время» («Данлы чор», 1930) Р. Ишмурата, «Ткачиха Асьма» («Тукучы Әсма», 1932) Ф. Бурнаша, «За туманом» («Томан артында», 1934) Ш. Камала; «Зубаржат» («Зөбәрҗэт», 1936) Ф. Сайфи-Казанлы; «Пламя» («Ялкын», 1940) Т. Гиззата и др. В этих пьесах в центре внимания оказались созидательный труд положительного героя и благотворное влияние коллектива на личность. Ввиду того, что концепция революционного аскетизма приводила к пониманию положительного героя односторонне, обедняя его личностное содержание, «наблюдается активный переход от внешнего действия во внутреннее, превращение богатства духовных переживаний персонажей в обязательный компонент сюжета» [Ахмадуллин, 2012:249]. Наряду с яркими самоотверженными образами тружеников-энтузиастов, как Акбирдин («На Кандре» К. Тинчурина), Таймасов («Соколы» Ф. Бурнаша), Мустафа («Песня радости»), Габбас («Габбас Галин» Ш. Камала), Давлет («Давлет Бадриев» Г. Иделле) выходят на арену психологически обогащенные типические персонажи, как Ярулла («Единоличник Ярулла» Ф. Бурнаша), Гульзада («Гульзада» Р. Ишмурата) и другие, отличающиеся от предшественников тем, что приходят к основной мысли уже через внутренние противоречия и духовные переживания.

Главная идея пьес, написанных на тему строительства колхоза и индустриализации общества («Праздник ударников» («Ударниклар бәйрәме», 1933), «Семья деда Булата» («Булат бабай гаилэсе», в соавторстве с К. Наджми, 1933) К. Тинчурина; «Письмо» («Хат» 1934), «Красный цветок» («Кызыл чэчэк», 1939) Ф. Бурнаша; «Великий поворот» («Бөек борылыш», 1930), «Праздник Победы» («Жиңү бәйрәме», 1933), «Кузнец без фамилии» («Фамилиясез тимерче» 1933), «Славное время» («Мактаулы заман», 1935) Т. Гиззата и др.), а также направленных на изображение трудовых будней рабочего-современника («В вороньем гнезде» («Козгыннар оясында», 1930), «Горы» («Таулар», 1932), «Ткачиха Асма» («Тукучы Әсма», 1932) Ф. Бурнаша; «Давлет Бадриев» («Дәуләт Бәдриев», 1933) Г. Иделле; «Габбас Галин» (1934) Ш. Камала и др.), в основном, заключается в восхвалении самоотверженного труда в производстве и в татарских деревнях, призыве к строительству «светлого будущего». Ряд пьес основывается на идеи разоблачения сторонников «старой жизни» («Великий поворот» («Бек борылыш», 1930), «Борьба» («Көрэш», 1935) Т. Гиззата; «Ленивый Бикмухамет» («Ялкау Бикмөхэммэт», 1932) Г. Насыри; «Старик Андар» («Әндәр карт», 1934) Р. Ильяса; «Единоличник Ярулла» («Ялгыз Ярулла», 1939) Ф. Бурнаша и др.). Конфликт этих драматургических произведений, как правило, основывается на классовосоциальном противостоянии сторонников и врагов нового строя, а также на противоборстве личного желания и социального долга главных героев. А это, в свою очередь, приводит в определенной степени к шаблонно-схематичному характеру пьес и существенному снижению их художественной ценности.

Расширение в республике театрального движения, организация передвижных театров, специального филиала Татарского государственного академического театра, позже получившего статус Татарского государственного театра драмы и комедии имени К. Тинчурина, и их достаточно активная деятельность на рубеже 1920-1930-х годов приводят к значительному увеличению в этом периоде количества агитационных пьес в татарской сценической литературе («Славная эпоха» («Данлы чор», 1930) Р. Ишмурат; «Две силы» («Ике көч», 1931) А. Камала; «Пример» («Үрнэк», 1931) А. Тагирова; «Письмо» («Хат», 1934) Ф. Бурнаша, «Мактаулы заман» («Славное время», 1935) Т. Гиззата и др.). Агитационная драматургия в силу своей специфики имела свои недостатки такие, как

отсутствие психологической достоверности, художественной индивидуальности внутренней организации сюжета.

Безусловно, однотипность сюжетов нередко приводила не только к искусственности конфликта, но и к появлению пьес, которых отнести к тому или иному жанру становилось достаточно сложно. К примеру, пьесы «Ленивый Бикмухамет» («Ялкау Бикмөхэммэт», 1932), «Делегат» (1936) Г. Насыри, «Касим с орденом» («Орденлы Касыйм», 1936) С. Шакурова, «Соседи» («Күршелэр», 1933) А. Ахмета, «Голубая поляна» («Зәңгәр алан», 1933), «Зубаржат» («Зөбәржәт», 1936) Ф. Сайфи-Казанлы, «Праздник ударников» («Ударниклар бәйрәме», 1933) К. Тинчурина, «Великий поворот» («Бөек борылыш», 1930), «Кузнец без фамилии» («Фамилиясез тимерче», 1933) Т. Гиззата являются таковыми. В результате размывания жанра увеличилось число «пьес на тему», выполняющих нормативную функцию: если в начале 1930-х годов это были пьесы о революции (историкореволюционные); на рубеже 1930-1940-х годов к ним добавлись «производственные» пьесы, пьесы на «колхозную» тему.

«Усиление репрессий, уход от литературной арены многих талантливых писателей, способных смело выступить в сатирических жанрах, необоснованные требования к искусству смеха, чудовищные обвинения сатириков во всех смертных грехах в конце концов привели к существенному ослаблению комедиографии» [Ханзафаров, 1996: 93]. Ограничение авторов декларативными, агитационными рамками приводит к серьезной деформации жанра комедии, отходу от подлинно комедийных конфликтов уже в начале 1930-х годах. В произведениях Г.Насыри «Делегат» (1936), «Ленивый Бикмухамет» («Ялкау Бикмөхэммэт», 1932), Т. Гиззата «Случай с белоголовой нетелью» (1932), «Славное время» («Мактаулы заман», 1935), Ф.Бурнаша «Единоличник Ярулла» («Ялгыз Ярулла», 1939) и многих других конфликт сосредотачивался вокруг конъюнктурных политических тем, проблем выполнения планов в промышленном производстве, сплошной коллективизации и устранении частнособственнических инстинктов в деревне. Получилось сохранить жизнеспособность этого жанра только благодаря комедиям, созданным по фольклорным мотивам. Достижением татарской комедиографии исследуемого периода является комедия Н. Исанбета «Ходжа Насретдин» («Хужа Насретдин», 1939), которая вошла в золотой фонд татарской комедиографии и получила богатую сценическую историю. Наличие главного героя, близкого духом для всех тюркских народов, целостность характеров, яркость сюжета и красочность языка обеспечили высокую художественность и поэтичность пьесы.

В этот период создается ряд пьес, в которых драматурги, обращаясь к переломным моментам исторических событий, судьбам исторических личностей, пытаются средствами художественного творчества анализировать причины глобальных перемен, вскрывать их влияние на происходившие изменения в мировоззрении людей. К таким произведениям относятся пьесы «Искры» («Чаткылар» 1934), «Потоки» («Ташкыннар», 1937) Т. Гиззата, «Миркай и Айсылу» («Миркэй белэн Айсылу», 1935) Н. Исанбета, «Три жизни» («Өч тормыш», 1933) Г. Камала, «В вороньем гнезде» («Козгыннар оясында», 1930) Ш. Камала, «Дедушка Кирилл» («Кирилл бабай», 1931) Ф. Митрофанова, «Камиль» («Камил», 1930) Х. Такташа, «Тукай» (1938), «Тукай в Уральске» («Тукай Жаекта», 1938), «Пугачев в Казани» («Пугачев Казанда», 1940) А. Файзи, «Золотоволосая» («Алтынчэч», 1939) М. Джалиля, «Семья деда Булата» («Булат бабай гаилэсе», 1933) К. Тинчурина и К. Наджми и другие. Несмотря на то, что в них действия героев построены по канонам соцреализма, благодаря остроте конфликтов, разветвленности сюжетных линий, разработанности характеров, многие из этих произведений получили достойное место в истории национальной сценической литературы.

В то же время многие историко-революционные драмы, созданные в этот период, как «О-два» (1931) В. Валиева-Сульвы, «Соколы» («Лачыннар», 1932), «Черный занавес» («Кара пәрдә», 1934), «Заря» («Таң» 1936) Ф. Бурнаша, «Запоздалый приказ» («Кичеккән фәрман», 1932) Ш. Усманова, «Бишбуляк» («Бишбүләк», 1932) Т. Гиззата, «Забулачная республика» («Болак арты республикасы», 1939) Н. Исанбета, ввиду излишнего революционного

романтизма и прямолинейнейности конфликта, не смогли иметь долгую творческую жизнь, вызвав бурные обсуждения даже среди литературных критиков своего времени.

В качестве одной из особенностей татарской драматургии рубежа 1930-1940-х годов необходимо отметить появление жанра историко-биографической драмы. Именно в этот период начинают создаваться пьесы, направленные на художественное воссоздание образов выдающихся татарских личностей, как выдающийся татарский поэт Габдулла Тукай («Тукай» (1938) А. Файзи), первая татарская актриса Сахибжамал Волжская («Гульжамал» (1943) Н. Исанбета), татарский просветитель Каюм Насыри («Каюм Насыри» (1945) Х. Уразикова, известный революционер М. Вахитов («Мулланур Вахитов» (1948) Н. Исанбета).

Несмотря на ограниченность различными нормами, жесткими рамками для писателей, «культурные процессы в 30-е гг. были не сводимы только к этим превращенным формам «подгонки» под канон» [Булавка, 2007: 141], в исследуемый период были созданы и драматургические произведения. высокохудожественные определённую роль в этом сыграли и законы объективного содержания художественного творчества, и сила таланта отдельных художников слова и деятелей искусства» [Ахмадуллин, 2012: 238]. В татарской драматургии это достигалось, как уже было сказано выше, путем обращения к фольклорным мотивам, так как «фольклоризм в 1930-е гг. становится едва ли не основной формой выражения национального в литературе» [Загидуллина, 2013: 183]. На волне повышенного интереса к устному народной творчеству был создан ряд трагедий, основанных на фольклорно-историческом материале. Пьесы Н. Исанбета «Спартак» (1933) и «Идегей» («Идегей», 1941) стали определенным шагом в сохранении и развитии жанра трагедии в татарской драматургии исследуемого периода, а также продолжением национальных традиций начала XX века. Несмотря на то, что в исследуемый период «изображение трагедии советского человека воспринималось как нехарактерное явление» [Закирзянов, 2010:228], Н. Исанбет, оставаясь в заданных соцреалистическим каноном идеологических рамках, на основе исторического материала, смог передать смысловые ассоциации и параллели с современностью.

Определенным достижением татарской литературы конца 1930-х годов становится также развитие национальной музыкальной драматургии, особенно нового жанра – либретто («Разия» (1936) К. Наджми; «Сафа» (1939), «Шурале» («Шүрэле», 1938), «Зульхабира» («Зөлхэбирэ», 1940), «Беглец» («Качкын», 1937) А. Файзи; «Золотоволосая» («Алтынчэч», 1939) М. Джалиля; «Наемщик» (1939), «Башмачки» («Башмагым», 1941) Т. Гиззата; «Галиябану» (1939), «Холодный ключ» («Салкын чишмэ», 1939) К. Амири и др.). Эта тенденция была связано, в первую очередь, созданием Татарского государственного театра оперы и балета и по достоинству может считаться определенным достижением татарской драматургии исследуемого периода.

В период Великой Отечественной войны приоритет отдается созданию пьес, отвечающих запросам времени — на поднятие духа фронтовиков и тружеников тыла. В центре преобладающего большинства произведений оказывается военно-патриотическая тематика; такие мотивы, как героизм, верность в любви, самоотверженность в труде становятся ведущими. Во многих пьесах господствует патриотический пафос, романтический дух, характерный героико-революционным драмам, в то же время следут отметить, что «в произведениях, изображающих жизнь тыла, углубляется психологический анализ, проникновение в душевный мир человека» [Миннуллина, 2023: 256].

В качестве достижения драматургии военных лет можно назвать пьесы, основанные на фольклорных мотивах, как «Түлэк белэн Сусылу» («Тюляк и Сусылу», 1942), «Жирэн чичэн белэн Карачэч сылу» («Рыжий сказитель и красавица Карачеч», 1942) Н. Исанбета, а также исторических драм — «Сэхипжамал Волжская» («Сахибджмал Волжская», 1943), «Мулланур Вахитов» (1945) этого же автора, «Каюм Насыйри» (1944) М. Гали и Х. Уразикова. В плане представления народного героя в изменившихся условиях драма М. Амира «Минлекамал» («Миңлекамал», 1944) также занимает особое место.

Таким образом, подводя итог, необходимо отметить, что в 1930-1940-х годах татарская драматургия находилась под идеологическим и административным давлением социалистического реализма, вместе с тем, несмотря на унификацию национальных литератур, в татарской драматургии возникали феномены, не укладывающиеся однозначно в рамки канона: в результате художественно-эстетических исканий драматургов, в основном, путем обращения к историческим, фольклорным и этнографическим мотивам, были созданы отдельные высокохудожественные драматургические произведения.

#### Литература

- 1. Ахмадуллин А.Г. Татарская драматургия: история и проблемы. Казань: Татар. кн. изд-во, 2012. 511 с.
- 2. Булавка Л.А. Социалистический реализм: превратности метода. Философский дискурс. М.: Культурная революция, 2007. 272 с.
- 3. Галимуллин Ф.Г. Соотношение эстетического и социологического в татарской литературе 1920-30 годов: Автореф. дисс. ... д-ра филол. наук. Казань, 1999. 77 с.
- 4. Гюнтер X. Архетипы советской культуры // Социалистический канон: сб. статей / под общ. ред. X. Гюнтера и Е. Добренко. Спб.: Академ. проект, 2000. С. 743-784.
- 5. Загидуллина Д.Ф. Модернизм в татарской литературе первой трети XX века. Казань: Татар. кн. изд-во, 2013. 207 с.
- 6. Закирзянов А.М. Жанр трагедии в современной татарской драматургии // Вестник Санкт-Петербургского университета. Серия 9. Филология. Востоковедение. Журналистика. 2010. № 1. C. 226-235.
- 7. Миннуллина Ф.Х. Татарская драматургия в годы Великой Отечественной войны (на примере пьес Ф. Карима, Н. Исанбета, Т. Гиззата, М. Амира) // Мир науки, культуры, образования. 2023. № 4 (101). C. 254-256.
- 8. Нигматуллина Ю.Г. Типы культур и цивилизаций в историческом развитии татарской и русской культур. Казань: «Фэн», 1997. 190 с.
  - 9. Ханзафаров Н.Г. Татарская комедия. Казань: «ФЭН», 1996. 266 с.
- 10. Юсупова Н.М. Система образов-символов в татарской поэзии первой половины XX века: монография. Казань: Ихлас, 2018. 312 с.

© Шарипова А.С., 2024

## Содержание

| От составителей                                                                                     | 4      |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|
| А.М.СУЛЕЙМАНОВ – ВИДНЫЙ ФОЛЬКЛОРИСТ И КРУПНЫЙ У<br>МНОГОПРОФИЛЬНЫЙ ИССЛЕДОВАТЕЛЬ, ПЕДАГОГ И ОБЩЕСТЕ |        |
| ДЕЯТЕЛЬ                                                                                             |        |
| Гиниатуллина Л.М.                                                                                   |        |
| СОЗДАНИЕ ЛИЧНОГО ФОНДА А.М. СУЛЕЙМАНОВА В                                                           |        |
| НАУЧНОМ АРХИВЕ УФИЦ РАН                                                                             | 5      |
| Кинйәголова Г.Ә                                                                                     |        |
| ӘКИӘТТӘ – ХӘКИҠӘТ ЙӘКИ ҒАЛИМ ӘХМӘТ СӨЛӘЙМӘНОВ                                                       |        |
| ТИКШЕРЕНЕҰЗӘРЕНДӘ ӘКИӘТ ЖАНРЫ (В СКАЗКЕ – ИСТИНА ИЛИ В                                              |        |
| ТРУДАХ УЧЕНОГО АХМЕТА СУЛЕЙМАНОВА ЖАНР                                                              |        |
| СКАЗКИ)                                                                                             | 8      |
| Кунафин Ғ.С.                                                                                        |        |
| КҮРЕНЕКЛЕ ҒАЛИМ Ә.М. СӨЛӘЙМӘНОВТЫҢ БАШКОРТ                                                          |        |
| ФОЛЬКЛОРЫН ӨЙРӘНЕҮЗӘГЕ ҺӘМ ПРОПАГАНДАЛАУЗАҒЫ РОЛЕ                                                   |        |
| (РОЛЬ ВИДНОГО УЧЕНОГО А.М. СУЛЕЙМАНОВА В ИЗУЧЕНИИ И                                                 |        |
| ПРОПАГАНДЕ БАШКИРСКОГО ФОЛЬКЛОРА)                                                                   | 11     |
| Сълимов Н.Б.                                                                                        | 11     |
| ӘХМӘТ СӨЛӘЙМӘНОВТЫҢ ҒАФУРИ РАЙОНЫ МЕНӘН БӘЙЛӘНЕШЕ                                                   |        |
| (СВЯЗЬ АХМЕТА СУЛЕЙМАНОВА С ГАФУРИЙСКИМ                                                             |        |
| РАЙОНОМ)                                                                                            | 17     |
| Фазылова Р.Р.                                                                                       | 17     |
| личные вещи ахмета сулейманова в национальном                                                       |        |
| ЛИТЕРАТУРНОМ МУЗЕЕ РЕСПУБЛИКИ                                                                       |        |
| БАШКОРТОСТАН                                                                                        | 19     |
| Хөббитдинова Н.Ә.                                                                                   | 19     |
| БУРАНГОЛОВ МӨХӘМАТША СӘСӘНДЕҢ "УРАЛ БАТЫР"                                                          |        |
| КОБАЙЫРЫН ЯЗЫП АЛЫП СИСТЕМАЛАШТЫРАҒАНЫ, ОЛО                                                         |        |
| ВЕРСИЯНЫН ӘЗЕРЛӘҮГӘ НИГЕЗ НАЛҒАНЫ, ҺӘМ АКАДЕМИК                                                     |        |
| ӘХМӘТ СӨЛӘЙМӘНОВТЫҢ ШУЛ ЭШТЕ ДАУАМ ИТЕП, ДОНЪЯҒА                                                    |        |
| СЫҒАРҒАНЫ (О ТОМ, КАК МУХАМЕТША-СЭСЭН БУРАНГУЛОВ                                                    |        |
| ЗАПИСАЛ И СИСТЕМАТИЗИРОВАЛ КУБАИР «УРАЛ-БАТЫР»,                                                     |        |
| ЗАЛОЖИЛ ОСНОВУ ДЛЯ ПОДГОТОВКИ ЕГО БОЛЬШОЙ ВЕРСИИ, И                                                 |        |
| АХМЕТ СУЛЕЙМАНОВ ЗАВЕРШИЛ ЕГО РАБОТУ И                                                              |        |
|                                                                                                     | 22     |
| ОПУБЛИКОВАЛ)                                                                                        | 22     |
| <i>Шагапова Г.Р.</i>                                                                                |        |
| АНАЛИЗ РАБОТЫ А.М. СУЛЕЙМАНОВА «ДЕТСКИЙ ИГРОВОЙ                                                     | 25     |
| ФОЛЬКЛОР»                                                                                           | 25     |
| ФОЛЬКЛОР, МИФОЛОГИЯ, ОБРЯД. ЭПОС, СКАЗКИ, СКАЗИТЕ.                                                  |        |
| ПРОБЛЕМЫ ЛИТЕРАТУРЫ И ЛИТЕРАТУРОВЕДЕНИЯ, ЯЗЬ                                                        |        |
| ЯЗЫКОЗНАНИЯ. ЭТНОГРАФИЯ, КУЛЬТУРНАЯ АНТРОПОЛОГИЯ Н                                                  | АРОДОВ |
| ЕВРАЗИИ. ЭТНОПЕДАГОГИКА                                                                             |        |
| Абдиназимов Ш.Н.                                                                                    |        |
| ПАМЯТНИК «ХУАСТУАНИФТ» СО СТАРЫМ УЙГУРСКИМ                                                          | ••     |
| ПИСАНИЕМ                                                                                            | 28     |
| Azatova J.                                                                                          |        |
| THE IMAGE OF A TIGER IN THE STORY "MY MEETINGS WITH TIGERS"                                         |        |
| (ОПИСАНИЕ ТИГРА В РАССКАЗЕ "МОИ ВСТРЕЧИ С                                                           |        |
| ТИГРАМИ")                                                                                           | 32     |

| Аккубеков Р.Ю.                                        |
|-------------------------------------------------------|
| А.Г. БЕССОНОВ — ОДИН ИЗ ПЕРВЫХ ИССЛЕДОВАТЕЛЕЙ         |
| БАШКИРСКОГО ЯЗЫКА И ФОЛЬКЛОРА (К 175-летию            |
| А.Г. Бессонова)                                       |
| Аманбаева З.С.                                        |
| БАШКИРСКОЕ СКАЗИТЕЛЬСКОЕ ИСКУССТВО: ТРАДИЦИИ И        |
| УНИКАЛЬНОСТЬ ИСПОЛНЕНИЯ                               |
| Аманбаева З.С.                                        |
| АНАЛИЗ МОНОГРАФИИ Г.В. ЮЛДЫБАЕВОЙ И                   |
| Н.А. ХУББИТДИНОВОЙ «АРХАИЧЕСКИЙ ЭПОС БАШКИРСКОГО      |
| НАРОДА: ХУДОЖЕСТВЕННО-СТИЛЕВЫЕ ОСОБЕННОСТИ»           |
| Багишаева Р.М.                                        |
| ИДЕАЛИЗАЦИЯ БАТЫРА В БАШКИРСКОМ ИСТОРИЧЕСКОМ          |
| ЭПОСЕ «ИДУКАЙ И МУРАДЫМ»                              |
| Бакчиев Т.А.                                          |
| СКАЗИТЕЛЬСКАЯ ТРАДИЦИЯ КАК ОСНОВА ИСКУССТВА           |
| СЛОВА                                                 |
| Басангова Т.Г.                                        |
| ТАНЦЕВАЛЬНАЯ ПРИБАУТКА "ШАВАШ" В ТВОРЧЕСТЕ            |
| ДАВИДА КУГУЛЬТИНОВА                                   |
| Bekbergenova M. D.                                    |
| TYPOLOGY OF IMAGES IN SARIGUL BAKHADIROVA'S PROSE     |
| (ТИПОЛОГИЯ ОБРАЗОВ В ПРОЗЕ САРЫГУЛЬ                   |
| БАХАДИРОВОЙ)                                          |
| Булдыбай А.С.                                         |
| ЭПИЧЕСКИЕ СКАЗИТЕЛИ ТЮРКСКОГО НАРОДА                  |
| Бухарова $\Gamma$ .Х.,                                |
| ЭТНОЛИНГВИСТИЧЕСКЯ РЕКОНСТРУКЦИЯ КУЛЬТА БОЖЕСТВА      |
| ИРГИЗ У БАШКИР ПО ДАННЫМ ТОПОНИМИИ И                  |
| ФОЛЬКЛОРА                                             |
|                                                       |
| Габидуллина Ф.И.                                      |
| ТРАНСФОРМАЦИИ ФОЛЬКЛОРНЫХ ОБРАЗОВ В ПРОЗЕ М.          |
| КАБИРОВА (НА ПРИМЕРЕ ПРОИЗВЕДЕНИЯ «КОГДА ОНИ          |
| ПРОСНУЛИСЬ» («УБЫРЛАР УЯНГАН ЧАК»)                    |
| <b>Гайсина Ф.Ф.</b>                                   |
| БАШКОРТ ФОЛЬКЛОРЫНДА УҢЫШ ҺӘМ УҢЫШҺЫЗЛЫК              |
| СИМВОЛДАРЫ МЕНӘН БӘЙЛЕ ЫРЫМ-ЫШАНЫУЗАР, ТЫЙЫУЗАР       |
| (ПОВЕРЬЯ, ПРИМЕТЫ И ЗАПРЕТЫ БАШКИР, СВЯЗАННЫЕ С       |
| СИМВОЛАМИ УДАЧИ/НЕУДАЧИ)                              |
| Галимова А.Р.,                                        |
| ОБЩНОСТЬ ОБРАЗОВ И МОТИВОВ ЭПОСОВ «УРАЛ-БАТЫР» И      |
| «МАНАС» КАК СВИДЕТЕЛЬСТВО КУЛЬТУРНОГО ВЗАИМОДЕЙСТВИЯ  |
| БАШКИРСКОГО И КЫРГЫЗСКОГО НАРОДО                      |
| <i>Fалиуллин A.X.</i>                                 |
| БАШКОРТ ЯЗЫУСЫЬЫ ГӨЛНУР ЯКУПОВАНЫҢ «КАТЫНДАР»         |
| ТРИЛОГИЯЬЫНДА КУШАМАТТАР (ПРОЗВИЩА В ТРИЛОГИИ         |
| БАШКИРСКОГО ПИСАТЕЛЯ ГУЛЬНУР ЯКУПОВОЙ «КАТЫНДАР»)     |
| Галиуллина Д. Р.                                      |
| ОБ ОБЫЧАЯХ ТЮРКСКИХ НАРОДОВ УФИМСКОЙ ГУБЕРНИИ:        |
| ПО МАТЕРИАЛАМ ИЗВЕСТИЙ ОБЩЕСТВА АРХЕОЛОГИИ, ИСТОРИИ И |
| ЭТНОГРАФИИ ПРИ КАЗАНСКОМ УНИВЕРСИТЕТЕ                 |
| Fahuera F F                                           |

| ХӘЗЕРГЕ ӘЗӘБИӘТТӘ ӘКИӘТ АЛЫМДАРЫ ҺӘМ УНЫ             |
|------------------------------------------------------|
| БАРЛЫККА КИЛТЕРЕҮСЕ ЛЕКСИК-ГРАММАТИК САРАЛАР (ПРИЕМЫ |
| СКАЗОК В СОВРЕМЕННОЙ ЛИТЕРАТУРЕ И ОБРАЗУЮЩИЕ ИХ      |
| ЛЕКСИКО-ГРАММАТИЧЕСКИЕ СПОСОБЫ)                      |
| Гасанова Л. Н.                                       |
| ТЕБРИЗСКАЯ МИНИАТЮРА В КУЛЬТУРЕ АЗЕРБАЙДЖАНА         |
| Зайдуллина А.В.                                      |
| РАССКАЗЫ ГАЛИ РАХИМА: ИДЕЙНО-ЭСТЕТИЧЕСКИЕ            |
| ОСОБЕННОСТИ                                          |
| Закирзянов А.М.                                      |
| М. ГЫЙЛӘЖЕВНЕҢ "МИКУЛАЙ" ПЬЕСАСЫНДА ЯЛГЫЗЛЫК         |
| МОТИВЫ (МОТИВ ОДИНОЧЕСТВА В ПЬЕСЕ М. ГИЛЯЗОВА        |
| "МИКУЛАЙ")                                           |
| Илимбетова А.Ф.                                      |
| ОТГОЛОСКИ БЫЧЬИХ ПРАЗДНИКОВ У БАШКИР                 |
| Иткулова Л.А.                                        |
| ФОЛЬКЛОРНОЕ НАСЛЕДИЕ БАШКИР: МИРОВОЗЗРЕНЧЕСКИЙ       |
| АСПЕКТ                                               |
| Каскынова Ғ.Н.                                       |
| БАШКОРТ МӘКӘЛ-ӘЙТЕМДӘРЗӘ, ЙОМАКТАРЗА ТӘРБИӘ          |
| ТЕМАНЫ (ТЕМА ВОСПИТАНИЯ В БАШКИРСКИХ ПОСЛОВИЦАХ,     |
| ПОГОВОРКАХ И ЗАГАДКАХ)                               |
| Кетенчиев М.Б.                                       |
| НАЗВАНИЯ НАСЕКОМЫХ В КАРАЧАЕВО-БАЛКАРСКОМ            |
| ЯЗЫКЕ                                                |
| Каюмова Г.Ф.                                         |
| МИФИЧЕСКИЕ ПЕРСОНАЖИ В ТАТАРСКОЙ ДЕТСКОЙ             |
| ЛИТЕРАТУРЕ                                           |
| Котович О.В.                                         |
| МЕНТАЛЬНОЕ ПОЛЕ БЕЛОРУССКОГО СВАДЕБНОГО              |
| КАРАВАЯ                                              |
| Крук И.И.                                            |
| КОНЦЕПТ ПОМИНОВЕНИЯ ПРЕДКОВ В ТРАДИЦИОННОМ           |
| КАЛЕНДАРЕ БЕЛОРУСОВ: СЕМИОТИЧЕСКИЙ СТАТУС РИТУАЛЬНОЙ |
| ПРАКТИКИ «ОСЕННИЕ ДЕДЫ»                              |
| Кунафин Ғ.С.                                         |
| Ғ. СОКОРОЙ-КЕЙЕКОВ ИЖАДЫНЫҢ ИДЕЯ-ТЕМАТИК, ЖАНР-      |
| СТИЛЬ ТӘБИҒӘТЕ, ХУДОЖЕСТВО ҰЗЕНСӘЛЕКТӘРЕ (ИДЕЙНО-    |
| ТЕМАТИЧЕСКАЯ, ЖАНРОВО-СТИЛЕВАЯ ПРИРОДА,              |
| ХУДОЖЕСТВЕННЫЕ ОСОБЕННОСТИ ТВОРЧЕСТВА Г. СОКОРОЯ-    |
| КИЕКОВА)                                             |
| Леонтьев А.П.                                        |
| О СЮЖЕТИКЕ В ЧУВАШСКОЙ НАРОДНОЙ ЛИРИКЕ               |
| Махмудов А.Р.                                        |
|                                                      |
| ТРАДИЦИОННЫЙ КОСТЮМ БАШКИР – ОПЫТ                    |
| ЭТНОГРАФИЧЕСКОЙ РЕКОНСТРУКЦИИ                        |
| Миннуллина Ф. X.                                     |
| 1940-50 ЕЛЛАР ТАТАР ДРАМАТУРГИЯСЕ (ТАТАРСКАЯ         |
| ДРАМАТУРГИЯ 1940-50-Х ГГ.)                           |
| Михайлова О.Н.                                       |
| ПЕСНИ В СВАДЕБНОМ ОБРЯДЕ СРЕДНЕНИЗОВЫХ               |
| ЧУВАШЕЙ                                              |

| Мотигуллина А.Р.                                                                                      |     |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| САДРИ МАКСУДИНЫҢ ӘДӘБИ ҺӘМ ГЫЙЛЬМИ-ИҖТИМАГЫЙ                                                          |     |
| ЭШЧӘНЛЕГЕ (ЛИТЕРАТУРНАЯ И НАУЧНО-ОБЩЕСТВЕННАЯ                                                         |     |
| ДЕЯТЕЛЬНОСТЬ САДРИ МАКСУДИ)                                                                           | 174 |
| Мухаметзянова А.А.                                                                                    |     |
| ИСТОРИЧЕСКИЕ И КУЛЬТУРНЫЕ АСПЕКТЫ ИЗУЧЕНИЯ                                                            | 400 |
| ТАТАРСКОГО ГЕРОИКО-РЕЛИГИОЗНОГО ЭПОСА                                                                 | 180 |
| Мухаметзянова Л. Х.                                                                                   |     |
| КНИЖНЫЕ ДАСТАНЫ В ТРАДИЦИОННОЙ КУЛЬТУРЕ                                                               | 102 |
| TATAP                                                                                                 | 183 |
| Надыршина Л.Р.                                                                                        |     |
| ХІХ ЙӨЗ ТАТАР ӘДӘБИЯТЫНДА ЛИРО-ЭПИК ЖАНРНЫҢ ҮСЕШ<br>УЗЕННЭЛЕК КОСОЛЕННОСТИ, ВАЗВИТИЯ, ЛИВО ЭПИНЕСКОГО |     |
| ҮЗЕНЧӘЛЕКЛӘРЕ (ОСОБЕННОСТИ РАЗВИТИЯ ЛИРО-ЭПИЧЕСКОГО ЖАНРА В ТАТАРСКОЙ ЛИТЕРАТУРЕ XIX ВЕКА)            | 187 |
| Наева А.И.                                                                                            | 18/ |
| <b>наева А.И.</b><br>МЕЖДУНАРОДНЫЙ КУРУЛАЙ СКАЗИТЕЛЕЙ –                                               |     |
| СОВРЕМЕННАЯ ФОРМА СОХРАНЕНИЯ АЛТАЙСКОГО                                                               |     |
| СКАЗИТЕЛЬСКОГО ИСКУССТВА                                                                              | 190 |
| Назаров Н.А.                                                                                          | 170 |
| РОЛЬ КОНЯ В ИСТОРИЧЕСКИХ ПРОЦЕССАХ И ЕГО ОТРАЖЕНИЕ                                                    |     |
| В УСТНОМ НАРОДНОМ ТВОРЧЕСТВЕ ЛАКАЙЦЕВ                                                                 | 193 |
| Садалова Т.М.                                                                                         | 175 |
| ОБЩИЕ АРХАИЧЕСКИЕ АСПЕКТЫ АЛТАЙСКОГО И ТЮРКО-                                                         |     |
| МОНГОЛЬСКОГО ЭПОСА                                                                                    | 198 |
| Салихов А.Г.                                                                                          | 1,0 |
| НЕКОТОРЫЕ ВАРИАНТЫ ЭПОСА «ЗАЯТУЛЯК И ХЫУХЫЛУ» ИЗ                                                      |     |
| ФОНДОВ УФИМСКОГО ФЕДЕРАЛЬНОГО ИССЛЕДОВАТЕЛЬСКОГО                                                      |     |
| ЦЕНТРА РАН                                                                                            | 201 |
| Салямова З.Р.                                                                                         |     |
| ОСОБЕННОСТИ И ФУНКЦИИ ГЛАВНОЙ ГЕРОИНИ В                                                               |     |
| БАШКИРСКИХ ЭПИЧЕСКИХ СКАЗАНИЯХ                                                                        | 204 |
| Султангареева Р.А.                                                                                    |     |
| БАШКИРСКАЯ ТРАДИЦИОННАЯ КУЛЬТУРА, ОТРАЖЕННАЯ В                                                        |     |
| КОМПЛЕКСЕ КУЛЬТА СВЯТЫХ И АВЛИЙ (ПО ФОЛЬКЛОРНЫМ                                                       |     |
| ИСТОРИКО-ЭТНОГРАФИЧЕСКИМ МАТЕРИАЛАМ, СОБРАННЫМ ЗА                                                     |     |
| ПОСЛЕДНИЕ ГОДЫ)                                                                                       | 209 |
| Суровень Д.А.                                                                                         |     |
| СВЕДЕНИЯ МЕСТНЫХ СКАЗАНИЙ ОБЛАСТИ ИДЗУМО О                                                            |     |
| КОЛЛЕКТИВНОМ ФОНДЕ ОБЩИНЫ ВРЕМЕНИ ПРАВЛЕНИЯ В                                                         |     |
| СЛОЖНОМ ВОЖДЕСТВЕ ИДЗУМО ВОЖДЯ Ō-НАМОТИ                                                               | 216 |
| Сәмерханова Г.Х.                                                                                      |     |
| С. ИМАНҒОЛОВТЫҢ БАЛАЛАР ӨСӨН ШИҒЫРЗАРЫНДА                                                             |     |
| КОМИКЛЫК ТЫУЗЫРЫУ АЛЫМДАРЫ (ПРИЕМЫ СОЗДАНИЯ                                                           |     |
| КОМИЧЕСКОГО В СТИХОТВОРЕНИЯХ ДЛЯ ДЕТЕЙ                                                                |     |
| С. ИМАНГУЛОВА)                                                                                        | 227 |
| Tairova Gyuzal                                                                                        |     |
| FILMS INTRODUCTION INTO THE EDUCATIONAL PROCESS OF                                                    |     |
| TEACHING A FOREIGN LANGUAGE (ВВЕДЕНИЕ ФИЛЬМОВ В                                                       |     |
| ОБРАЗОВАТЕЛЬНЫЙ ПРОЦЕСС ПРЕПОДАВАНИЯ ИНОСТРАННОГО                                                     |     |
| ЯЗЫКА)                                                                                                | 229 |
| Тулыбаева Н. Б.                                                                                       |     |
| ДЕЯТЕЛЬНОСТЬ ШКОЛ СЭСЭНОВ В РБ: ПЕРСПЕКТИВЫ И                                                         |     |

| МЕТОДЫ РАБОТЫ В СОВРЕМЕННЫХ УСЛОВИЯХ                 | 232 |
|------------------------------------------------------|-----|
| Farajullayeva Elmira                                 |     |
| THE EPIC OF KOROGLU AND GEORGES SAND (ЭПОС КЕРОГЛУ И |     |
| ЖОРЖ САНД)                                           | 235 |
| Хабунова Е.Э.                                        |     |
| НАЦИОНАЛЬНЫЙ ФОЛЬКЛОР В НОВОМ ВРЕМЕНИ: ТРАДИЦИЯ      |     |
| И ПРЕЕМСТВЕННОСТЬ (НА ОСНОВЕ ЭКСПЕДИЦИОННЫХ          |     |
| МАТЕРИАЛОВ, СОБРАННЫХ В РЕСПУБЛИКЕ КАЛМЫКИИ)         | 239 |
| Хусайнова Г.Р.                                       |     |
| РАССКАЗ О ДЕВУШКЕ ДЖАУХАР ТАДЖ: ОБЩИЙ ОБЗОР И        |     |
| АНАЛИЗ БАЗОВЫХ КОМПОНЕНТОВ ЖАНРА                     | 244 |
| Чалбанова К.В.                                       |     |
| ФИКСИРОВАНИЕ ФОЛЬКЛОРА КАЛМЫКОВ В СОВРЕМЕННЫХ        |     |
| УСЛОВИЯХ                                             | 248 |
| Шамсутдинова И.Ф.                                    |     |
| КОНЦЕПТ «ВРЕМЯ» В СВАДЕБНЫХ ПРИЧИТАНИЯХ              |     |
| НЕВЕСТЫ                                              | 250 |
| Шарафидинова Л.И.                                    |     |
| БЛАГОПОЖЕЛАНИЯ У БАШКИР: НА ПРИМЕРЕ ЖИЛИЩА           | 257 |
| Шарипова А.С.                                        |     |
| ТАТАРСКАЯ ДРАМАТУРГИЯ 1930-1940-Х ГОДОВ:             |     |
| ХУДОЖЕСТВЕННО-ЭСТЕТИЧЕСКИЕ ИСКАНИЯ                   | 263 |

### Научное издание

# ФОЛЬКЛОР И ФОЛЬКЛОРИСТИКА XXI В.: АКТУАЛЬНЫЕ НАПРАВЛЕНИЯ И ПЕРСПЕКТИВЫ ИССЛЕДОВАТЕЛЬСКИХ ПРАКТИК

Материалы III Международной научно-практической конференции, посвященной 85-летию профессора А.М. Сулейманова

(8 июня 2024 г., Уфа)

Часть 1